

دین مسائل کا انسائیکلو پسیڈریا  
ہزاروں مستند فتاویٰ جات کا پہلا مجموعہ

# جامع الفتاوى

## تقاریب

فقيہ الامت حضرت مولانا مفتی محمود حسن گنگوہی رحمہ اللہ  
فقيہ الامت حضرت مولانا مفتی عبدالرحیم لاچپوری رحمہ اللہ  
فقيہ الاسلام حضرت مولانا مفتی مظفر حسین مظاہری رحمہ اللہ  
مورخ اسلام حضرت مولانا قاضی اطہر مبارک پوری رحمہ اللہ  
و دیگر مشاہیر امت

۲

مرتب اول

حضرت مولانا مفتی مہربان علی صاحب رحمۃ اللہ

بمیک ترتیب  
اشرفیہ مجلس علم و تحقیق

ادارہ تالیفات اشرفیہ  
پوک فوارہ ملتان پاکستان  
(061-4540513-4519240)

مقدمہ  
حضرت مولانا مفتی محمد انور صاحب مدظلہ  
(مرتب ”جامع الفتاوى“ جامعہ فتح المدارس ملتان)

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

جامع الفتاوى



دین مسائل کا انسائیکلو پیڈیا  
ہزاروں مستند فتاویٰ جات کا پہلا مجموعہ

# جامع الفتاویٰ

۲

## مرتب

حضرت مولانا مفتی مہربان علی صاحب رحمہ اللہ

پسند فرمودہ

فقیر الامم حضرت مولانا مفتی محمود حسن گنگوہی رحمہ اللہ

فقیر الامم حضرت مولانا مفتی عبدالرحیم لاچپوری رحمہ اللہ

فقیر الاسلام حضرت مولانا مفتی مظفر حسین مظاہری رحمہ اللہ

## مقدمہ

حضرت مولانا مفتی محمد انور صاحب مدظلہ

(مرتب "خیر الفتاویٰ" جامع خیر المدارس ملتان)

جدید ترتیب و اضافہ

اشرفیہ مجلس علم و تحقیق

ادارہ تالیفات اشرفیہ

چوک نوارہ نعتان پاکستان

(061-4540513-4519240)

# جَامِعُ الْفَتاوَى

تاریخ اشاعت ..... ربیع الاول ۱۳۲۹ھ  
 ناشر ..... ادارہ تالیفات اشرفیہ ملتان  
 طباعت ..... سلامت اقبال پرنسپل ملتان

## اغتباه

اس کتاب کی کاپی رائٹ کے جملہ حقوق محفوظ ہیں  
 کسی بھی طریق سے اس کی اشاعت غیر قانونی ہے

قانونی مشیر  
**قیصر احمد خان**  
 (ایم دیکٹ بانی کوٹ)

## قارئین سے گذارش

ادارہ کی حقیقتی کو شش ہوتی ہے کہ پروف رینگ معیاری ہو۔  
 الحمد للہ اس کام کیلئے ادارہ میں علماء کی ایک جماعت موجود ہوتی ہے۔  
 پھر بھی کوئی غلطی نظر آئے تو برائے مہربانی مطلع فرمایا کر منون فرمائیں  
 تاکہ آئندہ اشاعت میں درست ہو سکے۔ جزاکم اللہ

ادارہ تالیفات اشرفیہ ..... چوک فوارد ..... ملتان  
 مکتبہ دشیدیہ ..... راجہ بازار ..... راولپنڈی  
 ادارہ اسلامیات ..... اترکلی ..... لاہور ..... یونیورسٹی بک ایجنسی ..... نیبر پازار ..... پشاور  
 مکتبہ سید احمد شہید ..... اردو پازار ..... لاہور ..... ادارہ الائورو ..... نجٹاؤن ..... کراچی نمبر 5  
 مکتبہ رحمانیہ ..... اردو پازار ..... لاہور ..... مکتبہ المنظور الاسلامیہ ..... جامعہ صسینیہ ..... علی پور  
 مکتبہ المنظور الاسلامیہ ..... بداک زمی ..... مدینہ ناڈوں ..... بنک موڑ ..... فیصل آباد

ISLAMIC EDUCATIONAL TRUST U.K 119-121- HALLIWELL ROAD  
 (ISLAMIC BOOKS CENTER) BOLTON BL1 3NE. (U.K.)

مذکور  
کتب

# ارشاداتِ نبوی

## صلی اللہ علیہ وسلم

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے حضرت ابوذر رضی اللہ عنہ سے ارشاد فرمایا:

اے ابوذر! اگر تو صبح کو ایک آیت کلام پاک کی سیکھ لے تو نوافل کی سورکعت سے افضل ہے۔

اور اگر علم کا ایک باب سیکھ لے تو ہزار رکعت نفل پڑھنے سے افضل ہے۔ اللہ تعالیٰ اس شخص کو تروتازہ رکھے جس نے میری بات سنی اور اسکو یاد کیا اور اسکو محفوظ رکھا اور پھر دوسروں کو پہنچا دیا۔ (ترمذی)

نیز ارشاد فرمایا:

سب سے افضل صدقہ یہ ہے کہ مسلمان علم دین کی بات سیکھے پھر اپنے مسلمان بھائی کو سکھا دے۔ (ابن ماجہ)

# فہرست عنوانات

## کتاب المعيشہ

|   |                                                                     |
|---|---------------------------------------------------------------------|
| ۱ | کسب اور پیشہ ملازمت وغیرہ                                           |
| ۲ | جاڑوں اور جائز اور مکروہ و مباح کسب و پیشہ اور ملازمت وغیرہ کا بیان |
| ۲ | سرکاری ملازمین اور اس کی آمدنی                                      |
| ۲ | کمائی میں شرکت کا حکم                                               |
| ۲ | کفار کے میلوں کی کمائی کا حکم                                       |
| ۲ | مال حرام کی تجارت سے کمایا ہوا مال                                  |
| ۳ | خاتمه زمینداری کے بعد اراضی کا حکم                                  |
| ۳ | کوٹ پتلون سینا                                                      |
| ۳ | باعزت طریقے سے غیر ملک سے مال لانا                                  |
| ۳ | بے پردہ عورت کی کمائی حلال ہے یا حرام؟                              |
| ۳ | منہار اور قصاب کی دعوت قبول نہ کرنا                                 |
| ۵ | دھوپی سے کپڑا گم ہو گیا، اس کا ضمان                                 |
| ۵ | جو طبل بجا کر بھیک مانگتے ہیں                                       |
| ۵ | ملازمت کی مجبوری سے نس بندی کرنا                                    |
| ۵ | لڑکیوں کا فیکھری میں کام کرنا                                       |
| ۵ | ٹھیکیدار کیلئے سامان پچا کر خود رکھنا                               |

|    |                                                                                        |
|----|----------------------------------------------------------------------------------------|
| ۱  | مسلم اور غیر مسلم کا مانک و گراموفون مشترک خریدنا                                      |
| ۲  | غیر مسلموں کی متروکہ جائیداد فروخت کا حکم                                              |
| ۳  | پاروو بنانا و سکھ ڈھالنا... لفظ ای مان کو تجارتی نشان بنانا... جوئی بنانے کا پیشہ کرنا |
| ۴  | نماز فجر کیلئے لوگوں کو جگانے کا پیشہ                                                  |
| ۵  | مسلم جام کا غیر مسلم کی داڑھی موٹڈنا... پیشہ حلال خوری کا حکم اور اس کی حیثیت          |
| ۶  | کیا ایک شخص متعدد معاملات میں وکیل بن سکتا ہے؟                                         |
| ۷  | غیر مملوک زمین میں بونے سے ملکیت                                                       |
| ۸  | رمضان المبارک میں دن کے وقت ہوٹل کھونا                                                 |
| ۹  | ضرورت کے لیے غله روکنا                                                                 |
| ۱۰ | ایک سیڈھی نہ کی صورت میں سرکار سے معاوضہ لیتا                                          |
| ۱۱ | چکی والوں کا گردہ (جلن) کے نام سے آنا کا ثنا                                           |
| ۱۲ | پریس میں خبروں کے ساتھ تصویر چھاپنا                                                    |
| ۱۳ | دیوالی کا رڈ چھاپنا                                                                    |
| ۱۴ | اخباری معدہ حل کرنا                                                                    |
| ۱۵ | گانے کا پیشہ کرنا                                                                      |
| ۱۶ | آلات موسیقی کی خرید و فروخت                                                            |
| ۱۷ | میراثیوں کا مشرکوں کی شادی میں ڈھول بجانا                                              |
| ۱۸ | بینڈ با جا                                                                             |
| ۱۹ | کافرہ اجتماعیہ کو بطور نوکر رکھنا                                                      |
| ۲۰ | چوڑی پہنانے کا کاروبار کرنا                                                            |
| ۲۱ | ن محروم عورتوں کی ضیافت کرنا                                                           |
| ۲۲ | ستقوں کا اپنے آپ کو عباسی کہنا                                                         |

|    |                                                                                                            |
|----|------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۱۵ | ڈیوٹی کے اوقات میں اگر نماز کا وقت آ جائے؟                                                                 |
| ۱۵ | <b>تفریحی امور</b>                                                                                         |
| ۱۵ | ونگل اور کھیل کو دوغیرہ                                                                                    |
| ۱۶ | تاش کا کھیل                                                                                                |
| ۱۶ | کرکٹ کھیلنا شرعاً کیسا ہے؟                                                                                 |
| ۱۷ | شترنج کھیلنا..... شترنج کھیلتے ہوئے ہاتھ خون خنزیر میں ڈوبنا... گڑیوں سے کھیلنا                            |
| ۱۸ | والی بال کھیلنا..... شیلی پیچی، پہنائزم اور یوگا سیکھنا                                                    |
| ۱۸ | کشتی کرنا، فٹ بال اور کبڈی کھیلنا... خواتین کیلئے ہاکی کھیلنے کے جواز پر فتویٰ کی حیثیت                    |
| ۱۹ | تبليغی فلم دیکھنا.... گانوں کے ذریعے تبلیغ کرنا..... حج کی فلم بنانا اور دیکھنا                            |
| ۲۰ | ریڈ یو، شیلی ویژن وغیرہ کا دینی مقاصد کیلئے استعمال... "تجربہ اسلام" نامی فلم دیکھنا کیسا ہے؟              |
| ۲۱ | ٹی وی پر حج فلم دیکھنا بھی جائز نہیں..... "اسلامی فلم" دیکھنا                                              |
| ۲۲ | ٹی وی پر بھی فلم دیکھنا جائز نہیں.... حیات نبوی اور فلم ایک یہودی سازش                                     |
| ۲۳ | ٹی وی میں عورتوں کی شکل و صورت دیکھنا... ٹی وی اور ریڈ یو پر اچھی تقریریں سننا                             |
| ۲۴ | آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے بارے میں نبی ہوئی فلم دیکھنا                                                  |
| ۲۵ | شیلی ویژن دیکھنا کیسا ہے؟ جبکہ اس پر دینی پروگرام بھی آتے ہیں                                              |
| ۲۵ | فلم دیکھنے کے لیے رقم دینا.... ویڈیو فلم کو چھری، چاقو پر قیاس کرنا درست نہیں                              |
| ۲۶ | بیوی کو ٹی وی دیکھنے کی اجازت دینا.... ویڈیو کیسٹ بیچنے والے کی کمائی ناجائز ہے                            |
| ۲۶ | نیز یہ دیکھنے والوں کے گناہ میں بھی شریک ہے؟                                                               |
| ۲۷ | شیلی ویژن میں کام کرنے والے سب گنہگار ہیں                                                                  |
| ۲۷ | ریڈ یو اور شیلی ویژن کے مکملوں میں کام کرنا.... ٹی وی آر دیکھنے کی کیا سزا ہے؟                             |
| ۲۸ | ٹی وی اور ریڈ یو فلم                                                                                       |
| ۳۰ | اتحسان سینما پر واقعہ موسیٰ علیہ السلام سے استدلال.... سینما میں مجزہ حق اقتدر دیکھنا                      |
| ۳۱ | نیک نتیجے سے سینما دیکھنا اور اعلان کرنا... اصلاح نفس کیلئے سینما دیکھنا... تجارت کا اشتہار سینما کے ذریعہ |

|    |                                                                                                                                                                 |
|----|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۳۲ | تجارت کو فروغ دینے کیلئے ریڈ یو بجا نا..... گانا سننے کے جواز پر ایک استدلال                                                                                    |
| ۳۳ | دف اور قص کے متعلق ایک حدیث کا حوالہ..... گانے بجانے سے برکت جاتی رہتی ہے                                                                                       |
| ۳۴ | ساز کے بغیر گیت سننے کا شرعی حکم                                                                                                                                |
| ۳۵ | مزامیر کو حلال جانے والا فاسق ہے..... عورتوں کو عورتوں میں گیت گانا                                                                                             |
| ۳۵ | شادی میں رنگین کاغذ کے گیٹ بنانا.... موسیقی والی گھری گھر یا مسجد میں لگانا کیا موسیقی روح کی غذا اور انس ورزش ہے؟.... عیدین میں باجا، بانسری، تشاو غیرہ بجا نا |
| ۳۶ | بغیر باجے کے راگ وغیرہ سننا.... ساز کے بغیر گیت سننے کا شرعی حکم                                                                                                |
| ۳۷ | منگنی میں باجہ لے جانا..... کبوتر بازی ناجائز ہونے کی وجہات                                                                                                     |
| ۳۷ | حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کی تصویر کا نقشہ                                                                                                                   |
| ۳۸ | حضرت حسین رضی اللہ تعالیٰ عنہ کی تصویر گھر میں رکھنا... اخبارات میں علماء کرام کی تصاویر                                                                        |
| ۳۸ | علماء کا ثیلی ویژن پر آنا، تصویر کے جواز کی دلیل نہیں بن سکتا                                                                                                   |
| ۳۹ | اخباروں کی تصویروں کا حکم                                                                                                                                       |
| ۴۰ | تصویر بنانے اور رکھنے میں فرق.... ترکیب نماز تصویروں کے ساتھ شائع کرنا                                                                                          |
| ۴۱ | تصویر کشی سے متعلق علمائے مصر سے سوال و جواب                                                                                                                    |
| ۴۲ | اپنا فوٹو اپنے پاس رکھنا..... تصاویر برکت کیلئے گھر میں رکھنا                                                                                                   |
| ۴۲ | درختوں میں بھی حیات ہے پھر ان کی تصویر کیوں ناجائز ہے؟                                                                                                          |
| ۴۲ | جاندار کی تصویر بنانا کیوں ناجائز ہے؟                                                                                                                           |
| ۴۳ | شیر کی کھال کیا تصویر کے حکم میں ہے؟                                                                                                                            |
| ۴۳ | شیر کی کھال میں گھاس بھر کر اس کو شیر بنانا.... تصویر اور فوٹو میں فرق کیا ہے؟                                                                                  |
| ۴۳ | کیا فوٹو تحقیق ہے؟ اگر ہے تو آئینے اور پانی میں بھی تو شکل نظر آتی ہے                                                                                           |
| ۴۴ | تصویر دار کا غذ کو جلانا.... فوٹو بطور یادگار رکھنا                                                                                                             |
| ۴۴ | دفاتر میں سخت مخصوصیتوں کی تصاویر آ ویزاں کرنا.... صرف آنکھ اور دانت کی تصاویر                                                                                  |
| ۴۵ | تصویریں الٹنے سے قباحت دور نہ ہوگی.... تصویر مٹانے کی ترکیب                                                                                                     |

|    |                                                                                                  |
|----|--------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۳۵ | شاختی کا رذ فوٹو کے ساتھ..... شاختی کا رذ جیب میں بند ہو تو مسجد جانا صحیح ہے                    |
| ۳۶ | چار انگل کی لگوٹی باندھ کر تماشا کرنا... مداری کا کھیل دیکھنا دکھانا... ٹی وی پر کرکٹ میچ دیکھنا |
| ۳۷ | کفار کے ہماروں میں کرتب دکھانا                                                                   |
| ۳۷ | غیر مسلم سے ہمارے دن بڑی لینا..... ہندوؤں کو مردہ جلانے کیلئے لکڑی دینا                          |
| ۳۸ | ٹی وی والے کے یہاں کا طعام کھانا..... کھیل تماشوں کو امداد کا ذریعہ بنا                          |
| ۳۸ | کیرم کھینے کا حکم..... مردوں کو ہندو لے میں جھونا                                                |
| ۳۹ | روپ کو بطور زیور بار بنا کر گلے میں ڈالنا... پچ کو چھینے سے بہلانا... کشی چلانے میں مقابلہ کرنا  |
| ۴۰ | نعت یا حمد کے اشعار بلند آواز سے پڑھنا                                                           |
| ۴۰ | کیا قوالی جائز ہے؟..... کیا قوالی سننا جائز ہے جبکہ بعض بزرگوں سے سننا ثابت ہے؟                  |
| ۴۱ | ہاتھی کا پہلا سوار..... تالی بجانے کا حکم                                                        |
| ۴۱ | صرف فتح پانے والی جماعت کو انعام دینا..... گھوڑے کی ریس کا حکم                                   |
| ۴۲ | یسرے کی تصویر کا حکم..... اجرت اور کرایہ..... آٹا پاسائی کی اجرت                                 |
| ۴۳ | آٹا چھاننے کی اجرت کا حکم..... آٹے کا ادھار                                                      |
| ۴۴ | جانور کی جفتی کی اجرت..... دلائی کی اجرت دونوں طرف سے لینا                                       |
| ۴۴ | جزار کی امامت اور اجرت جائز ہے.... دیوی دیوتاؤں کی تصویریوں کو فرمیم کرنا کیسا ہے؟               |
| ۴۵ | ہندوؤں کی لفظ کو ایک جگہ سے دوسری جگہ منتقل کرنے کی اجرت                                         |
| ۴۵ | فلمسازوں کو کمرہ کرانے پر دینا.... جتنے کرائے پر مکان لیا ہے اس سے زائد کرایہ دینا               |
| ۴۶ | ادھار کی وجہ سے قیمت میں زیادتی مکروہ اور خلاف مردست ہے                                          |
| ۴۶ | کرایہ دار دکان میں اگر خزریہ کا گوشت بیچ                                                         |
| ۴۷ | خزریہ کی خرید و فروخت کا حکم..... مسافر غانہ کی آمدنی                                            |
| ۴۸ | کرایہ ادا نہ کرنے کی صورت میں سامان اٹھا لینا                                                    |
| ۴۸ | کرایہ میں حقوق العباد کی رعایت کا حکم..... تعویذات و عملیات                                      |
| ۴۸ | کی تعویذ میں اثر ہے؟..... تعویذ کے ذریعے جنت کو جلانا                                            |

|    |                                                                                          |
|----|------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۵۹ | چوری برآمد کرنے کیلئے عملیات                                                             |
| ۶۰ | چور یا گم شدہ چیز معلوم کرنے کیلئے منترا اور تو نکے معتبر ہیں یا نہیں؟                   |
| ۶۱ | جھاڑ پھونک نہ کرنا افضل ہے..... ناچاقی دور کرنے کیلئے شوہر پر تعویذ کرنے کا حکم          |
| ۶۲ | کسی عورت کیلئے تعویذ کرنا تاکہ وہ نکاح پر راضی ہو جائے                                   |
| ۶۳ | بے پرده خاتون سے جھاڑ پھونک کرانے کا حکم                                                 |
| ۶۴ | سانپ کے کانے پر منتظر پڑھنا                                                              |
| ۶۵ | سانپ کے کانے کو غیر مسلم سے جھڑوانا..... خون سے تعویذ لکھنا                              |
| ۶۶ | مرغ کے خون سے تعویذ لکھنا                                                                |
| ۶۷ | نظر بد کے لیے مر چیس جلانا                                                               |
| ۶۸ | عورتوں کو عامل سے تعویذ لیتا..... اما روکی تحریر کے لیے تعویذ کرانا                      |
| ۶۹ | <b>عملیات و تعویذات کے شرعی احکام</b>                                                    |
| ۷۰ | عملیات و تعویذات اور علاج کا فرق.... جھاڑ پھونک کا ثبوت                                  |
| ۷۱ | جھاڑ پھونک احادیث کی روشنی میں..... شفاء امراض کے وہ عملیات جو احادیث پاک میں وارد ہیں   |
| ۷۲ | عبد صحابہ میں شفاء امراض کیلئے اشیاء... حبیر کہ کودھو کر پانی پلانے کا ثبوت              |
| ۷۳ | دوسری دلیل..... فاقہ سے حفاظت کیلئے... نہماز میں سورہ واقعہ فاقہ سے بچنے کیلئے پڑھنا     |
| ۷۴ | قرآن مجید کو تعویذ گندوں میں استعمال کرنا..... تراویح میں ختم قرآن کے موقع پر دم کرنا    |
| ۷۵ | عملیات و تعویذات نہ کرنیکی فضیلت                                                         |
| ۷۶ | جھاڑ پھونک دعا تعویذ سے تقدیر بھی بدل سکتی ہے یا نہیں ... بزرگ اور تعویذ                 |
| ۷۷ | تعویذ گندوں میں اجازت کی ضرورت... اللہ تعالیٰ سے مانگنے کے وظر یقین اور وظیفہ دعا کا فرق |
| ۷۸ | عملیات و تعویذات اور دوا اور علاج کا فرق                                                 |
| ۷۹ | عملیات قرآنی سے فائدہ نہ ہونے کی وجہ سے عقیدہ میں خرابی                                  |
| ۸۰ | تعویذ سے فائدہ نہ ہونے کی صورت میں عوام کیلئے ایک مفسدہ                                  |
| ۸۱ | <b>استخارہ کا بیان</b> .... استخارہ کی حقیقت... استخارہ کی حقیقت و ضرورت                 |

|    |                                                                                         |
|----|-----------------------------------------------------------------------------------------|
| ۷۳ | استخارہ کی فاسد غرض.... استخارہ کا غلط طریقہ.... استخارہ کے مقبول ہونے کی علامت         |
| ۷۵ | استخارہ کا مسنون طریقہ... استخارہ کے ذریعہ چور کا پتہ یا خواب میں کوئی بات معلوم کرنا   |
| ۷۶ | کشف الہام بھی جدت شرعیہ نہیں... فراست اور اور اک کا حکم... فراست                        |
| ۷۷ | قیادت کی حقیقت..... قرآنی سورتوں کے مولکوں کا کوئی ثبوت نہیں                            |
| ۷۸ | محبت کے تعویذ کی ایک شرط.... تسخیر خلائق یعنی مخلوق کو تابع کرنے کا عمل کرنا جائز نہیں  |
| ۷۸ | کیا بزرگان دین تسخیر خلائق یعنی مخلوق کو سخز کرنا کا عمل کرتے ہیں                       |
| ۷۹ | تعویذ کن باتوں کیلئے ہوتا ہے..... مرغ کے خون سے تعویذ لکھنا                             |
| ۷۹ | طریقہ استعمال میں تعویذ کی بے ادبی چورا ہے یا راستہ میں تعویذ دفن کرنا                  |
| ۸۰ | حضرت علی کے نام کا تعویذ..... شریڑ کے کے لئے تعویذ                                      |
| ۸۰ | آنکھوں کی روشنائی کیلئے کسی بزرگ کے مزار کی مشی کا سرمہ                                 |
| ۸۱ | آسیب کی حقیقت... عورتوں پر آسیب دو وجہ سے ہوتا ہے..... شیاطین کا تصرف                   |
| ۸۲ | کسی وبا، طاعون یا زلزلہ کے وقت اذان پکارنا                                              |
| ۸۳ | ہمزاد کا صحیح مفہوم..... جنات کو جلانے کا شرعی حکم                                      |
| ۸۳ | <b>متفرقات..... اول غلاف کعبہ کس نے دیا؟</b>                                            |
| ۸۴ | سفینہ نوح میں کتنے آدمی تھے؟ کسی تاریخ یادوں سے بدشکوئی لینا... بدھی طرہ باندھنے کا حکم |
| ۸۵ | سر پر سہرا اور گلے میں ہارڈ النا..... شربت پلانے، کھجڑا اپکانے وغیرہ کی رسم             |
| ۸۶ | سوالات کے پرچے حل کرنا..... جنگل پہاڑ کی چیزیں مباح ہیں                                 |
| ۸۷ | قاضی کو عیدین میں ہاتھی پر سوار کرنا..... باطل کا مقابلہ حسن مدیر سے کیا جائے           |
| ۸۷ | ایک مخصوص "گنمam خط" کی تعییل کا حکم                                                    |
| ۸۸ | ڈاک نکٹ جن پر مہر نہ لگی ہوان کو دوبارہ کام میں لانا                                    |
| ۸۸ | ڈاک خانہ میں روپیہ جمع کرانے کا حکم                                                     |
| ۸۸ | سرکاری افران ماتحت ماز میں کی تinoxah سے کچھ بچالیں، اس کا حکم                          |
| ۸۹ | اسراف کی تعریف..... ناجائز مال جہیز میں دینا..... دوسرے کی چیز کا استعمال کرنا          |

|     |                                                                            |
|-----|----------------------------------------------------------------------------|
| ۹۰  | خاندانی شرافت کہاں تک معتبر ہے؟.... پھانسی کی سزا کا شرعی حکم              |
| ۹۱  | بھوک ہڑتاں اور پٹلا جلانا..... شیرینی کی تحقیق کرنا                        |
| ۹۲  | ختنه کے موقع پر گز تقسیم کرنا..... معصیت بفسر کیا ہے؟                      |
| ۹۳  | حیلہ کرنے سے استعمال حرام کے مواخذہ سے نفع سکے گا                          |
| ۹۴  | برا بر کے انتقام کی ایک صورت..... کیا انتقام زد و کوب سے بھی ہو سکتا ہے؟   |
| ۹۵  | معافی میں تقسیم ہو سکتی ہے؟                                                |
| ۹۶  | بھینس سے لائھی مار کر دودھ حاصل کرنا..... گورنمنٹ کی امداد لینا کیسا ہے؟   |
| ۹۷  | بعد عشاء دینیوں باتوں میں مشغول رہنا..... جھنڈے کو سلامی دینا              |
| ۹۸  | سیاہ و سفید رنگ کے جھنڈے کا ثبوت..... جو پانی بتوں کے نام پر چڑھایا جائے؟  |
| ۹۹  | بیل وغیرہ کو خصی کرنا..... بیل کو بخار بنا کر چھوڑنا                       |
| ۱۰۰ | مال مشکوک سے نفع حاصل کرنا..... چنگی اور ریل کے کرائے سے چوری کرنا         |
| ۱۰۱ | نیکس سے بچنے کے لیے اپنے آپ کو شادی شدہ بنانا... علماء کا ممبر اسملی بننا  |
| ۱۰۲ | دوث کی شرعی حیثیت                                                          |
| ۱۰۳ | عورت کے دوث دینے اور ممبر اسملی بننے کا حکم.... پیسہ لے کر دوث دینا        |
| ۱۰۴ | دوٹ دیتے وقت شخصیت یا پارٹی کو ترجیح دینا... یہوی کو دوث ڈالنے سے منع کرنا |
| ۱۰۵ | رشته داری کی بنیاد پر دوث دینے کا حکم                                      |
| ۱۰۶ | دیندار امیدوار کے حق میں دوث دینے کی قسم توڑنا                             |
| ۱۰۷ | مسلمانوں اور مرزا یوں کی متحده جماعت کو.... دوث دینے کی شرعی حیثیت         |
| ۱۰۸ | شیعہ امیدوار کو دوث دینا                                                   |
| ۱۰۹ | کھڑے کھیت کی اندازے سے تقسیم کرنا                                          |
| ۱۱۰ | خود روگھاس کا بنانا.... دوسرے کی زمین میں پانی کی نالی بنانا               |
| ۱۱۱ | عمل پر ثواب ملے گا، گونیت مستحضر نہ ہو                                     |
| ۱۱۲ | طاعون میں استقلال کے بعد فرار سے استقلال کا ثواب باطل نہ ہوگا              |

|     |                                                                                                                                                                        |
|-----|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۱۰۵ | کسی جانور کا شو قیہ پالنا                                                                                                                                              |
| ۱۰۶ | دفع بلا کیلئے کیے گئے بعض افعال کا حکم.... طاعون اور وباء کے وقت کیا کرنا چاہیے                                                                                        |
| ۱۰۷ | میت نے خواب میں بتایا کہ میں زندہ ہوں<br>سو نے کے بعد اٹھ کر باتھ دھونا..... سماع اور غذا میں کیا فرق ہے؟                                                              |
| ۱۰۸ | تین محبوب چیزوں کی تفصیل<br>زازلہ کی وجہات شرعی نقطہ نظر سے... دفع مصیبت کیلئے صدقہ کرنا                                                                               |
| ۱۰۹ | خیرات فقیر کے بجائے کتنے کوڑا ناجائز ہیں.... بارش نہ برنسے اور قحط سائی کی کیا وجہ؟                                                                                    |
| ۱۱۰ | بارش کیلئے پتلہ بنا کر درخت میں لٹکانا.... "اپر میل فول" کیم اپر میل کو دھوکہ دہی کرنا کیسا ہے؟                                                                        |
| ۱۱۱ | دفع ظلم کیلئے جھوٹا مقدمہ دائر کرنا..... ریلوے ملازم کا خیانت کر کے سفر کرنا<br>قرضہ کہہ کر پیرس کا مقابلہ کرنا.... جھوٹا حلف اٹھانا..... ایقاء وعدہ واجب ہے یا مستحب؟ |
| ۱۱۲ | وعدہ خلافی کا حکم..... ضمانت میں وعدہ خلافی کرنا                                                                                                                       |
| ۱۱۳ | ۵ روپوں کیلئے ۲۵ روپوں کی درخواست دینا..... کسی مقام کو شریف کہنا                                                                                                      |
| ۱۱۴ | سوال کرنا کس کو جائز ہے؟.... پائچے سے پیشاب پاخانہ کرنا                                                                                                                |
| ۱۱۵ | پاخانے کو سکھا کر استعمال کرنا..... بوڑھے بیل کو مالک نے چھوڑ دیا اس کا حکم                                                                                            |
| ۱۱۶ | کھانے پینے میں احتیاط کرنا خلاف توکل نہیں؟                                                                                                                             |
| ۱۱۷ | روزہ میں کس حد تک سوتا حرام ہے                                                                                                                                         |
| ۱۱۸ | اللہنام کے کھانے میں مالدار آدمی کی شرکت کا حکم..... زمانہ ہیضہ میں ایک عمل اور اس کا حکم                                                                              |
| ۱۱۹ | مالک نے کہا باغ کا جو پھل لے لے اسی کا..... مردار باتھی کے دانت کی ٹکھی بیانا                                                                                          |
| ۱۲۰ | باتھی کی سواری اور سوند کا پانی..... کلمہ طیبہ لکھ کر آؤ ویزاں کرنا                                                                                                    |
| ۱۲۱ | بے موقع کتبہ لگانا.... درخت کا نہنے والے کی بخشش کا حکم..... نیک عمل کا ثواب پڑوی کو                                                                                   |
| ۱۲۲ | امتحان کی کامیابی پر فنڈ سے منحٹائی تقسیم کرنا                                                                                                                         |
| ۱۲۳ | ٹھیکنے میں بچا ہوا سامان استعمال کرنا..... شو قیہ کتاب پالنا                                                                                                           |
| ۱۲۴ | کتاب نہلانے سے پاک کیوں نہیں ہوتا؟..... کتاب پالن اور کتنے والے گھر میں فرشتوں کا نہ آنا                                                                               |

|     |                                                                                                                                                                             |
|-----|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۱۲۰ | کیا کہ انسانی مٹی سے بنایا گیا ہے اور اس کا پالنا کیوں منع ہے                                                                                                               |
| ۱۲۱ | کتا کیوں بخس ہے جب کہ وہ وقاردار بھی ہے                                                                                                                                     |
| ۱۲۳ | مسلمان ملک میں کتوں کی نمائش                                                                                                                                                |
| ۱۲۴ | کتار کھنے کیلئے اصحاب کھف کے کتنے کا حوالہ غلط ہے                                                                                                                           |
| ۱۲۵ | خزیر کا خشک بال ہاتھ یا کپڑے کو لگ جائے؟                                                                                                                                    |
| ۱۲۶ | برش میں سور کے بال اور ان سے رنگ رونگن شدہ برتن..... آلمکبر الصوت کا حکم<br>ریڈ یا اور لا ڈاپسیکر سے وعظ کرنا..... ننگے سر ننگے پیر رہنا..... سگے بہن بھائی کا اکٹھنے ناچنا |
| ۱۲۸ | کیا کراما کا تبین نیت پر مطلع ہوتے ہیں                                                                                                                                      |
| ۱۲۸ | ابلیس کو آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم سے اعلم کہنے والا شخص کافر ہے                                                                                                            |
| ۱۲۹ | ردی کاغذوں سے برتن بنانا... مکان کا ولیمہ... حجر اسود کو بوس دینے پر اعتراض کا جواب                                                                                         |
| ۱۳۰ | باڑش سے تر ہو کر زمین ناپاک نہیں ہوتی.... جو شخص پاکستان چلا جائے اس کے سامان کا حکم                                                                                        |
| ۱۳۰ | سات آسمانوں کا وجود شرعی حیثیت سے                                                                                                                                           |
| ۱۳۲ | قصص الانبیاء معتبر کتاب ہے یا نہیں؟                                                                                                                                         |
| ۱۳۲ | محلس میں استقبال قبلہ... قبلہ رخ تھوکنا اور پیشاب کرنا                                                                                                                      |
| ۱۳۳ | قبلہ کی جانب پیر کر کے سونا..... بزرگوں کے القاب میں قبلہ و کعبہ لکھنا                                                                                                      |
| ۱۳۳ | ایسی پنچاہیت میں شرکت جس کے قوانین غیر شرعی ہوں                                                                                                                             |
| ۱۳۴ | عائی قوانین کی شرعی حیثیت                                                                                                                                                   |
| ۱۳۶ | <b>کتاب العلم</b> ... تعلیم و تعلم، علم سے متعلق مسائل کا بیان... تعلیم نسوان کی ضرورت                                                                                      |
| ۱۳۶ | مردوں کے مقابلہ میں لڑ کیوں اور عورتوں کی تعلیم زیادہ ضروری ہے                                                                                                              |
| ۱۳۷ | عورتوں کو علم دین پڑھانے کا فائدہ... دینی تعلیم اور جدید تعلیم کا موازنہ                                                                                                    |
| ۱۳۸ | دینی تعلیم نہ ہونے کا نقصان اور انجام... تعلیم نسوان میں مفاسد کا شہاب اور اس کا جواب                                                                                       |
| ۱۳۸ | مردوں پر عورتوں کی تعلیم ضروری اور واجب ہے                                                                                                                                  |
| ۱۳۹ | عورتوں کو دینی تعلیم نہ دینا ظلم ہے                                                                                                                                         |

|     |                                                                                          |
|-----|------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۱۳۰ | حدیث طلب اعلم....عورتوں کو عربی درس نظامی کی تعلیم...لڑکیوں کو حفظ قرآن کی تعلیم         |
| ۱۳۱ | عورتوں کو کون سے علوم اور کتابیں پڑھائی جائیں....اصولی بات                               |
| ۱۳۲ | عورتوں کا کورس اور نصاب تعلیم                                                            |
| ۱۳۳ | عورتوں کے نصاب کا خاکہ و خلاصہ....بہتی زیور کی اہمیت افادیت خصوصیت                       |
| ۱۳۴ | دنیاوی فنون اور دستکاری کی تعلیم                                                         |
| ۱۳۵ | لڑکیوں کو انگریزی اور جدید تعلیم                                                         |
| ۱۳۶ | جدید تعلیم کا ضرر.....جدید تعلیم بے حیائی کا دروازہ ہے                                   |
| ۱۳۷ | یورپ اور امریکہ والوں کا اقرار.....عورتوں کو منطق و فلسفہ پڑھانا                         |
| ۱۳۸ | عورتوں کو تاریخ پڑھانا.....عورتوں کو جغرافیہ پڑھانا                                      |
| ۱۳۹ | عورتوں کیلئے جغرافیہ اور دنیاوی غیر ضروری امور سے بے خبر ہونا ہی کمال ہے                 |
| ۱۴۰ | تاولیں اخبار اور ادھر ادھر کی کتابیں پڑھنا                                               |
| ۱۴۱ | لڑکیوں کیلئے شعرو شاعری اور نظمیں پڑھنا.....لڑکیوں و عورتوں کو لکھنا سکھانا              |
| ۱۴۲ | ضروری احتیاط اور ہدایات.....عورتوں کو لکھنا سکھانے میں افراط و تفریط                     |
| ۱۴۳ | لڑکیوں کو آزاد عورت سے تعلیم ہرگز نہ دلانا چاہیے                                         |
| ۱۴۴ | زنانہ سکول اور مدارس سے متعلق.....حضرت تھانوی رحمہ اللہ کی رائے                          |
| ۱۴۵ | زنانہ اسکول میں تعلیم کا ضرر.....یہ میری رائے ہے فتویٰ نہیں ہے                           |
| ۱۴۶ | زنانہ اسکول میں مفسدہ کی وجہ اور اصل بنیاد...زنانہ اسکول قائم کرنے کی شرائط اور بہتر شکل |
| ۱۴۷ | حضرت تھانوی رحمہ اللہ کے قائم کردہ زنانہ سکول کی صورت                                    |
| ۱۴۸ | لڑکیوں عورتوں کی تعلیم کے طریقے....شادی شدہ عورتوں کی تعلیم کا طریقہ                     |
| ۱۴۹ | ان پڑھ جاہل عورتوں کی تعلیم کا طریقہ....اگر گھروالے سننے کو تیار نہ ہوں                  |
| ۱۵۰ | لڑکیوں کو مرد کے تعلیم دینے کی صورت میں ضروری ہدایت                                      |
| ۱۵۱ | لڑکیوں اور عورتوں کی تعلیم کے طریقے اور ضروری ہدایت                                      |
| ۱۵۲ | عورتیں بھی مصنف بن سکتی ہیں                                                              |

|     |                                                                                              |
|-----|----------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۱۵۶ | عورتوں کو اپنانام و پستہ کسی مضمون یا رسالہ میں نہیں ظاہر کرنا چاہیے                         |
| ۱۵۶ | اسلام نے انسان پر کون علم فرض کیا ہے؟... کیا مسلمان عورت جدید علوم حاصل کر سکتی ہے؟          |
| ۱۵۷ | کالجوں میں محبت کا کھیل اور اسلامی تعلیمات                                                   |
| ۱۵۸ | دینی تعلیم کیلئے والدین کی اجازت ضروری نہیں..... مخلوط تعلیم کتنی عمر تک جائز ہے؟            |
| ۱۵۸ | مرد عورت کے اکٹھا حج کرنے سے مخلوط تعلیم کا جواز نہیں ملتا                                   |
| ۱۵۹ | بچوں کی تعلیم و تربیت کی اہمیت اور اس کا طریقہ                                               |
| ۱۶۵ | دینی تعلیم پر دنیوی تعلیم کو ترجیح دینا اور اس کے نتائج و احکام                              |
| ۱۷۲ | تعلیم نسوان کی اہمیت                                                                         |
| ۱۷۲ | مسلمان لڑکیوں کا انگلش کی اعلیٰ تعلیم لینا                                                   |
| ۱۷۹ | فرائض، واجبات، مسنونات اور مستحبات کس کو کہتے ہیں؟                                           |
| ۱۸۱ | تبليغ وين..... عورتوں کا تبلیغی جماعتوں میں جانا کیسا ہے؟                                    |
| ۱۸۲ | کیا تبلیغ کیلئے پہلے مدرسکی تعلیم ضروری ہے؟... سینما میں قرآن خوانی اور سیرت پاک کا جلد کرنا |
| ۱۸۲ | خدا اور اسکے رسول صلی اللہ علیہ وسلم سے مذاق ہے... قرآن کریم کی عظمت اور اسکی تلاوت          |
| ۱۸۲ | دل میں پڑھنے سے تلاوت قرآن نہیں ہوتی، زبان                                                   |
| ۱۸۲ | سے قرآن کے الفاظ ادا کرنا ضروری ہے.... نابالغ بچے قرآن کریم کو بلاوضوح چھوکتے ہیں            |
| ۱۸۳ | مرد استاد کا عورتوں کو قرآن مجید پڑھانے کی عملی تربیت دینا                                   |
| ۱۸۳ | نحرم سے قرآن کریم کس طرح پڑھے... قریب المبلغ لڑکی کو بغیر پردے کے پڑھانا درست نہیں           |
| ۱۸۳ | قرآن مجید ہاتھ سے گر جائے تو کیا کرے؟... ناپاک کپڑے ہوں تو تلاوت کا حکم                      |
| ۱۸۳ | قرآن کی تلاوت افضل ہے یا درود پاک بھیجننا..... تلاوت محض کا ثواب ملتا ہے                     |
| ۱۸۵ | كتب تفسیر کو بھی بے وضوبات ہند لگایا جائے                                                    |
| ۱۸۶ | بوسیدہ مقدس اور ارق کو کیا کیا جائے؟... میت کے قریب بینچہ کر قرآن مجید پڑھنا کیسا ہے؟        |
| ۱۸۷ | قرآن مجید میں مور کا پر رکھنے کا حکم..... تلاوت کے دروان اذان شروع ہو جائے                   |
| ۱۸۷ | قرآن کھل چھوڑ دیں تو کیا شیطان پڑھتا ہے؟... "تفہ موافات" کی وجہ سے سنن مؤکدہ ترک نہ کرے      |

|     |                                                                                             |
|-----|---------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۱۸۸ | ایک ہی جگہ بینچ کر پورا قرآن مجید پڑھاتو کتنے سجدے واجب ہونگے؟                              |
| ۱۸۸ | آیت سجدہ کا ترجمہ سننے سے بھی سجدہ واجب ہو جائے گا سجدہ تلاوت واجب ہے                       |
| ۱۸۸ | شیپ ریکارڈ وغیرہ سے آیت سجدہ سننے کا حکم ..... سجدہ تلاوت کا طریقہ                          |
| ۱۸۹ | سجدہ سے بچنے کیلئے آیت سجدہ چھوڑنا..... سجدہ تلاوت کا صحیح طریقہ                            |
| ۱۸۹ | قرآن مجید کو چومنا جائز ہے.... کیا سجدہ تلاوت سپارے پر بغیر قبل درخ کر سکتے ہیں؟            |
| ۱۹۰ | سجدہ تلاوت فرد افراداً کریں یا ختم قرآن پر تمام سجدے ایک ساتھ                               |
| ۱۹۰ | جن سورتوں کے او اخیر میں سجدے ہوں وہ پڑھنے والا سجدہ کب کرے؟                                |
| ۱۹۰ | فجر اور عصر کے بعد مکروہ وقت کے علاوہ سجدہ تلاوت جائز ہے                                    |
| ۱۹۱ | چار پانی پر بینچ کر تلاوت کرنے والی کب سجدہ تلاوت کرے؟                                      |
| ۱۹۱ | تلاوت کے دوران آیت سجدہ کو آہستہ پڑھنا بہتر ہے.... لا وَذَا أَصْبَكَرِ سجدہ تلاوت           |
| ۱۹۲ | قرآنی آیات کو جلا کر دھونی لینا درست نہیں.... باروت ماروت کا مشہور قصہ غلط ہے               |
| ۱۹۳ | <b>علم، علماء اور مدارس کا بیان.... دینی علوم</b>                                           |
| ۱۹۳ | بیوی اور والدین کی اجازت کے بغیر طالب علم کیلئے سفر کرنا                                    |
| ۱۹۳ | جو ان بیوی کو چھوڑ کر طلب علم کے لئے سفر کرنا                                               |
| ۱۹۳ | علم منطق کی تعلیم و تعلم کا جواز..... علم جفر شرعی جحت نہیں                                 |
| ۱۹۵ | علم رمل کا سیکھنا، سکھانا حرام ہے..... علم رمل کی لکیریں اور اس کا حکم                      |
| ۱۹۵ | علم الاعداد سیکھنا اور اس کا استعمال                                                        |
| ۱۹۶ | شیعوں سے علم سیکھنے کا حکم..... لوگوں کو شرمندہ کرنے کے لئے علم پڑھنا                       |
| ۱۹۶ | ناخواندہ شخص کا فتوی صادر کرنا..... بغیر علم کے فتوی دینا حرام ہے                           |
| ۱۹۷ | غیر فقیہ کو فتوی دینا حرام ہے..... بغیر استاد کے محض کتاب دیکھ کر فتوی دینا                 |
| ۱۹۷ | صرف شامی دیکھ کر فتوی دینا                                                                  |
| ۱۹۸ | قضی اور مفتی میں فرق... اخیر میں والله اعلم بالصواب لکھنا... فتوے سے حرام حلال نہیں ہو سکتا |
| ۱۹۹ | تفوے اور فتوی میں کیا فرق ہے؟..... اہل سنت کے فتوے کا انکار کرنا                            |

|     |                                                                                                |
|-----|------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۱۹۹ | مفتی کا عدم فرصت و قوت کا غذر کرنا..... اور جوابی خط پر پتہ نہ لکھنے پر تنبیہ کرنا             |
| ۲۰۰ | مسئلہ پوچھنے پر یہ جواب دینا کہ ”جاوہ میں نہیں جانتا“                                          |
| ۲۰۰ | مفتی کے لئے اشخاص کے متعلق اظہار رائے کرنا..... فتویٰ نہ ماننے والے کا حکم                     |
| ۲۰۱ | بدنام کرنے کے لئے فتویٰ لینا اور دینا                                                          |
| ۲۰۱ | تعلیم کے لئے فوٹو بتوانا..... لڑکیوں کو انگلش پڑھانا کیسا ہے؟                                  |
| ۲۰۲ | انگریزی سیکھنا جائز ہے                                                                         |
| ۲۰۲ | اور انگریزی تہذیب سے بچنا ضروری ہے..... عورتوں کو کتابت سیکھنے کا حکم                          |
| ۲۰۳ | مدرسہ کی تعلیم شروع ہونے سے پہلے بچوں سے دعا یہ لظم پڑھوانا                                    |
| ۲۰۳ | ڈاکٹری کی تعلیم کے لئے مردہ کا جسم چیرنا                                                       |
| ۲۰۳ | تلیغ اور جہاد کے فرض عین اور فرض کفایہ سے متعلق تحقیق                                          |
| ۲۰۴ | مروجہ تبلیغی جماعت اور اس میں اوقات لگانے کی شرعی حیثیت                                        |
| ۲۰۹ | کیا تبلیغ، تعلیم سے بھی افضل ہے؟                                                               |
| ۲۱۰ | مسجد میں تبلیغی تعلیم..... دور حاضر میں تبلیغ اسلام کا حکم                                     |
| ۲۱۰ | مسلم سلطان جائز ہونے کی صورت میں تبلیغ کا حکم                                                  |
| ۲۱۱ | تلیغ کس صورت میں واجب ہے..... دینیوی تعلیم میں مسجد کی رقم خرچ کرنا                            |
| ۲۱۱ | سنی مسلمان شیعی بچوں کو تعلیم دے سکتا ہے؟..... تخلوٰہ لے کر مسجد میں تعلیم دینا                |
| ۲۱۲ | غیر شرعی لباس کے ساتھ مسجد میں مخلوط تعلیم..... مخلوط تعلیم کتنی عمر تک جائز ہے؟               |
| ۲۱۲ | مخلوط نظام تعلیم کا گناہ کس پر ہوگا                                                            |
| ۲۱۳ | مرد عورت کے اکٹھا ج کرنے سے مخلوط تعلیم کا جواہر نہیں ملتا..... دینیوی تعلیم کے گمراہ کن نتائج |
| ۲۱۵ | ڈرامہ کے ذریعہ نماز کی تعلیم..... فلمی دنیا سے معاشرتی بگاڑ                                    |
| ۲۲۲ | موت کی اطلاع دینا                                                                              |
| ۲۲۳ | اعلان وفات کیسے سنت ہے؟                                                                        |
| ۲۲۳ | تعلیم کے لئے لا وڈا اپیکر پر لڑکیوں کی تقریر کرانا                                             |

|     |                                                                                      |
|-----|--------------------------------------------------------------------------------------|
| ۲۲۵ | وئیوی تعلیم کے کلاس جاری کرنے کا کیا حکم ہے؟ تعلیم و اصلاح کلمات کفریہ پر موقوف نہیں |
| ۲۲۶ | تعلیم چھوڑ کر تبلیغ کے لئے نکنا.....والدین کا ترک تعلیم پر مجبور کرنا                |
| ۲۲۷ | قرآن کی تعلیم کو بجز بند کرنے کا حکم<br>سنکریت سیکھنا.....مسریزم کا سیکھنا           |
| ۲۲۸ | مسریزم پر عمل کرنا اور یقین کرنا                                                     |
| ۲۲۹ | خلقوق کی نفع رسانی کے لئے مسریزم سیکھنا.....مسریزم کی انگوختی دیکھنا                 |
| ۲۳۰ | ہمزاد کی تحقیق.....عربی عبارت تکڑے تکڑے کر کے پڑھنا                                  |
| ۲۳۱ | کتاب یوسف وزیخا کا پڑھنا.....فنی معلومات کی بنا پر شاعر کو "مفہی خن" کا خطاب دینا    |
| ۲۳۲ | امور دینیہ کے لئے بعد از عشاء اجتماع کا جواز                                         |
| ۲۳۳ | حاشیہ ۱۲ کا مطلب.....معروف و مجہول کا تلفظ                                           |
| ۲۳۴ | کیا جبریل علیہ السلام آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے استاد تھے                         |
| ۲۳۵ | اخبار کا مطالعہ اور امداد کرنا.....علماء کرام                                        |
| ۲۳۶ | وعظ کے لئے پہلی شرط عالم ہوتا ہے.....علماء کی دست بوسی کرنا                          |
| ۲۳۷ | جو شخص علماء حق کو برائی ہے، اس کو معلم بنانا.....علماء کے متعلق چند اشکالات         |
| ۲۳۸ | علماء کرام کے لئے سیاست میں شرکت.....علماء پر تبلیغ نہ کرنے کا اعتراض                |
| ۲۳۹ | شیعوں کے بارے میں علماء کا اختلاف کیوں ہے؟                                           |
| ۲۴۰ | علماء کا مقتدیوں کے گھروں کا کھانا کھانا.....علماء دین سے میل ملازم کی طرح کام لینا  |
| ۲۴۱ | ایک عالم تدریس کے ساتھ تجارت بھی کرتے ہیں                                            |
| ۲۴۲ | حضرات اساتذہ اور دیگر ملازمین میں کے آداب و احکام                                    |
| ۲۴۳ | استاد کی جگہ پر بیٹھنا.....استاد کی گستاخی اور تو ہیں                                |
| ۲۴۴ | بچوں کا ہدیہ استاد کو لینا.....شاگرد کو تحفہ دینا                                    |
| ۲۴۵ | درس کو جو کھانا دیا جائے وہ اباحت ہے یا تمدنیک                                       |
| ۲۴۶ | مدرسہ میں آئی ہوئی شے کا مدرسین کو استعمال کرنا                                      |

|     |                                                                                               |
|-----|-----------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۲۲۳ | بھینس کے بچ دینے اور ختنہ کے وقت مدرسین کی دعوت کرنا                                          |
| ۲۲۴ | مدرس کو وقت مقررہ کے علاوہ دوسرے وقت آنے پر مجبور کرنا                                        |
| ۲۲۵ | مدرس اور امام کی تخلواہ کی حیثیت..... مدرس کا دوسرا جگہ ملازمت کر کے پہلی جگہ کا ویران کرنا   |
| ۲۲۶ | مدرس کو سودی رقم سے تخلواہ دینا                                                               |
| ۲۲۷ | گورنمنٹ کی امداد کا روپیہ تخلواہ مدرسین میں دینا..... مال زکوٰۃ سے مدرسین کی تخلواہ اور کھانا |
| ۲۲۸ | علم و عمل کے احکام..... دینی خدمت میں محبوس ہونے والے علماء کو تخلواہ لینا جائز ہے            |
| ۲۲۹ | مدرسین کو ڈیڑھ سور و پیہ دے کر دوسرو پرستخط لینا                                              |
| ۲۳۰ | مدرس کا قسم کھا کر پھر توڑنا                                                                  |
| ۲۳۱ | تخلواہ دار مدرس اجیر خاص ہے یا اجیر مشترک؟..... مدرس کی تخلواہ سے ضمان کی صورت                |
| ۲۳۲ | مہتمم کا اساتذہ و طلباء کے خطوط بلا اجازت پڑھنا..... مہتمم کا مدرس کی رعایت کرنا              |
| ۲۳۳ | ناظم مدرسہ کا ماتحت مدرسین سے باز پرس کرنا..... مدرسین کو بلا وجہ معزول کرنا                  |
| ۲۳۴ | عارضی مدرس کیلئے تعطیل کلاس کی تخلواہ..... مدرسہ کے ملازم کی اولاد کا مدرسہ کے مکان میں رہنا  |
| ۲۳۵ | رخصت یکاری میں روحانی یکاری مراد لینا..... عربی پڑھ کر سرکاری مدرسہ میں ملازمت کرنا           |
| ۲۳۶ | انجمن کا پیسہ معلم کی تخلواہ میں دینا..... ملازم کا اپنی جگہ دوسرے کو رکھوا کر کمیشن لینا     |
| ۲۳۷ | بغیر پڑھائے کمرہ کی حاضری پر تخلواہ لینا                                                      |
| ۲۳۸ | سال بھر پورا ہونے پر ایک ماہ کی تخلواہ زائد لینا اور ہر چھٹی پر تخلواہ وضع کرنا               |
| ۲۳۹ | تعلیم کتب دینیہ پر گزارے سے زیادہ تخلواہ لینا جائز ہے                                         |
| ۲۴۰ | مدت علیحدگی کی تخلواہ کس کو دینی ہے؟..... اگر درجہ کے بچوں نے سبق یادنہ کیا ہو تو؟            |
| ۲۴۱ | <b>طلبه کرام</b> .... طلبہ کا بے وضو قرآن پڑھنا                                               |
| ۲۴۲ | کامیاب ہونے پر طلبہ سے انعام لینا..... طبیس کانج میں پر زدہ نشین عورتوں کا داخلہ لینا         |
| ۲۴۳ | طلبہ کیلئے سرکاری وظیفہ ملے اور پھر انکی..... تعداد کم رہ جائے تو کیا کرے؟                    |
| ۲۴۴ | طالب علم کو گالی دینا..... زمانہ طالب علمی میں کبوتر پاننا                                    |
| ۲۴۵ | طلبہ کا غندہ تبلیغی جماعت کو کھلانا..... بچوں کا تادیباً مارنا                                |

|     |                                                                                   |
|-----|-----------------------------------------------------------------------------------|
| ۲۵۳ | نابالغ شاگرد سے خدمت لینا..... طلبہ کے ساتھ کھانے میں شریک ہونا                   |
| ۲۵۵ | طلبا کو کھانے کے ذریعہ زکوٰۃ کا مالک بنادینا                                      |
| ۲۵۵ | طلبا کو علم کے ساتھ دستکاری سکھانا..... استاد شاگرد کو اگر عاق کر دے              |
| ۲۵۶ | <b>قرآن کی تعلیم اور آداب</b> ... قرآن کو حمد باری تعالیٰ سے شروع کرنیگلی حکمت    |
| ۲۵۶ | قرآن کے رسم الخط میں مصاحف عثمانیہ کا اتباع واجب ہے                               |
| ۲۵۶ | قرآن کا رسم الخط اور علم نحو..... گجراتی میں قرآن شریف لکھنا                      |
| ۲۵۷ | اردو میں قرآن پاک پڑھنا                                                           |
| ۲۵۸ | انگریزی میں قرآن کا ترجمہ کرنا..... ترجمہ قرآن بغیر عربی عبارت کے شائع کرنا       |
| ۲۵۸ | قرآن مجید کا ترجمہ بلا وضو چھونا..... ترجمہ قرآن مجید دیکھنے کے شرائط             |
| ۲۵۹ | سب سے پہلی تفسیر کون سی ہے؟                                                       |
| ۲۶۱ | قرآن کی تفسیر دوسری زبان میں بیان کرنا..... تلاوت بند کرو اور تحریۃ المسجد پڑھنا  |
| ۲۶۱ | تلاوت کے وقت سر ہلانا..... قبروں پر تلاوت کرنا درست ہے یا نہیں؟                   |
| ۲۶۲ | نابالغہ کا تلاوت قرآن کرنا..... کیا تلاوت کی وجہ سے کسی کے وظیفہ کو روکا جائے گا؟ |
| ۲۶۲ | جلسہ میں تلاوت قرآن مقدم رہے..... تلاوت کے دوران اذان شروع ہو جائے تو؟            |
| ۲۶۳ | چار پائی پر بیٹھنے والے کے قریب نیچے تلاوت کرنا                                   |
| ۲۶۳ | نیکر پہنے ہوئے فوجیوں کے سامنے قرآن پڑھنے کا حکم                                  |
| ۲۶۳ | تلاوت افضل ہے یا درود پاک بھیجننا.... خارج نماز "تلاوت" سننا واجب نہیں            |
| ۲۶۴ | ایصال ثواب کیلئے تلاوت قرآن پراجت ایک اشکال کا جواب                               |
| ۲۶۴ | جو شخص غلط قرآن پڑھتا ہوا س کیلئے تلاوت کرنا اولی ہے یا ترک؟                      |
| ۲۶۴ | تلاوت قرآن پاک کا کیا طریقہ ہونا چاہئے؟                                           |
| ۲۶۵ | نجس کپڑے پہنے ہوئے ہوں تو تلاوت کا حکم .... ووران تلاوت درود پاک کا حکم           |
| ۲۶۵ | بے سمجھے تلاوت کر زیکا بھی ثواب ملتا ہے                                           |
| ۲۶۵ | راستہ میں بھیک مانگنے کی نیت سے قرآن پڑھنا حرام ہے                                |

|     |                                                                                               |
|-----|-----------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۲۶۷ | کسی کی جان گئی آ پکی ادا تھبہ ری... منبر کے پہلے درجے پر قرآن رکھ کر تلاوت کرنا               |
| ۲۶۷ | تمبا کو یا پان منہ میں رکھ کر تلاوت کرنا... لوگوں کو خوش کرنے کیلئے قرآن پڑھ کر سنانا         |
| ۲۶۸ | بچوں سے کھڑے ہو کر قرآن مجید پڑھوانا                                                          |
| ۲۶۸ | کیست کے ذریعہ قرآن پاک پڑھنا... قرآن کو دنیوی غرض کے لئے پڑھنا                                |
| ۲۶۹ | زینہ کے قریب بیٹھ کر قرآن کریم پڑھنا.... چند آدمیوں کا قرآن کریم جھراؤ پڑھنا                  |
| ۲۶۹ | آیت قرآن پڑھ کر پھر درود شریف پڑھنا                                                           |
| ۲۷۰ | دس مرتبہ قل هو اللہ پڑھنا اور جنت میں محل تعمیر ہونا                                          |
| ۲۷۰ | جو شخص ہر روز سورہ ملک پڑھے.... قرآن مجید کو لیٹ کر پڑھنے کا حکم                              |
| ۲۷۰ | چلتے پھرتے قرآن کی تلاوت اور درود شریف پڑھنا اچھا ہے                                          |
| ۲۷۱ | میت کے قریب قرآن مجید پڑھنے کا حکم..... ریڈ یو پر قرآن پاک پڑھنا                              |
| ۲۷۱ | لاؤ سپیکر اور ریڈ یو، ٹیلی ویژن سے آیت سجدہ پر سجدہ تلاوت                                     |
| ۲۷۲ | ثیپ ریکارڈ اور سجدہ تلاوت.... آیت سجدہ سن کر سجدہ نہ کرنیوالا گناہ گار ہو گایا پڑھنے والا؟    |
| ۲۷۲ | قبرستان میں قرآن پاک پڑھنے کے لئے لے جانا                                                     |
| ۲۷۳ | جن کاغذات پر اللہ و رسول کا نام لکھا ہو ان کا کیا کیا جائے؟                                   |
| ۲۷۳ | جن خطوط پر قرآنی آیات کے مطالب لکھے ہوں.... ڈاک ٹکٹوں پر قرآنی آیت لکھنا صحیح نہیں            |
| ۲۷۳ | آیات لکھے ہوئے کاغذوں کی روپی بنانا.... قرآن کریم کے بوسیدہ اور ارق کو جلانا جائز نہیں        |
| ۲۷۴ | قرآن کی آیات کنویں پر لکھنا مکروہ ہے.... تختہ سیاہ پر آیات قرآنی لکھتے وقت باوضو ہونا چاہئے   |
| ۲۷۵ | حافظ کو غیر حافظ پر فویت ہے... بستی میں کوئی حافظ نہیں... غلاف قرآن افضل ہے یا غلاف کعبہ      |
| ۲۷۶ | غیر مسلم کو ثواب پہنچانا..... ایصال ثواب کے لئے قرآن کا اسقاط کرنا                            |
| ۲۷۶ | رجل پر رکھے ہوئے قرآن کو چومنا..... قرآن کو بوسہ دینے کا حکم                                  |
| ۲۷۷ | قرآن پاک کے لئے ریشم کا جز دان بنانا.... گراموفون بائیج میں قرآن مجید سننا                    |
| ۲۷۷ | قرآن کریم کو گراموفون میں بھرنا اور سننا کیسا ہے؟... ریڈ یو کے دینی پروگرام چھوڑ کر گانے سننا |
| ۲۷۸ | تلاوت کلام پاک اور گانے ریڈ یو یا کیست سے سننا... کیا شیپ ریکارڈ پر تلاوت ناجائز ہے؟          |

|     |                                                                                       |
|-----|---------------------------------------------------------------------------------------|
| ۲۷۸ | شیپریکارڈ پر صحیح تلاوت و ترجمہ سننا موجب برکت ہے                                     |
| ۲۷۹ | تلاوت کی کیست کافی ہے یا خود بھی تلاوت کرنی چاہئے؟                                    |
| ۲۷۹ | شیپریکارڈ کی تلاوت کا ثواب نہیں تو پھر گانوں کا گناہ کیوں؟                            |
| ۲۸۲ | پی آئی اے کوفلائٹ میں بجائے موسیقی کے تلاوت سنانی چاہئے                               |
| ۲۸۳ | بوسیدہ قرآن کریم کو دفن کرنے کے لئے لپیٹ کر رکھنا بے ادبی نہیں                        |
| ۲۸۳ | جائے نماز میں قرآن شریف کو لپیٹنا... قرآن کا حفظ و ختم فرض ہے یا سنت؟                 |
| ۲۸۴ | اگر غلطی سے قرآن کریم گر جائے... جس کردہ میں قرآن پاک ہواں میں ہمستری کرنا            |
| ۲۸۴ | الماری میں رکھے ہوئے قرآن کی طرف پشت کرنا... قرآن شریف کی طرف پیر پھیلانا             |
| ۲۸۴ | چار پائی کے نیچے بکس میں قرآن مجید ہو تو چار پائی پر لیننا                            |
| ۲۸۵ | حائل شریف جیب میں رکھ کر پیشاب وغیرہ کرنا                                             |
| ۲۸۵ | قرآن و حدیث دوسری زبانوں میں تحریر ہوں تو... تا جر کتب کیلئے بلاوضو قرآن چھونے کا حکم |
| ۲۸۶ | ریاحی مریض کے لئے قرآن چھونا... تعلیم کے وقت معلم کا اوپھی جگہ بیٹھنا                 |
| ۲۸۶ | غیر مسلم کو قرآن پاک کی تعلیم دینا.... بدرجہ مجبوری حاکم وقت کے پاس قرآن بھیجننا      |
| ۲۸۷ | آیات قرآنیہ کو جلا کر دھوال لینا درست نہیں..... بذریعہ پارسل قرآن شریف بھیجننا        |
| ۲۸۷ | جس گھر میں قرآن مجید موجود ہو اس کی چھت پر چڑھنا                                      |
| ۲۸۷ | و ستانے پہن کر بلاوضو قرآن چھونا..... قرآن مجید میں مور کا پر رکھنے کا حکم            |
| ۲۸۷ | کوئی نماز پڑھ رہا ہو تو قرآن آہستہ آہستہ پڑھنا چاہئے                                  |
| ۲۸۸ | فرضوں کے بعد فوراً درس قرآن شروع کرنے کا حکم                                          |
| ۲۸۸ | سورہ توبہ کے شروع میں... اسم اللہ پڑھی جائے... قرآن کریم میں مضامین کے تحریر کی حکمت  |
| ۲۸۹ | قرآن حکیم کے پرانے گتوں کا حکم... مسجد میں جمع شدہ قرآن کریم فروخت کرنا               |
| ۲۸۹ | بذریعہ فلم تبیخ قرآن تو ہیں قرآن ہے                                                   |
| ۲۹۰ | تفسیر کبیر میں چاند و سورج کو ذی روح کہا گیا ہے                                       |
| ۲۹۰ | جس کو کلام پاک کچایا دھوکیا وہ بھی بخشش کرائے گا... قرآن کے ذریعہ رفع سحر کی ترکیب    |

|     |                                                                                               |
|-----|-----------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۲۹۱ | قرأت کے جلسے اور کانفرنس منعقد کرنا... شبینہ کی مخلوقوں میں لا وڈا اپنکر پرتلاوت اسپر اجرت    |
| ۲۹۱ | اور سجدہ تلاوت وغیرہ سے متعلق چند سوالات کے جوابات                                            |
| ۲۹۳ | قرآن کی ہر سطر پر انگلی پھیرنا اور بسم اللہ پڑھنا                                             |
| ۲۹۴ | قرآن شریف بھول جانے پر عید..... قرأت قرآن پر اجرت کا حیلہ                                     |
| ۲۹۴ | قرآن پاک کی قسم کھانا                                                                         |
| ۲۹۵ | نابالغ سے ختم کرنا..... ختم قرآن پر دعوت کرنا                                                 |
| ۲۹۵ | ختم قرآن پر دعوت کرنا جائز ہے اور تحفٹا کچھ دینا بھی جائز ہے                                  |
| ۲۹۶ | تین دن سے کم میں قرآن مجید ختم کرنا.... مکان کی تعمیر پر قرآن کریم ختم کرنا                   |
| ۲۹۶ | ختم کے لئے مجالس قائم کرنا                                                                    |
| ۲۹۷ | ختم کے بعد کھانا کھانا..... پیسین شریف کا ختم کرنا                                            |
| ۲۹۷ | ایمان کے شکر میں ختم کرنا..... قرآن پڑھنے کے بعد دعوت کھانا                                   |
| ۲۹۸ | قاعدہ یہ رہا القرآن پڑھنا پڑھنا..... مدارس و مکاتب اور انکا نظام                              |
| ۲۹۸ | مدارس کا نظام کیسا ہونا چاہئے؟..... مدرسہ کے کام میں اپنے سامان کا ضائع ہو جانا               |
| ۲۹۸ | مدرسہ کے سفیر کا دھوکہ دینا                                                                   |
| ۲۹۹ | مسجد کی آمدی سے مدرسہ میں چندہ دینا... مسجد کے مجرہ میں مدرسہ کے مدرس کا قیام کرنا            |
| ۲۹۹ | بے پر دگی کے ساتھ عورتوں کو تعلیم دینا                                                        |
| ۲۹۹ | مرد استاذ کا عورتوں کو قرآن مجید پڑھانے کی عملی تربیت دینا                                    |
| ۳۰۰ | نامحرم حافظ سے قرآن کریم کس طرح پڑھے؟                                                         |
| ۳۰۰ | قریب البلوغ لڑکی کو بغیر پردے کے پڑھانا درست نہیں                                             |
| ۳۰۰ | نکاح کے موقع پر مدرسہ کیلئے روپیہ لینا..... ذمہ دار کو مدرسہ کیلئے پیسہ دیا، اسے کھالیا       |
| ۳۰۱ | مدرسہ کا روپیہ تبلیغ پر خرچ کرنا..... مدرسہ کی روشنائی اور قسم سے خطوط لکھنا                  |
| ۳۰۱ | مدرسہ چلانے کے لئے سینما اور عرس کرنا..... بلا تشوہاد پڑھانا اور بطور قرض مدرسہ کا روپیہ لینا |
| ۳۰۲ | مدرسہ کا روپیہ پھولوں کے ہار میں خرچ کرنا..... مدرسہ کیلئے وقف شدہ عمارت کو تبدیل کرنا        |

|     |                                                                                               |
|-----|-----------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۳۰۳ | مدرسہ کے کمرہ میں ملازم کے بچوں کو رکھنا                                                      |
| ۳۰۳ | مدرسہ کو سفر کی اجازت دے کر پھر منع کرو دینا.....غیر مسلم کی امداد و نیGI مدرسہ میں لینا      |
| ۳۰۳ | مدرسہ میں بارات کا قیام کرانا.....پولیس کا قیام مدرسہ کے کروں میں کرانا                       |
| ۳۰۳ | صدر مدرسہ کا شبن کے اتهام پر حساب نہ دینا                                                     |
| ۳۰۵ | مدرسہ کی آمدنی سے امارت شرعیہ کی امداد کرنا.....مدرسہ و مسجد کیلئے سرکار سے قرض لینا کیسا ہے؟ |
| ۳۰۵ | دینی مدارس میں سرکاری امداد کا حکم ....سرکاری مدرسہ میں دینی کتابیں پڑھنا                     |
| ۳۰۶ | مدرسہ کے پیسوں سے مہمان نوازی کرنا.....تحقیق متعلق جلسہ ہائے متعارفہ مدارس                    |
| ۳۰۷ | مدرسہ میں پراویٹ فنڈ.....مدارس میں یوم عاشورہ کی تعطیل کا حکم                                 |
| ۳۰۷ | کبڑی کا مقابلہ شرط کے ساتھ اور اس کا انعام مدرسہ میں                                          |
| ۳۰۸ | مدرسہ چلانے کیلئے مجلس میلاد میں شرکت ....فلم ایکٹر کی آمدنی مسجد و مدرسہ میں                 |
| ۳۰۸ | صدر مدرسہ کے انتقال پر اس کی تصویر مدرسہ میں لگانا                                            |
| ۳۰۹ | مسجد مدارس کا بیمه اتنا.....مدارس چرم قربانی کا مصرف ہیں                                      |
| ۳۰۹ | مدرسہ کے پڑوی کی دیوار میں نزاع' اور اس کا تصفیہ                                              |
| ۳۱۰ | طلباً کو مدرسہ کی رقم سے انعام دینا.....ادارہ کو مختلف گروپ کی تباہی سے بچانے                 |
| ۳۱۰ | کے لئے کیا صورت اختیار کی جائے؟                                                               |
| ۳۱۱ | مدرسہ کے روپیہ سے تجارت کرنا.....مدرسہ میں کھیل کی چیزیں بچوں کے پاس ہوں تو کیا کرے           |
| ۳۱۱ | مدرسہ کے ڈھیلوں کا سفر میں استعمال                                                            |
| ۳۱۱ | غیر آباد مسجد کا سامان مدرسہ یا مسافرخانہ میں لگانا                                           |
| ۳۱۲ | بچوں سے نعمت پڑھانا... باجے والوں کی آمدنی مدرسہ میں لینا                                     |
| ۳۱۲ | موقوفہ کتب کو ایک مدرسہ سے دوسرے مدرسہ میں منتقل کرنا                                         |
| ۳۱۳ | طلباً کی امداد کرنا، اور ان کو محبوب کہنا                                                     |
| ۳۱۳ | نامزد متولی کا مدرسہ سے علیحدہ ہو جانا.....مزار کا پیسہ مسجد اور مدرسہ میں خرچ کرنا           |
| ۳۱۳ | مدرسہ میں دے کر پھر مسجد میں دینا.....مدرسہ کے غسل خانے استعمال کرنا                          |

|     |                                                                                               |
|-----|-----------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۳۱۴ | خیراتی مدرسہ میں مالدار کے بچوں کی تعلیم... مدرسہ کے لئے مسجد کی زمین پر تعمیر کرنا           |
| ۳۱۵ | مدرسہ قدیم کی امداد بند کر کے مدرسہ جدید کی امداد کرنا                                        |
| ۳۱۵ | مدرسہ کا قرض ادا کرنیکی ایک آسان صورت..... مدرسہ میں بڑکیوں کی مخلوط تعلیم                    |
| ۳۱۶ | میجر نے دینی مدرسہ بند کر دیا اس کا حکم... تعطیل کالاں کے بعد استغفار پر تہذیب کا اتحاق       |
| ۳۱۶ | مدرسہ کے وقت چائے وغیرہ پینا                                                                  |
| ۳۱۷ | جعلی سفر سے زائد روپیہ وصول کرنا.... ایک مدرسہ کا روپیہ دوسرے مدرسہ میں خرچ کرنا              |
| ۳۱۷ | دینی مدارس کی مثال اصحاب صفت کی زندگی ہے... مدرس کو علیحدہ کرنے پر ایک ماہ کی تہذیب زائد دینا |
| ۳۱۸ | مدارس دینیہ میں دینیوی تعلیم دینا                                                             |
| ۳۱۹ | تعلیم دینے کے لئے عورتوں کا مسجد میں آنا جانا.... مسجد کے دالان میں مدرسہ بنانا               |
| ۳۲۰ | مسجد کے دالان کو دفتر انجمن بنانا.... مدرسہ میں پیرس دینے سے زیادہ ثواب ہے یا جبکہ دل میں     |
| ۳۲۰ | مدارس کے سالانہ جلسوں میں مہمانوں کے طعام کا مسئلہ                                            |
| ۳۲۰ | مسجد و مدرسہ کے مشترک چندہ سے مسجد... کی توسعی اور مدرسہ کے لئے دکان بنانا                    |
| ۳۲۱ | مدارس کی بعض منزل کو بعض طلبہ کے ساتھ خاص کرنا... چندہ... چندہ کی رقم کے احکام                |
| ۳۲۲ | مدرسہ کے چندے کا استعمال                                                                      |
| ۳۲۳ | کفار اور منافقین سے سختی کا مصدق..... مستحق طلباء کی آمد کی امید پر چندہ لینا                 |
| ۳۲۴ | جعلی رسید سے جمع کروہ چندہ کرنے کا مصرف.... بازار میں چندہ کیلئے جانا                         |
| ۳۲۴ | چندہ کی رقم کا محصل یا مہتمم کا اپنے خرچ میں لانا.... چندہ سے خوشحال بچوں کی تعلیم کا حکم     |
| ۳۲۵ | یونیورسٹی میں چندہ دینے کا حکم..... کمیشن پر چندہ کرنا                                        |
| ۳۲۵ | چندہ پر جبر کرنا..... پیتیم کے مخلوط مال سے چندہ لینا                                         |
| ۳۲۶ | صغر و کبیر کے مخلوط مال سے چندہ لینا..... نابالغ کا چندہ میں پیرس دینا                        |
| ۳۲۶ | رقم چندہ خرچ ہونے سے قبل معطی کا انتقال ہو گیا                                                |
| ۳۲۷ | طلباء کے چندہ سے قائم کی ہوئی انجمن کی شرعی حیثیت                                             |
| ۳۲۷ | مسجد و مدرسہ میں زیلی فندک کی طرف سے امداد لینا                                               |

|     |                                                                                                                          |
|-----|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۳۲۷ | مدرسہ میں چندہ نہ دینے کی وجہ سے..... مسجد میں نماز جنازہ پڑھنے سے روکنا<br>مہتمم کو رقم موصول ہوئی تو کس مد میں صرف کرے |
| ۳۲۸ | مہتمم مدرسہ کا تخواہ بلاطے کئے لینا..... رسمی رقموں کی وصولی اور خرچ                                                     |
| ۳۲۹ | خاص مدرس کے لئے چندہ دینا..... وصولی چندہ کی مخصوص مقدار پر انعام                                                        |
| ۳۲۹ | چندہ مدرس سے دوکانیں بنانا..... فزادگان کے لئے چندہ کی بھی ہوئی رقم کا حکم                                               |
| ۳۳۰ | باہم چندہ جمع کرنے کی ایک صورت کا حکم.... جلسہ عام میں چندہ لینا اور دینا                                                |
| ۳۳۰ | <b>متفرقات کتاب العلم</b> .... کم علم عوام بھی تبلیغ کر سکتے ہیں                                                         |
| ۳۳۲ | تبلیغی سفر میں ایک روپیہ خرچ کرنے کا..... ثواب سات لاکھ تک مل سکتا ہے؟                                                   |
| ۳۳۲ | صدق کیلئے نفس واقع کی مطابقت کافی ہے..... اصول بلا غلت کی رعایت ضروری نہیں                                               |
| ۳۳۳ | مسلمانوں کو انحصار کی تعالیم دینا..... تا خیر سے تخواہ دینا                                                              |
| ۳۳۳ | گیت کے ذریعہ صدر جمہوریہ کا استقبال کرنا..... دینی معلم کی تخواہ پر انحری کے معلم سے کم ہونا                             |
| ۳۳۴ | بے دین لوگوں کو کمیٹی کا ممبر بنانا                                                                                      |
| ۳۳۵ | محض دفتری خانہ پری کر کے امداد حاصل کرنا..... بوقت ضرورت خرچ نہ کرنا بھی خیانت ہے                                        |
| ۳۳۵ | ملازمت کیلئے جھوٹی سند دینا..... رخصت کی تخواہ وضع کرنا                                                                  |
| ۳۳۶ | قبرستان اور مدرسہ کے لئے زمین رشوت دے کر چھڑانا                                                                          |
| ۳۳۶ | خرچ شدہ رقم سے زائد مدرسہ سے وصول کرنا                                                                                   |
| ۳۳۶ | مدرسہ کا روپیہ بطور قرض خرچ کرنا..... نقصان کی تلافی کے لئے زبردستی پیسہ لینا                                            |
| ۳۳۷ | ماہ رمضان میں دو گنی تخواہ اور کار مفوضہ انجام نہ دینا                                                                   |
| ۳۳۷ | شوری نے جو چیز جس کے لئے تجویز کر دی ہو وہ اس کے لئے ہے                                                                  |
| ۳۳۷ | تخواہ میں اضافہ کا وعده                                                                                                  |
| ۳۳۸ | مال حرام سے دینی خدمت کرنا..... "مال حرام" و صدقہ کرنا موجب ثواب ہے یا نہیں، "تعارض کا حل                                |
| ۳۳۸ | انگریزی تعلیم کا ممبر بننا                                                                                               |
| ۳۳۹ | مسجد کی بالائی منزل میں مدارس کے سفراء کا قیام کرنا                                                                      |

|     |                                                                                          |
|-----|------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۳۳۹ | ملازمت کے لئے ڈاکٹری معاشرہ کرانا..... متقدمین و متاخرین میں حد فاصل                     |
| ۳۴۰ | <b>كتاب البدعات</b> .... بدعت کی تعریف، مفہوم اور بدعت کا مصادق                          |
| ۳۴۰ | جواب مذکور پر اشکال اور اس کا جواب                                                       |
| ۳۴۱ | بدعیٰ اور غیر مقلد کو بیعت کرنا                                                          |
| ۳۴۲ | میلاد اور مولود کے احکام..... عید میلاد النبی کا حکم                                     |
| ۳۴۲ | عید میلاد النبی صلی اللہ علیہ وسلم کی تاریخی اور شرعی حیثیت                              |
| ۳۴۳ | مجلس عید میلاد النبی صلی اللہ علیہ وسلم کا تاریخی پس منظر                                |
| ۳۴۶ | محفل میلاد میں بھروسہ قیام کا حکم                                                        |
| ۳۴۶ | میلاد شریف کا جائز طریقہ..... ربیع الاول میں چراغان کرنا                                 |
| ۳۴۷ | مجلس وعظ اور مجلس میلاد کا مابالفرق                                                      |
| ۳۴۸ | مکہ معظمه میں ہونے والی مجلس میلاد کی صورت اور اس کا حکم                                 |
| ۳۴۹ | حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کو ایصال ثواب بذریعہ طعام درایام مولود                      |
| ۳۴۹ | مولود کے جواز پر ایک استدلال کا جواب                                                     |
| ۳۵۰ | مجلس مولود اور فعل مشائخ..... مرجوج مجلس مولود اور فاتحہ کا حکم                          |
| ۳۵۰ | مجلس مولود میں ذکر رسول کے وقت قیام کا حکم..... مولود و فاتحہ خوانی کو ذریعہ معاش بنانا  |
| ۳۵۰ | فرائض کے بعد درود شریف پر اتفاق کرنا.....                                                |
| ۳۵۰ | بعد نمازوں کے اجتماعی ہیئت سے الترا مآدر و درود شریف پڑھنا بدعت ہے                       |
| ۳۵۱ | فرض نمازوں کے بعد با آواز بلند کلمہ طیبہ کا اور دکرنا..... دعا میں جھراؤ درود شریف پڑھنا |
| ۳۵۱ | نیند بھگانے کے لئے درود پڑھوانا                                                          |
| ۳۵۲ | درود پاک میں انور عرشہ کا حکم                                                            |
| ۳۵۲ | ایک مخصوص من گھڑت درود..... درود شریف کے بارے میں چند مسائل                              |
| ۳۵۳ | موئے مبارک کی زیارت وغیرہ کا حکم..... موئے مبارک کی زیارت کا جائز طریقہ                  |
| ۳۵۵ | رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے موئے مبارک کی شرعی حیثیت                                 |

|     |                                                                                         |
|-----|-----------------------------------------------------------------------------------------|
| ۳۵۶ | روضہ مقدسہ کی تصویر بنانا                                                               |
| ۳۵۷ | خاک مدینہ کے شفا ہونے کا ثبوت... آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے ذکر خیر کیلئے نشر الطیب پڑھنا |
| ۳۵۸ | بڑے لوگوں کے دن منا نابڑی بدعت ہے                                                       |
| ۳۵۹ | بڑے لوگوں کی برسیاں منانا                                                               |
| ۳۶۰ | رجب میں ہونے والے جلسے کا حکم                                                           |
| ۳۶۰ | اذان کے ساتھ صلوٰۃ وسلام کب سے شروع ہوا؟                                                |
| ۳۶۰ | آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی ولادت ۸ ربیع الاول کو ہوتی                                 |
| ۳۶۱ | بزرگان دین اور ان کے مزارات                                                             |
| ۳۶۱ | قدم بوی کا حکم                                                                          |
| ۳۶۱ | قدم بوی اور والدین کی قبر کو چونے کا حکم                                                |
| ۳۶۲ | بوستان میں قدم بوی کے جواز کے معنی                                                      |
| ۳۶۲ | قدم بوی کے جواز پر شبہ کا جواب                                                          |
| ۳۶۳ | غلاف کعبہ کے بو سے میں غلوکرنا                                                          |
| ۳۶۳ | ملائق سے استمداد کے جواز کی شرائط                                                       |
| ۳۶۴ | درگاہ اجمیر میں کھانے کی لوت کے متعلق چند سوال                                          |
| ۳۶۶ | حاکم کی ایک روایت سے سجدہ لغير اللہ کے جواز کا شبہ اور اس کا جواب                       |
| ۳۶۷ | توسل پر ایک اشکال کا جواب                                                               |
| ۳۶۸ | سماج مردوں کے نزدیک بھی جائز نہیں                                                       |
| ۳۶۸ | خواجہ خضر کے دلیے کا حکم                                                                |
| ۳۶۸ | غوث پاک کی محفل میں انبیاء کی تشریف آوری                                                |
| ۳۶۹ | سید عبدالقادر جیلانیؒ کی بعض کرامات کا حکم                                              |
| ۳۷۰ | غوث اعظم کے نام کا چھوڑہ بنانا                                                          |
| ۳۷۰ | غوث اعظم کا ہر مقام سے نداسننا                                                          |
| ۳۷۰ | پیران پیر کی گیارہویں ناجائز ہے                                                         |

|     |                                                                              |
|-----|------------------------------------------------------------------------------|
| ۳۷۱ | حضرت خواجہ اجمیری کا تالاب خشک کر دینا                                       |
| ۳۷۱ | حضرت خواجہ اجمیری کا چور کو قطب بنادینا                                      |
| ۳۷۲ | بزرگوں کے مزارات پر جانا                                                     |
| ۳۷۲ | پختہ مزارات کیوں بننے؟                                                       |
| ۳۷۲ | مزارات پر جانا جائز ہے نیکن وہاں شرک و بدعت نہ کرے                           |
| ۳۷۲ | بزرگوں کے مزارات پر منت نما حرام ہے                                          |
| ۳۷۲ | مزارات پر پیسے دینا کب جائز ہے اور کب حرام ہے؟                               |
| ۳۷۳ | مزارات کی جمع کردہ رقم کو کہاں خرچ کرنا چاہئے؟                               |
| ۳۷۳ | ولیاء اللہ کی قبروں پر بکرے وغیرہ دینا حرام ہے                               |
| ۳۷۳ | اپنی تالیف کو مزار پر پیش کرنا                                               |
| ۳۷۳ | بن یوں خدا برکت پائیج پیر مزار پر نذرانے چڑھانا                              |
| ۳۷۴ | ثواب کے لئے مزارات پر کھانا بھیجننا.....رسوم قبور ولیاء پر ایک اشکال کا جواب |
| ۳۷۵ | بزرگوں کی قبر سے منٹی کھانا                                                  |
| ۳۷۶ | بت پرستی کو اہل قبور سے حاجت روائی پر قیاس کرنا                              |
| ۳۷۸ | قبر پر تخفیف عذاب کے لئے پھول ڈالنے کا حکم                                   |
| ۳۷۹ | اپنے لئے پہلے سے قبر تیار کرنا بدعت نہیں                                     |
| ۳۷۹ | بارش کے لئے قبروں پر گائے ذبح کرنا                                           |
| ۳۸۰ | قبروں پر چراغاں کرنے کے متعلق ایک سوال کا جواب                               |
| ۳۸۱ | قبر پر غذہ اور نقد پیسے کی تقسیم ..... قبر پر چراغ جلانا، چادر چڑھانا        |
| ۳۸۱ | کار غیر ضروری سے اگر اندر یہ فساد عقیدہ کا ہو..... قوالی کی مضرتیں           |
| ۳۸۲ | ارواح بزرگان کی تشریف آوری                                                   |
| ۳۸۳ | حصول مقصد کیلئے ختم خواجگاں پر دوام کرنا                                     |
| ۳۸۳ | اجتماعیت کیلئے معااصی کو گوارہ کرنا                                          |
| ۳۸۳ | میت کو بعینہ صدقہ نہیں بلکہ ثواب پہنچتا ہے                                   |



## كتاب المعيشة

كسب اور پیشہ  
ملازمت وغیرہ

## جاائز و ناجائز اور مکروہ و مباح کسب و پیشہ اور ملازمت وغیرہ کا بیان سرکاری ملازمین اور اس کی آمدنی

سوال: جن ملازم گورنمنٹ کو حکم شرع کا اختیار نہ ہو، مثلاً تحصیلدار یا نائب تحصیلدار وغیرہ بظاہر یہ مَنْ لَمْ يَخْكُمْ بِمَا أَنْزَلَ اللَّهُ الْآيَهُ کے مصدق ہیں، پھر ان کی ملازمت کے جواز کی کیا صورت ہو؟ اور ان کا روپیہ دینی کاموں میں کس طرح صرف کیا جائے؟

جواب: جن ملازمتوں میں خلاف شرع حکم کرنے پر گورنمنٹ کی طرف سے ملازم مجبور ہوتا ہے وہ ملازمتیں اور ان کی آمدنی سب ناجائز ہے، اگر تحصیلدار کا یہ حال ہے تو اس کا بھی یہی حکم ہے ایسی ملازمت کا روپیہ دینی کاموں میں صرف کرنے کی ایک صورت ہے کہ پہلے وہ روپیہ کسی غریب مسکین کو دیدیا جائے وہ از خود کسی دینی کام میں دے دے، بظاہر ہر ملازمت کا یہ حال نہیں تحقیق کر لیا جائے۔ (فتاویٰ محمودیہ ج ۶ ص ۳۷۰)

## کمائی میں شرکت کا حکم

سوال: عبدالعزیز اور انکے برادرزادہ حقيقة محمد یعقوب و محمد وضاحت نے نوکری کی اور جو کچھ انہیں حاصل ہوا وہ یکجائی میں گھر بھیجا اور سب نے یکجائی میں زمین خرید کی، اسی حالت میں عبدالعزیز نے وفات پائی تو اب مال متزوکہ میں مرحوم عبدالعزیز کی جو چیزیں مثل کتاب وغیرہ کے ہیں ان میں محمد یعقوب و محمد وضاحت کا بھی حصہ ہے یا نہیں؟ جواب: ایسی حالت میں وہ مال درمیان عبدالعزیز و محمد یعقوب و محمد وضاحت کے مشترک سمجھا جائے گا اور اثاثاً تقسیم ہوگی، ایک حصہ محمد یعقوب کو اور ایک محمد وضاحت کو اور ایک عبدالعزیز کو۔ (فتاویٰ عبدالحی ص ۲۷۲)

## کفار کے میلیوں کی کمائی کا حکم

سوال: ہندوؤں کے میلے میں سودا وغیرہ لے جا کر بیچنا کیسا ہے اور اس آمدنی کا کیا حکم ہے؟  
جواب: اگرچہ کفار کے میلیوں میں خرید و فروخت کے لیے جانا درست نہیں لیکن تجارت میں جو روپیہ پیسہ کمایا جائے گا وہ حلال ہے کیونکہ فساد نفس عقد میں نہیں بلکہ خارج میں ہے۔ (فتاویٰ احیاء العلوم ج ۱ ص ۳۴۰)  
”میلہ میں جانا وہاں کی رونق بڑھاتا ہے اس لیے منع ہے“ (م۴)

## مال حرام کی تجارت سے کمایا ہوا مال

سوال: اگر کسی نے حرام مال کیا اس سے اس کی اولاد پورش پائی، اس میں سے بعض عالم ہوئے انہوں

نے مال کی تجارت کی تو کیا ان کا کمانا بھی مال حرام کہلائے گا؟ اور نسل بعد نسل اس کا شیوع ہوتا رہے گا؟

جواب: جس قدر مال بطريق حرام کمایا، اس کی واپسی لازم ہے مالک کو اگر وہ موجود نہ ہو تو اس کے ورثاء کو اور اگر ورثاء موجود نہ ہوں یا باوجود علم تحقیق کے علم نہ ہو سکے تو غریبوں محتاجوں کو صدقہ کر دیا جائے لیکن اس کے ذریعے کمائے ہوئے مال حلال کو حرام نہیں کہا جائے گا۔ (فتاویٰ محمودیج ۱۲۳ ص ۳۲)

”جبیا کہ عوام اور خوص کا العوام کا خیال ہے،“ (مُع)

### خاتمة زمینداری کے بعد اراضی کا حکم

سوال: ۱۹۳۷ء میں کانگریس راج قائم ہوا جو کہ ایک جمہوری حکومت ہے۔ ۱۹۵۰ء میں کانگریسی راج نے زمینداری طریقہ کو بالکل ختم کر دیا، زمینداروں کو ان کی اراضی سے کسی قسم کا تعلق باقی نہ رہا جو زمین جس کے قبضہ میں تھی اسی کو دیدی گئی، حکومت کے اس قانون کے خلاف زمینداروں نے بہت احتجاج کیا، حکومت نے ایک نہ سی، آخر زمینداروں کو تحکم کر بیٹھنا پڑا، دریافت طلب یہ ہے کہ کیا ان موروٹی کاشتکاروں کو ان مذکورہ بالا اراضی سے انتفاع حرام تھا جس کو حضرت تھانوی نے امداد الفتاویٰ ج ۳۵۰ ص ۳ میں لکھا ہے؟ یا تقسیم ہند کے بعد مسئلہ بدل گیا؟

جواب: انگریزی حکومت میں موروٹیت پر کسی کو مجبور نہیں کیا گیا تھا، صرف حق دیا گیا تھا، اگر کاشتکار استغفاری دے دیتا تو زمیندار کی ملک برقرار رہتی تو گویا اس کو حق غصب دیا گیا تھا، وہ غصب نہ کرے تو اصل مالک کا قبضہ موجود رہتا۔ ۱۹۴۷ء کا جب انقلاب ہوا اور حکومت بدی تو ۱۹۵۰ء میں خاتمة زمینداری قانون بنایا گیا جس کا حاصل یہ ہے کہ زمیندار کی ملک اور اصل مالک حکومت ہو گئی۔ البتہ کاشتکار کو اتنی ترجیح دی گئی کہ اگر وہ وہ دس گناہ ادا کر دے تو وہ رسول پر مقدم ہے۔ پس ملک زمیندار ختم کر کے گویا حکومت نے کاشتکار کو اپنی طرف سے زمین دی ہے۔ کاشتکار نے خود مالک سے غصب نہیں کی اور یہ ظاہر ہے کہ مالک کی ملک کو ختم کر کے حکومت نے اپنا استیلاء کر لیا ہے اور نام اس کا تبع رکھا ہو یا کچھ اور بہر حال زمیندار کا قبضہ ختم ہو گیا اور جب وہ معاوضہ قبول کرتا ہے باطل نخواستہ ہی سہی اس کی طرف سے ایک درجہ میں اجازت بھی ہو گئی لہذا اس کی حیثیت موروٹی سے جدا گانہ ہے۔ یہ اور بات ہے کہ یہ استیلاء کس حد میں داخل ہوا۔ امداد الفتاویٰ ج ۳۳ ص ۱۱ میں کا تجھی ہاؤس سے خریدے ہوئے جانور کی قربانی کو جائز لکھا ہے حالانکہ وہ ملک غیر ہے بہت ممکن ہے کہ مالک کو خبر بھی نہ ہو کہ میرا جانور کہاں ہے، کس نے خریدا ہے، اس جواز کی علت استیلاء کو ہی لکھا ہے، امید ہے کہ آپ کا شبد فتح ہو جائے گا۔ (فتاویٰ محمودیج ۱۵۱ ص ۳۸۲)

### کوٹ پتلون سینا

سوال: زید کا کام کپڑے سینے کا ہے جس میں کوٹ پتلون بھی تیار کرتا ہے اور پتلون اس قسم کی تیار کی جاتی ہے جو رانوں میں پھنسی ہو تو اس طرح کوٹ پتلون سینا جائز ہے یا نہیں؟

جواب: اس طرح کا کپڑا سینے میں اکٹھاف ستر کا تواہماں نہیں ہے یعنی اس میں مردہ کا وہ حصہ بدن نہیں کھلتا جس کا چھپانا فرض ہے رانوں میں اگر پتوں اس طرح پہنسی ہو کہ ران کی بیت ادھر سے ظاہرنہ ہوتی ہو تو کچھ اشکال نہیں، البتہ خود ایسے کپڑے پہننا مکروہ ہے تو اس وجہ سے ان کے سینے میں بھی کراہت ہو گی لیکن اگر یہ لباس عامۃ مسلمان پہنتے ہوں تو کراہت بھی نہیں ہو گی۔  
(فتاویٰ محمود یمن ج ۱۳ ص ۳۶۸) ”جبیسا کہ اب اس لباس میں عموم دیکھا جا رہا ہے“ (مُع)

### باعزت طریقے سے غیر ملک سے مال لانا

سوال: دوسرے ملک سے اپنے ملک میں باعزت طریقے سے مال لانا کیسا ہے؟

جواب: خطرہ سے محفوظ رہنے کا یقین ہو تو فی نفسہ جائز ہے ورنہ قانون کے خلاف کر کے قانون کی زد میں آنے کی صورت میں حکومت کی مخالفت خطرناک ہے پتہ لگنے پر مال و عزت دونوں کا خطرہ ہے، پس ایسا خطرہ مول لینے سے بچنا ہی چاہیے۔ (فتاویٰ احیاء العلوم ج ۱۳ ص ۲۷۲) ”مومن کے لیے زیبان نہیں کرایسا قدم اٹھائے جس کے نتیجہ میں ذلت ہو۔“ (مُع)

### بے پردہ عورت کی کمائی حلال ہے یا حرام؟

سوال: عورت کی محنت کی کمائی جس میں بے پردگی ہو شرعاً جائز ہے یا نہیں؟

جواب: عورت کے ذمہ پردہ لازم ہے تاہم بے پردگی کی وجہ سے اس کی حلال کمائی کو ناجائز نہیں کہا جائے گا۔ (فتاویٰ محمود یمن ج ۱۳ ص ۲۷۷) ”جیسے بنمازی کی حلال کمائی کو ناجائز نہیں کہتے“ (مُع)

### منہار اور قصاب کی دعوت قبول نہ کرنا

سوال: ایک عالم صاحب نے اپنے وعظ میں فرمایا کہ میں منہار اور قصاب کی دعوت منکور نہیں کرتا اس لیے کہ وہ چوڑی پہناتے وقت غیر محروم عورتوں پر نظر ڈالتا ہے اور قصاب بات بات پر جھوٹ بولتا ہے، یہ قول کیسا ہے؟ جواب: نامحرم پر نظر ڈالنا یا چوڑی پہناتے وقت اس کو ہاتھ لگانا درست نہیں مگر اس کی وجہ سے چوڑیوں کی قیمت حرام نہیں اور اس کے کھانے کو حرام کہنا درست نہیں، جھوٹ بولنا وہ بھی بات بات پر سخت گناہ ہے، اس کے باوجود گوشت کی قیمت حرام نہیں، منہار اور قصاب کو دعوت دی جائے کہ وہ اپنی اصلاح کر لیں، اگر کوئی مقتداء ان کی دعوت کو اس بنا پر رد کر دے کہ یہ لوگ اپنی غلطی کی اصلاح کر لیں تو یہ درست ہے۔ (فتاویٰ محمود یمن ج ۱۳ ص ۳۶۱) ”لیکن یہ عام قاعدہ نہیں“ (مُع)

## دھوپی سے کپڑا گم ہو گیا، اس کا ضمان

سوال: اگر دھوپی نے کپڑا گم کر دیا تو اس سے تاداں لے سکتا ہے یا نہیں؟

جواب: اگر دھوپی کی بے پرواٹی سے گم ہوا ہے تو اس کپڑے کا ضمان لینا درست ہے لیکن اگر دھوپی بے اختیار تھا، مثلاً ایک دم پانی زیادہ آگیا اور کوشش کے باوجود حفاظت نہ کر سکا تو اس پر ضمان نہیں۔ (فتاویٰ محمودیہ ج ۱۲ ص ۳۶۲)

## طلبل بجا کر بھیک مانگتے ہیں

سوال: سائل جو کہ طبل بجا کر بھیک مانگتے ہیں، ان کا سب جائز ہے یا نہیں؟

جواب: جائز نہیں، مدارج الدوۃ میں ہے کہ جو سائل طبل بجا کر در در بھیک مانگتے ہیں ان کو نہیں دینا چاہیے۔ (فتاویٰ عبدالحی ص ۳۸۳) ”اور ان کی آمد حرام ہے“ (مُع)

## ملازمت کی مجبوری سے نس بندی کرانا

سوال: محکمہ سے بر طرفی کی صورت میں جب کہ ذریعہ معاش کی کوئی صورت نہ ہو تو پھر نس بندی کیا حکم ہے؟ جواب: مجبوری و اضطراری کے احکام جدا گانہ ہیں جس درجہ کی مجبوری ہوتی ہے اس درجہ کی اس کے لیے احکام میں سہولت بھی ہوتی ہے، حتیٰ کہ جان بچانے کے لیے مردار کھانے کی بھی اجازت ہوتی ہے اور ہر شخص کی مجبوری یکساں نہیں، زندگی کا گزارا ملازمت پر موقوف نہیں، دوسرے بھی رزق کے دروازے کھلے ہیں۔ (فتاویٰ محمودیہ ج ۱۲ ص ۷۷)

## لڑکیوں کا فیکٹری میں کام کرنا

سوال: انگلینڈ میں سولہ سال کی عمر کے بعد اسکول کی طرف سے لڑکیوں کو فیکٹری میں کام لتا ہے، اس میں صرف عورتی ہی کام کرتی ہیں، مرد کا نام بھی نہیں، اس صورت میں کیا حکم ہے؟

جواب: بوقت حاجت شرعی حدود کی رعایت رکھتے ہوئے اجازت ہے۔ (فتاویٰ محمودیہ ج ۱۲ ص ۳۷۸) ”اجازت کا موقوف علیہ شرعی حدود کی رعایت کرنا ہے“ (مُع)

## ٹھیکیدار کیلئے سامان بچا کر خود رکھنا

سوال: زید گورنمنٹ کا ٹھیکیدار ہے، مثلاً ایک بل کے لیے چالیس بوریاں ملتی ہیں اور سیر کہتا ہے کہ دس بوریاں مجھ کو دیدیں میں بل پاس کر دوں گا، زید دے دیتا ہے اور خود بھی پانچ بوریاں رکھ

لیتا ہے، اگر اور سیر کو نہیں دیتا تو پل پاس نہیں ہوتا، یہ فعل کیسا ہے؟

جواب: یہ خیانت ہے، رشوت ہے، معصیت ہے۔ (فتاویٰ محمودیہ ج ۱۲ ص ۳۳۷)

لیے جائز نہیں، کام کرنے کے لیے اور بہت ہیں، (مذکور)

### مسلم اور غیر مسلم کا مالک و گراموفون مشترک خریدنا

سوال: اگر کوئی مسلمان اور غیر مسلم دنوں مل کر مشترکہ لاوڈ اسپیکر مع گراموفون خریدیں تاکہ کراچی پر چلا کر آمدنی حاصل کریں اور مسلمان اپنے جلوسوں میں کرانے پر چلا کر آمدنی حاصل کریں اور غیر مسلم ناٹک وغیرہ میں چلا کر وصول کریں اور خود لے لیں، یہ دنوں صورتوں کی کمائی کو تقسیم کر لیں، یہ جائز ہے یا نہیں؟ اگر مالک صرف مسلمان ہوں اور یہ اشیاء ہندو کو کرانے پر دے دیں تو یہ کیسا ہے؟

جواب: اس طرح مل کر یہ دنوں چیزیں مشترک خریدنا درست نہیں، اگر صلح کر کے گراموفون غیر مسلم کو دے کر لاوڈ اسپیکر مسلمان خود رکھ لے اگر چہ کچھ نقد بھی دینا پڑے تو بہتر ہے، پھر لاوڈ اسپیکر جائز جلوسوں اور تقریروں میں لے جا کر اس کا کرایہ وصول کر لیا کرنے تو یہ آمدنی درست ہو گی، اگر دنوں چیزیں مشترک ہیں اور مسلمان صرف جائز جلوسوں میں اسپیکر کی آمدنی لیا کرنے تب بھی درست ہے، اگر آمدنی مشترک ہی رہے تو پھر غلبہ کا اعتبار ہو گا، اگر زائد آمدنی جائز مقامات پر لاوڈ اسپیکر کے استعمال کی ہو اور کم آمدنی ناجائز ہو تو بھی مسلمان کے لیے نصف آمدنی بہ حصہ رسداں آمدنی کا لینا درست ہے، گراموفون کی آمدنی درست نہیں۔ (فتاویٰ محمودیہ ج ۱۲ ص ۳۰۸)

### غیر مسلموں کی متروکہ جائیداد فروخت کا حکم

سوال: تقسیم ملک کے نتیجہ میں ہندوؤں کے یہاں سے چلے جانے کے بعد ان کی جائیدادیں وغیرہ رہ گئی ہیں، ایک شخص نے کچھ حصہ پر قبضہ کر کے اسے اپنی ملکیت میں لے لیا ہے، کیا اس کے لیے اس جائیداد کو فروخت کرنا جائز ہے یا نہیں؟

جواب: غیر مسلم اقوام کی متروکہ جائیداد اور دیگر اشیاء چونکہ بیت المال اور قومی خزانہ کا حق بنتا ہے اس بناء پر ذاتی مفاد کے لیے اس پر قبضہ کرنا اور اسے فروخت کرنا جائز نہیں ہے، ہاں اگر حکومت کی باضابطہ اجازت سے فروخت کی جائے اور رقم قومی خزانہ میں جمع ہو تو اس صورت میں بیع جائز ہو گی۔

لما قال علی ابن ابی بکر المرغینانیٰ: وما اوجف المسلمين عليه من  
اموال اهل الحرب بغير فتال يصرف فى لمصالح المسلمين كما

يصرف الخراج قالوا هو مثل الاراضى التى اجلوا اهلها عنها.  
 (الهداية ج ۲ ص ۵۶۳ باب المستأمن) (قال العلامة ابن عابدين: وما  
 اخذ منهم بلا حرب ولا قهر كالهدية والصلح فهو لاغنية ولا فنى و  
 حكمه حكم الفىنى لا يخمس ويوضع فى بيت المال. (رد المحتار  
 ج ۳ ص ۱۳۸ مطلب فى بيان معنى الغنية والفىنى) ومثله فى فتح  
 القدير ج ۵ ص ۲۷۲ كتاب البيوع) (فتاوى حقانى ج ۶ ص ۷۸)

### بارود بنا ناوسکہ ڈھالنا

سوال: سکرہ ڈھالنا یا بندوق کی بارود بلا اسنس بنا نا قانون ناجائز ہے تو آیا شرعاً بھی ناجائز ہے اور  
 ہے تو کیوں؟ جواب: چونکہ اس میں خطرہ ہے اور اپنے آپ کو خطرہ میں ڈالنا ناجائز ہے اس لیے بچنا  
 واجب ہے۔ (امداد الفتاوى ج ۲ ص ۱۳۹) ”اور واجب تحسیل دونوں میں سے ایک بھی نہیں“ (متع)

### لفظ ای مان کو تجارتی نشان بنانا

سوال: زیداً پنا بیو پاری نشان کمھی اور ہرن رکھے ہوئے ہے، زبان تامل میں کمھی کو ”ای“ اور  
 ہرن کو ”مان“ کہتے ہیں اور یہ زبان اس علاقے میں بکثرت رائج ہے، اسی زبان کے حروف میں نام  
 مذکور کنہ ہے، بکر کہتا ہے کہ اس نام سے اسلام کی توہین ہوتی ہے، اس کی بیڑی ایمان بیڑی کے نام  
 سے مشہور ہو رہی ہے؟ جواب: ہاں اگر بیڑی بنانے والے کی نیت یہ ہی تھی جو اس نے سوال میں  
 ذکر کی تو اس نیت کے لحاظ سے اس نے کوئی گناہ نہیں کیا، لیکن لوگوں کی سمجھ کے لحاظ سے اس میں  
 ایک اشتباہ ضرور ہے، اس لیے اگر یہ شخص اس مارکہ کو بدل نہیں سکتا تو کم از کم اس لفظ کی ترکیب بدل  
 دے، یعنی نام کو بجائے ای مان کے مان، ای بیڑی کر دے، یعنی وہی مارکہ وہی دونوں نام رہیں گے،  
 ترتیب بدل دینے سے وہ اشتباہ جاتا رہے گا اور یہ حکم شرعی کہ تصویر کو مارکہ نہ بنانا چاہیے خود اس پر  
 عائد ہوتا ہے۔ (کفایت الحفیت ج ۹ ص ۲۵۱)

### جوتی بنانے کا پیشہ کرنا

سوال: جوتی بنانے کے کام کو شریعت منع تو نہیں کرتی، اگر کرتی ہے تو کیوں؟  
 جواب: شریعت اس کو منع نہیں کرتی، البتہ معاملات کی صفائی اور پاکی کا اہتمام ضروری ہے۔  
 (فتاویٰ محمودیہ ج ۶ ص ۳۶۵)

”ایسے رذیل پیشہ کو شریعت منع تو یقیناً نہیں کرتی ہاں پسند بھی نہیں کرتی“

چونکہ آدمی جیسا کام کرتا ہے اس کے اثرات اخلاق میں آ جاتے ہیں۔” (م، ع)

### نماز فجر کیلئے لوگوں کو جگانے کا پیشہ

سوال: میں نے ارادہ کیا کہ لوگوں کو تین بجے صبح کو جگا دیا کروں تاکہ لوگ نماز پڑھیں اور کار و بار میں لگ جائیں، میں یہ صرف خدا واسطے کرتا ہوں، اگر لوگ میری امداد فطرہ وغیرہ سے کریں تو کیا ہے؟

جواب: جو لوگ یہ کہیں کہ ہمیں فلاں وقت جگا دیا کرو ان کو اس وقت جگا دینا درست ہے مگر ایسا طریقہ جگانے کا اختیار کرنا جس سے نادا قف لوگوں کی نیند خراب ہو درست نہیں، اگر اس جگانے کو پیشہ بنایا ہے تو اس کے معاوضہ میں فطرہ، چرم قربانی لینا درست نہیں، اس کے علاوہ نفلی خیرات وغیرہ دیں تو حسب ضرورت لے سکتے ہیں۔ (فتاویٰ محمودیہ ج ۱۲ ص ۳۳۲) ”یا ان لوگوں سے جنہوں نے جگانے کے لیے کہا ہے اپنا معاملہ طے کر لیا جائے“ (م، ع)

### مسلم حجام کا غیر مسلم کی داڑھی موٹڈنا

سوال: مسلم نائی غیر مسلم کی حجامت یعنی بال کترنا، داڑھی موٹڈنا بلا کراہت کر سکتے ہیں یا نہیں؟

جواب: حجام کے لیے مسلم یا غیر مسلم کی داڑھی موٹڈنا درست نہیں۔ (فتاویٰ محمودیہ ج ۷ ص ۳۳۰) ”اور اسی طرح بالوں کی ناجائز تکنیک بھی درست نہیں، اس سے جو آمنی ہو گی وہ بھی حلال نہیں“ (م، ع)

### پیشہ حلال خوری کا حکم اور اس کی حیثیت

سوال: ہم لوگ پیشہ حلال خوروں (حلال خور یہ لفظ کئی معنی میں استعمال ہوتا ہے، یہاں مراد حلال خوری سے خاک روپی ہے، بھنگی کے لیے یہ نام حلال خور جلال الدین اکبر نے رکھا تھا ”م، ع“) کا کرتے ہیں، ہم خنی مسلمان ہیں، ہمارے بڑوں کے ہاتھوں میں ایک رسالہ ”کب نامہ حلال خوروں کا“ پہنچا تھا تو اس رسالہ کا مضمون صحیح ہے یا نہیں؟ استثناء میں کئی عبارات نقل ہیں جس میں بہت ہی بیہودہ مضمون مذکور ہے؟

جواب: پیشہ حلال خوری رذیل پیشہ ہے، خصوصاً مومن کو یہ پیشہ اختیار کرنا بالکل نامناسب ہے اور رسالہ مذکور محض غلط معلوم ہوتا ہے۔ شاید کسی دشمن اسلام کا لکھا ہوا ہے۔ حدیث میں سچھنے لگانے کی اجرت کو خبیث فرمایا گیا ہے حالانکہ وہ اس قدر رذیل پیشہ نہیں، لہذا بتدریج حسب طاقت کوئی دوسرا طریق اختیار کریں اور ہونہار نسلوں کو اس ذلت سے بچائیں۔ (باقیات صالحات ص ۳۰۲)

## کیا ایک شخص متعدد معاملات میں وکیل بن سکتا ہے؟

سوال: اگر کوئی شخص کسی کا ایک مرتبہ کسی مقدمہ میں وکیل بن جائے تو پھر وہ تمام عمر کسی کا بھی مقدمہ میں وکیل نہیں بن سکتا، سو اے وکیل نکاح کے؟

جواب: ایک مقدمہ میں جب ایک آدمی کسی کی طرف سے وکیل بن چکا ہے تو اس مقدمہ میں دوسرے فریق کی طرف سے وکیل نہیں بن سکتا، جب تک فریق اول کی وکالت سے علیحدہ نہ ہو جائے، اس کے علاوہ یہ بات کہ کسی کا بھی وکیل نہیں بن سکتا تمام عمر بیکار ہی رہے گا، اس سے وکیل بننے کی صلاحیت ہی ختم ہو گئی، سو اے وکیل نکاح کے تو یہ بات غلط ہے۔ (فتاویٰ محمودیہ ج ۱۲ ص ۳۸۸)

## غیر مملوک زمین میں بونے سے ملکیت

سوال: پہاڑی جنگلات میں کاشتکاری نہیں ہوتی بلکہ مویشی چرانے کا جنگل ہوتا ہے، چھ ماہ کے لیے مویشی اس میں چرتے ہیں، گورنمنٹ فی بھیں ۱۲ روپے چھ ماہ کا نیکس لیتی ہے، جنگلی باشندے بعض جگہ بزری وغیرہ لگادیتے ہیں، ان لوگوں کے لیے یہ بزری لگانا کیسا ہے؟ افران کہتے ہیں کہ تم ان کو نکال پھینکو تو نیکس والے لوگ ان کو استعمال کر سکتے ہیں یا نہیں؟

جواب: غیر مملوکہ زمین میں جس نے جو کچھ بودیا ہے وہ اس کا ہے، دوسرے کو اس کے استعمال کی اجازت نہیں لیکن اگر زمین کو مالک سے کسی نے کرایہ پر لیا ہے تو اس میں دوسرے شخص کو کاشت کرنے کا حق نہیں، اس کو اجازت ہے کہ اس کی بزری وغیرہ اکھاڑ پھینکئے، فی بھیں نیکس دینے پر سب زمین کرائے میں شارت ہو گی۔ (فتاویٰ محمودیہ ج ۱۵ ص ۳۳۶) ”صورت مسؤولہ میں بزری لگانے کی اجازت نہ ہو گی، ہاں اگر قطعہ زمین کا ٹھیکہ لیا ہے تو مدت متعینہ میں جس چیز کی کاشت کرنا چاہے کرے“ (ممع)

## رمضان المبارک میں دن کے وقت ہوٹل کھولنا

سوال: ماہ رمضان المبارک میں غیر روزہ داروں کے لیے دن میں ہوٹل کھولنا کیسا ہے؟

جواب: ماہ مبارک کا احترام کرتے ہوئے دن کو کھانے پینے کا ہوٹل بند رکھنا ضروری ہے، کھانے پینے والا چاہے جو بھی ہوئی مبارک مہینہ شعائر اللہ میں سے ہے اور شعائر اللہ کا احترام ضروری ہے۔ لہذا اگر دن میں ہوٹل کھولے گا تو ماہ مبارک کی حرمت باقی نہ رہے گی اور کھونے والا گنہگار ہو گا، البتہ افطاری سے کچھ پہلے لوگ افطاری کی چیزیں حلم، فیرنی، سموے وغیرہ خرید کر اپنے گھر لے جاتے

ہوں تو اس میں کوئی خرابی نہیں کہ افطاری کا سامان ہے۔ (فتاویٰ رحیمیہ ج ۲ ص ۲۵)

### ضرورت کے لیے غلہ روکنا

سوال: نجع کی نیت سے کہ وقت تجمیع ریزی کے فروخت کروں گا غلہ نجع کاروکنا کیسا ہے؟

جواب: اپنی ضرورت کے واسطے غلہ کاروکنا درست ہے۔ (فتاویٰ رشیدیہ ص ۵۶۳) ”اور

صورت مسئولہ میں بھی غلہ روکنا درست ہے، غلہ روکنے کی ممانعت خاص صورت میں ہے،“ (ممع)

### ایکسٹرینٹ ہونے کی صورت میں سرکار سے معاوضہ لینا

سوال: زید کا سرکاری بس سے نکلا اوہ ہو گیا اور جائے حادثہ پر شہید ہو گیا، اب اگر ڈرائیور کے خلاف عدالتی کا روای کی جائے تو اس کو سزا بھی ہو گی اور اس کے بعد سرکار کچھ معاوضہ بھی دے گی تو ڈرائیور کے خلاف مقدمہ کرنا اور حکومت سے معاوضہ وصول کرنا از روئے شرع کیسا ہے؟

جواب: مقدمہ دائر کر دینا اور حکومت سے معاوضہ قبول کرنا دونوں درست ہیں اور معاف کر دینا بہتر ہے اس لیے کہ یہ حادثہ بہت سے بہت قتل خطا میں آ سکتا ہے اور قتل خطا میں قصاص یا قتل نہیں ہوتا، صرف دیت لازم آ سکتی ہے اور دیت میں ذمی، مستامن، مسلم سب برابر ہیں اور دیت میں صرف مال عوض میں لے سکتے ہیں، سزا جسمانی کرنا درست نہیں اور حق دار میت کو دیت کے معاف کرنے کا حق بھی ہوتا ہے اور معاف کر دینا جائز بلکہ اولیٰ ہے۔ پس اگر حق دار دیت لے کر معاملہ صاف کر لے یا صلح وغیرہ کے ذریعہ سے معاملہ صاف کر لے اور پھر مقدمہ دائر کرنے میں اس کی سزا کا ظلن غالب ہو اور مقدمہ دائر کرنے میں اپنے کسی ضرر کا اندر یہ نہ ہو (خواہ قانونی خواہ غیر قانونی) تو مقدمہ دائر نہ کرے۔ (منتخبات نظام الفتاویٰ ج ۱ ص ۳۰۳)

### چکلی والوں کا گروہ (جلن) کے نام سے آٹا کاشنا

سوال: آٹے کی چکلی والے گیوں پیمنے پر دو آنہ (جہاں جو بھی اجرت ہو) فی کلو کے حساب سے اجرت لیتے ہیں اور ایک من میں ایک کلو آٹا جلن کے نام سے کاٹتے ہیں اور یہ کہتے ہیں کہ پانی کے وقت چکلی چلنے کی گرمی سے اتنا آٹا انداز اجل جاتا ہے تو یہ گروہ کاشنا جائز ہے یا نہیں؟

جواب: اس مذکورہ طریقہ سے گردہ کاشنا قفسیز طحان ہے جس کی ممانعت حدیث پاک میں ہے اس لیے شرعاً اس طرح سے معاملہ کرنا جائز نہ ہو گا بلکہ اس کا آسان اور بہتر طریقہ جو شرعاً عام طرح سے جائز بھی ہے اور اس میں جتنا کام پہلے کرنا پڑتا تھا، تقریباً اتنا ہی کرنا پڑے گا، صرف

تحوزی توجہ کرنا پڑے گی۔

اس لیے کہ جب غلہ پنے کے لیے آتا ہے تو چکلی والا وزن کر کے سب غلہ پس لیتا ہے اور بعد اسی پے ہوئے میں سے گردہ کے نام پر جتنا لیتا ہے لے لیتا ہے، یہی قفسی طحان ہے جو منع ہے۔ پس اگر وہ پینے کے بعد بجائے کاشنے کے یہ کرے کہ جب شروع میں غلہ وزن کر لے اسی وقت جتنا آٹا گردہ وغیرہ کے نام سے بعد میں نکالنا ہے پینے سے پہلے ہی نکال لے اور جتنا غلہ پچھے اس کو پیس کر پورا کاپورا دے دے اگر دوبارہ وزن کرنے میں کم و بیش ہو تو اپنے پاس سے مادے جیسے اس وقت کرتا تھا جب پینے کے بعد کم و بیش آٹا ہونے پر اپنے پاس سے ملانے یا نکالنے کا عمل کرتا تھا مزید کوئی کام نہیں کرنا پڑے گا اور معاملہ جائز ہو جائے ورنہ اگر وہ نہ کاٹے اور پسائی کی اجرت بڑھا دے تو پانے والا اس کو بار اور غلط سمجھے گا اور آئندہ غلہ پسائی کے لیے نہیں لائے گا اور بدنام الگ کرے گا اور نہ کورہ بالا تدبیر سے گا ابھی مطمین رہے گا اور پریشانی کی بھی کوئی بات نہ آئے گی اور قفسی طحان کی شرعی خرابی سے بھی حفاظت ہو جائے گی۔ (منتخبات نظام الفتاویٰ ج ۱ ص ۲۲۷)

### پر لیس میں خبروں کے ساتھ تصویر چھاپنا

سوال: ہندوستان میں مسلمان ملازموں کو خبر کے ساتھ ساتھ تصویریں بھی چھاپنا پڑتی ہیں، یہ ملازمت اور اس کی کمائی کیسی ہے؟ جواب: جاندار کی تصویر شائع کرنا شرعاً جائز نہیں، اس کی ملازمت بھی ناجائز ہے لیکن اگر پریس میں دوسری جائز چیزیں بھی چھاپی جاتی ہیں اور اس میں تصویریں بھی ہوں اور تصویریں کم ہوں اور جائز چیزیں زائد ہوں تو ایسی آمدنی کو ناجائز نہیں کہا جائے گا۔ ”تاہم اگر دوسری ایسی ملازمت اختیار کر لیں جس میں زائد اور کم کی بحث نہ ہو خالص حلال ہو تو زیادہ بہتر ہے“ (مع) (فتاویٰ محمودیہ ج ۱۲ ص ۳۱۹)

### دیوالی کا رڑ چھاپنا

سوال: عید کا رڑ، کرس کا رڑ، دیوالی کا رڑ بغیر جاندار تصویر والوں کی طباعت جائز ہے یا نہیں؟ جواب: نہ ہب باطل اور عقیدہ باطلہ کی جس کے ذریعے اشاعت ہوتی ہو اس کی تجارت ناجائز ہے۔ ”اور طباعت بھی جیسا صورت مسئولہ میں تین میں آخری دو“ (مع) (فتاویٰ محمودیہ ج ۱۲ ص ۳۲۱)

### اخباری معمہ حل کرنا

سوال: کسی اخبار کا انعامی معمہ بھر کر انعام حاصل کر کے کسی مسجد و مدرسہ میں خرچ کرنا کیسا ہے؟

جواب: اگر صورت یہ ہو کہ اخبار میں شائع ہوا کہ جو شخص فلاں چیز کا مطلب بیان کر دے تو اس کو اتنا انعام دیا جائے گا پھر کسی نے اس کو حل کر دیا اور انعام ملا تو یہ اس کی ملک ہے اس کو اختیار ہے کہ جہاں چاہے خرچ کرنے، اگر حل کرنے والے سے بھی وصول کیا جاتا ہے تو اس کی تفصیل معلوم ہونے پر حکم معلوم ہو گا۔ ”کہبیں قرار اور جوئے میں تو داخل نہیں“ (مُع) (فتاویٰ محمودیہ ج ۳۹ ص ۳۹)

### گانے کا پیشہ کرنا

سوال: جو لوگ گانے کا پیشہ کرتے ہیں یا نہیں ہیں، شریعت اس فعل کے کرنے والوں کو کیا حکم دیتی ہے؟

جواب: گانے کا کسب تو بہر صورت منوع ہے اور اگر اشعار کے مضامین خلاف شرع ہوں یا آلات لہو کا بھی اس کے ساتھ استعمال ہو تو سننا بھی جائز نہیں۔ ”اور گانے کے عوض جو اجرت یا انعام ملتا ہے وہ حرام ہے“ (مُع) (کفایت المفتی ج ۳۹ ص ۲۶۵)

### آلات موسيقی کی خرید و فروخت

سوال: باجا، ستار اور دیگر آلات موسيقی کی خرید و فروخت شرعاً جائز ہے یا نہیں؟

جواب: موسيقی چونکہ اسلام میں ناجائز اور حرام ہے اس لیے وہ آلات جو شخص موسيقی کے لیے استعمال ہوتے ہوں اور بغیر کسی تغیر و تبدیلی کے ان سے موسيقی کا کام لیا جاتا ہو آلات معاصی ہونے کی وجہ سے ان کی خرید و فروخت جائز نہیں ہو گی کیونکہ اس میں اعانت علی المعصیت ہونے کی وجہ سے جواز کی مجباش نہیں۔

لما قال العلامة ابن عابدين رحمة الله: ويكره تحريراً بيع  
السلاح من أهل الفتنة لانه اعانة على المعصية ..... قلت وافاد  
كلامهم ان مقامت المعصية بعينه يكره بيعه تحريراً ولا فتنزيها  
نهر ونظيره كراهة بيع المعاذف لأن المعصية تقام بها.  
(رد المحتار ج ۲ ص ۲۲۸ كتاب السير) (قال العلامة ابن نجيم:  
نظيره بيع المزامير يكره هنا ان مقامت المعصية بعينه يكره بيعه  
والافلأ. (البحر الرائق ج ۵ ص ۱۳۳ بتغیر سیر. آخر كتاب  
البغاء) ومثله في تنقیح الفتاوى الحامدية ج ۲ ص ۱۵۳ كتاب  
الاجارة) (فتاویٰ حقانیہ ج ۶ ص ۳۶)

## میرا شیوں کا مشرکوں کی شادی میں ڈھول بجانا

سوال: مشرکوں کی شادیوں تیوہاروں پر اگر مسلمان میراثی پڑھائیں، ڈھول باجے بجا میں اور ان کو رسومات شرکیہ ادا کرائیں تو ان کا ایمان کیسا ہے؟

جواب: مسلمان میرا شیوں کو ہندوؤں کے یہاں ان کی مشرکانہ تقریبات میں جانا ناجائز اور حرام ہے اور گانا بجانا تو مطلقاً خواہ شادی بیاہ کی تقریب ہو یا نہ ہی تقریب میں ناجائز ہے تاہم چونکہ یہ لوگ مزدوری کی نیت سے جاتے ہیں اس لیے ان کی عکفیر نہیں کی جا سکتی۔ ”پیشہ یہ حلال نہیں، یہ کمائی حرام ہے“ (ممع) (کفایت المفتی ن ۱۹۶ ص ۱۹۶)

## بینڈ باجا

سوال: میری تمام گزر اس بات پر ہے کہ میں بینڈ باجا فروخت کرتا ہوں مگر مگر میں ہمیشہ بر بادی رہتی ہے، ہر وقت جیب خالی، پیٹ خالی، میرے لیے کیا مشورہ ہے؟

جواب: بینڈ باجے کی ناجائز تجارت کی نحوست ہے کہ آمدنی زیادہ ہونے کے باوجود خیر، برکت نہیں اللہ کے سامنے روک توبہ کریں، حلال روزی مانگیں خواہ تھوڑی ہو، معمولی مزدوری کر لیں، اگرچہ اپنی شان کے خلاف ہو، فجر کی سنت و فرض کے درمیان الحمد شریف ۲۱ بار اول و آخر دزو و شریف ۱۱ بار نماز فجر کے بعد اذا جاء نصر اللہ ۲۱ بار ظہر کے بعد ۲۲ بار عصر کے بعد ۲۳ بار مغرب کے بعد ۲۴ بار عشاء کے بعد ۲۵ بار پڑھا کریں، نیز کوئی ایک وقت مقرر کر کے باوضوقبلہ رو بینڈ کر دڑو شریف ۵۰۰ بار پڑھا کریں روزی فراغت سے ملے گی خدائے پاک اپنا فضل فرمائے۔“ یہ صرف سائل کے لیے نہیں بلکہ ہر جگہ کے لیے نسخہ ہے، (ممع) (فتاویٰ محمودیہ ج ۱۲ ص ۳۲۲)

## کافرہ احتبیبہ کو بطور نوکر رکھنا

سوال: ایک مسلمان اپنے ساتھ ایک کافرہ جوان کو رکھتا ہے اور کہتا ہے کہ نوکر ہے مگر ظاہراً معلوم ہوتا ہے کہ اس کی بیوی ہے کیونکہ وہ اس کے ساتھ خلوت بھی کرتا ہے تو اس طور پر بیگانی عورت کو بطور خادم رکھنا اور اس شخص پر زنا کا شہہ لاحق کرنا اور اس شخص کی جانبداری کرنا اور اس کے ساتھ اکل و شرب رکھنا درست ہے یا نہیں؟ جواب: احتبیبہ عورت کو نوکر رکھنا شرعاً درست ہے لیکن خلوت حرام ہے بلاد لیل اس کو زانی کہنا حرام ہے، خواہ اس کے کیسے ہی وسیع تعلقات ہوں مگر اس کو بھی ایسے تعلقات نہ رکھنے چاہئیں کہ اس سے بدگمانی پیدا ہو۔

جانبداری سے اگر یہ مراد ہے کہ اسے زانی نہ کہو تو یہ صحیح ہے کیونکہ زانی کہنا بلا دلیل ہے۔ ایسے شخص کو زمی سے سمجھایا جائے نہ مانے تو ترک تعلقات کر دیئے جائیں تاکہ بخگ آ کر توبہ کر لے۔ (فتاویٰ محمودیہ ج ۹ ص ۳۹۳)

### چوڑی پہنانے کا کار و بار کرنا

سوال: ایک شخص جو کہ عورتوں کو چوڑی پہنانے کا کار و بار کرتا ہے، وہ سب عورتوں کو اپنی ماں بیٹی تسلیم کرتا ہے غلط نظر نہیں ڈالتا، دوسرا کار و بار اس کے لیے مشکل ہے تو یہ جائز ہے یا نہیں؟

جواب: نامحرم کو ہاتھ لگانا درست نہیں، اگرچہ کوئی نامناسب خیال دل میں نہ آئے اپنی بیوی، بیٹن وغیرہ کسی کے ذریعے یہ کام انجام دے تو درست ہے۔ ”شخص مذکور کا فعل ناجائز ہے اس کی آمدنی حلال ہے“، (م‘ع) (فتاویٰ محمودیہ ج ۷ ص ۳۹۳)

### نامحرم عورتوں کی ضیافت کرنا

سوال: ایک متقدی صاحب کے یہاں کچھ عورتوں نے جن کا پیشہ کپنیوں میں ناچنا گانا ہے، آنے کی خواہش کی موصوف نے آنے کی اجازت بچوں کے ذریعے سے دلوادی اور مستورات کو ہدایت کی کہ ان کی خاطر تواضع کریں، اس موقع پر کوئی بھی غیر محرم یا موصوف تواضع میں شامل نہیں تھے ان عورتوں کو احساس جرم ہوا، انہوں نے کہا کہ کیا کریں پیٹ کے لیے ایسا کرتے ہیں، بعض نے کہا ہم لوگ اپنی بچیوں اور بچوں کی شادیاں اس کام کی وجہ سے کسی شریف گھر نہیں کر سکتے تو کیا ان عورتوں کا آنا موصوف کے لیے گناہ ہے؟

جواب: ان متقدی صاحب موصوف نے ان عورتوں کو اپنے گھر بلا یا نہیں بلکہ وہ خود گئی ہیں اور ان کی تواضع اس طرح کی گئی کہ وہ خود ان کے ساتھ شریک نہیں ہوئے، اس طرز سے ایسا اثر پڑا کہ ان کو اپنے جرم کا احساس ہوا، کیا بعید ہے کہ حق تعالیٰ ان کو توبہ کی توفیق دے دے مگر ایسی عورتوں کے مفاسد سے بھی تحفظ لازم ہے۔ حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں منافقین و مشرکین بھی آتے تھے اور اخلاق فاضل سے بہت متاثر ہوتے تھے، اہل دنیا کی نظر میں یہ چیزیں موجب اعتراض ہو سکتی ہیں، لیکن ان صاحب کے لیے اس میں کیا گناہ ہے۔ ”کچھ گناہ نہیں“، (م‘ع) (فتاویٰ محمودیہ ج ۷ ص ۳۰۵)

## سقون کا اپنے آپ کو عباسی کہنا

سوال: سقون کا خود کو عباسی کہنا، حضرت عباس کی طرف نسبت کرتے ہوئے کہ انہوں نے بھی پانی بھرنے کا کام کیا تھا یہ نسبت درست ہے یا نہیں؟

جواب: حضرت عباس کے پانی بھرنے کی یہ صورت نہ تھی جو آج کل سقون میں رائج ہے کہ اجرت پر پانی بھرتے ہیں وہ زمانہ حج میں حاجیوں کے لیے پانی کا شربت تیار کرتے تھے اور اسی سے حاجیوں کی مہماں نوازی کرتے تھے اور نسبت عباسی تو سلسلہ نسب کی نسبت ہے جیسا کہ خلفاء عباسیہ منصور، ہارون و مامون گزرے ہیں نہ کہ پانی بھرنے کی نسبت، اگر کوئی شخص کسی غیر کی طرف اپنا نسب منسوب کرے، حدیث شریف میں اس کے لیے سخت وعید آتی ہے۔ ”ای پرسیفی، انصاری وغیرہ کو قیاس کر لیا جائے جو لوہار اور جولا ہے اپنے کو کہتے اور لکھتے ہیں“ (متع) (فتاویٰ محمودیہ ج ۹ ص ۳۹)

## ڈیوٹی کے اوقات میں اگر نماز کا وقت آجائے؟

سوال: ہوٹل کے نوکر ہوتے ہیں، اگر وہ نمازنہ پڑھیں اور روزہ نہ رکھیں تو ہوٹل کے مالک پر اخروی اعتبار سے مواخذہ ہو گا یا نہیں؟

جواب: ہوٹل کے اوقات میں اگر نماز کا وقت ہو جائے تو مالک پر ضروری ہے کہ اپنے ملازمین کو نماز کے لیے کہئے، اگر وہ اپنے مفاد کی خاطر جسم پوشی کرے گا تو وہ بھی اخروی اعتبار سے جواب دہ ہو گا، لہذا مالک ہوٹل پر ضروری ہے کہ اخروی ذمہ داری کو منظر رکھتے ہوئے خود بھی نماز کی پابندی کرے اور اپنے ماتحتوں کو بھی نماز کی پابندی کی تاکید کرے۔ (فتاویٰ رحیمیہ ج ۶ ص ۳۱۸)

## تفریحی امور

### دنگل اور کھیل کو دوغیرہ

سوال: ورزش یعنی کسرت کرنا، کشتی لڑنا، گیند کھیلنا، دنگل کرنا ادا اور اس میں شرکت کرنا یا لڑنا دغیرہ جائز ہے یا نہیں؟ جواب: اگر یہ سب افعال ہو و لعب کے طور پر نہ ہوں بلکہ اس غرض سے ہوں کہ جسم میں قوت آئے اور کفار سے لڑنے میں کام دے تو جائز و باعث ثواب ہے۔ بشرطیکہ ستر پوشی کے

ساتھ ہوں لیکن اس زمانے کی کشی و نگل کر مغض ایک لنگوٹ یا جانگھبہ پہن کر رہتے ہیں اور انہیں اور گھنے کھلدے ہے ہیں درست نہیں۔ (فتاویٰ احیاء العلوم ج ۲۱ ص ۳۱۹) ”نہ لڑنا نہ دیکھنا“ (مذع)

## تاش کا کھیل

سوال: ایک آدمی یہ کہتا ہے کہ میں دل بہلانے کے لیے تاش کھیلتا ہوں؛ جس میں کسی بھی قسم کی کوئی شرط نہیں رکھی جاتی، جیسا کہ دوسرے کھیل ہیں، فٹ بال، کرکٹ وغیرہ تو کیا اس کے لیے تاش کھینا اس صورت کے ساتھ جائز ہے؟ جواب: کرکٹ اور ہاکی میں ایک غرض صحیح کے پیش نظر اجازت ہے۔ ”یہ سب منوع مغض نہیں“ بخلاف تاش کے کہ اس میں یہ غرض صحیح موجود نہیں۔ نیز یہ دوسروں کے لیے ذریعہ قمار بن سکتا ہے۔ ”یعنی تاش کا کھیل منوع لغیرہ ہے اور کرکٹ بھی ناپسندیدہ ہے“ (مذع) (فتاویٰ محمودیہ ج ۱۵ ص ۳۵۶)

## کرکٹ کھینا شرعاً کیسا ہے؟

سوال: ہم نوجوانوں میں کرکٹ ایک وبا کی صورت میں پھیل گئی ہے خاص کر کراچی میں جہاں ہر کوئی اپنا وقت کرکٹ میں صائم کرتا ہے آج کل تو کرکٹ نہیں بال سے بھی خوب کھیل جاتی ہے، ہرگز میں لڑ کے کھیلتے ہوئے نظر آتے ہیں، اس کے بعد صحیح ہوتے ہیں اور ثورنا منٹ کراتی ہے جاتے جاتے ہیں، یہ ثورنا منٹ کچھ اس طرح ہوتے ہیں کہ کوئی بھی ایک ٹیم جو ثورنا منٹ کراتی ہے مختلف ٹیموں سے جو ثورنا منٹ میں حصہ لیتی ہیں بطور انتہی فیس کچھ رقم جو مقرر کردی جاتی ہے وہ لیتی ہے اور پھر اس طرح کافی ٹیموں سے جو رقم جمع ہوتی ہے اس کی ٹرافی اس ثورنا منٹ کی قائم ٹیم کو دی جاتی ہے اس طرح تمام رقم کی ٹرافی مخصوص کھلاڑیوں میں تقسیم ہو جاتی ہے اور باقی لڑ کے یا ٹیم جو اس میں پیسہ لگاتے ہیں اسے کچھ نہیں ملتا، کھیل کے اس طریقے کو کیا کہا جائے گا؟ آیا یہ جواہر ہے؟ ناجائز ہے یا جائز ہے؟

جواب: کھیل کے جواز کے لیے تین شرطیں ہیں ایک یہ کہ کھیل سے مقصود مغض ورزش یا تفریح ہو خود اس کو مستقل مقصد نہ بنالیا جائے۔ دوم یہ کہ کھیل بذات خود جائز بھی ہو اس کھیل میں کوئی ناجائز بات نہ پائی جائے۔ سوم یہ کہ اس سے شرعی فرائض میں کوتاہی یا غفلت پیدا نہ ہو۔ اس معیار کو سامنے رکھا جائے تو اکثر ویشر کھیل ناجائز اور غلط نظر آئیں گے۔ ہمارے کھیل کے شوقین نوجوانوں کے لیے کھیل ایک ایسا محبوب مشغله بن گیا ہے کہ اس کے مقابلے میں نہ انہیں دینی فرائض کا خیال ہے نہ تعلیم کی طرف دھیان ہے نہ گھر کے کام کا ج اور ضروری کاموں کا احساس

ہے اور تعجب ہے کہ گلیوں اور سڑکوں کو کھیل کا میدان بنالیا گیا ہے۔ اس کا بھی احساس نہیں کہ اس سے چلنے والوں کو تکلیف ہوتی ہے اور کھیل کا ایسا ذوق پیدا کر دیا گیا ہے کہ ہمارے نوجوان گویا صرف کھینے کے لیے پیدا ہوئے ہیں اس کے سوا زندگی کا گویا کوئی مقصد ہی نہیں، ایسے کھیل کو کون جائز کہہ سکتا ہے؟ (آپ کے مسائل ج ۷ ص ۳۲۰)

### شترنج کھیلنا

سوال: شترنج کھیلنا جائز ہے یا نہیں؟ (شترنج ایک امیر ان کھیل کا نام ہے جو ۶۲۰ مہروں سے کھیلا جاتا ہے) (متع) جواب: امام شافعی کے دو قول ہیں: (۱) جائز ہے (۲) مکروہ تنزیہ ہے۔ امام مالک کے یہاں بھی جائز ہے۔ حنفیہ کے یہاں قدر تفصیل ہے۔ اگر شترنج قمار کے ساتھ ہے تو بالاتفاق حرام ہے اور کھینے والا فاسق ساقط العدالت اور مردود الشہادت ہے اور اگر بغیر قمار کے ہو تو اس میں اختلاف ہے۔ جمہور علماء مکروہ تحریکی فرماتے ہیں اور بعض کہتے ہیں کہ شترنج کھینے سے جنگ کے اندر فریب وہی میں مددتی ہے اس لیے جائز ہے مگر تین شرطوں کے ساتھ (۱) بغیر قمار کے ہو (۲) کھیل کی وجہ سے نماز وغیرہ میں تاخیر نہ ہو (۳) جملہ فواحش سے بمراہو۔ اگر ایک شرط بھی مفقود ہو جائے تو جائز نہیں، ان دونوں میں سے قول اول مختار ہے۔ (فتاویٰ عبدالجعیں ص ۲۸۶) "یعنی مکروہ تحریکی ہے" (متع)

### شترنج کھیلتے ہوئے ہاتھ خون خزیر میں ڈوبنا

سوال: میں نے اپنے دوست شترنج کے کھلاڑی سے کہا کہ جس وقت تم کھیلتے ہو تو تمہارے ہاتھ خون خزیر میں ڈوب جاتے ہیں، اس لفظ پر وہ مجھ سے نالاں ہو کر مجھ سے دشمنی کر لی اور کہا کہ وہ مسئلہ کون ہے جس سے تم نے یہ الفاظ نکالے یا تو علماء دین اس مسئلہ کو تحریر کریں ورنہ تم پر دعویٰ کروں گا؟

جواب: شترنج کے مشابہ ایک کھیل ہے جسے زد کہتے ہیں اس کے بارے میں حدیث میں یہ آیا ہے کہ جس نے زد کے ساتھ کھیل کیا تو اس نے خزیر کے گوشت و خون میں اپنے ہاتھ رنگ لیئے اور دیلیلی نے روایت کیا ہے کہ تمام ازلام اور شترنج اور زد کھینے والوں پر گزر و تو انہیں سلام نہ کرو اور اگر وہ سلام کریں تو جواب نہ دو اور حنفیہ کے نزدیک شترنج کھیلنا حرام ہے۔ "مکروہ تحریکی کو حرام سے بھی تعبیر کر دیتے ہیں" (متع) (کفایت المفتی ج ۹ ص ۱۷۸)

### گڑیوں سے کھیلنا

سوال: ایک شخص گڑیاں بناتا ہے اور اپنی شاگرد لڑکوں کو دیتا ہے اور اگر کوئی منع کرتا ہے تو حضرت

**عائشہ کے فعل سے استدلال کرتا ہے تو کیا گڑیوں کا بنا تا اور لڑکیوں کا ان سے کھلینا جائز ہے؟**

**جواب:** حضرت عائشہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا کی گڑیاں کیسی تھیں، کپڑے کی یا لوبے تابے پتیل وغیرہ کی اور پھر ان میں ہاتھ پاؤں وغیرہ آنکھ تاک، کان موجود تھے یا نہیں؟ جب تک مت Dell ان چیزوں کی تحقیق نہ کر لے اس وقت تک زمانہ مردجہ کی گڑیاں بنانے اور فروخت کرنے پر استدلال کرنا درست نہ ہوگا، جاندار کی تصوری بنانے اور رکھنے سے خواہ کپڑے کی ہو خواہ کسی اور شئی کی حدیث میں منع وارد ہے۔ ”شرکت فی الاسم جواز کے لیے کافی نہیں“ (ممع) (فتاویٰ محمودیہ ج ۱۳ ص ۲۰۰)

### والی بال کھلینا

**سوال:** دوں بارہ شخص جو قوم کے سردار کہلاتے ہیں ہر روز جنگل میں والی بال کھلیتے ہیں، یہ فعل کیسا ہے؟

**جواب:** مکروہ ہے۔ ”چونکہ اغیار سے مشابہت ہے اور مقتدی کے لیے یہ رو اُنہیں“ (ممع) (فتاویٰ محمودیہ ج ۱۳ ص ۲۰۵)

### ٹیکی پیتھی، پہننا نرم اور یوگا سیکھنا

**سوال:** آج کل مختلف سائنسی علوم مثلاً ٹیکی پیتھی، پہننا نرم، یوگا وغیرہ سکھائے جاتے ہیں ان کے اکثر کام جادو سے ہونے والے کام کے مشابہ ہوتے ہیں حالانکہ یہ جادو نہیں ہیں، کیا ان علوم کا سیکھنا مسلمان کے لیے جائز ہے؟

**جواب:** ان علوم میں مشغول ہونا جائز نہیں۔ (آپ کے مسائل ج ۷ ص ۳۲۵)

### کشتی کرنا، فٹ بال اور کبڈی کھلینا

**سوال:** فٹ بال کھلینا، کبڈی کھلینا، دنگل میں کشتی لڑنا جائز ہے یا نہیں؟

**جواب:** اگر ورزش، مشق، جہاد اور تندرستی باقی رکھنے کے لیے ہے تو درست ہے مگر ستر پوشی اور حدود شرعیہ کی رعایت لازم ہے، انہاک کی وجہ سے احکام شرعیہ نمازو جماعت وغیرہ میں خلل نہ آئے۔ ”ورنه منوع ہوگا“ (ممع) (فتاویٰ محمودیہ ج ۱۲ ص ۳۲۵)

### خواتین کیلئے ہاکی کھلینے کے جواز پر فتویٰ کی حیثیت

**سوال:** پچھلے ہفتے کے ”خبر جہاں“ میں ”کتابِ منت کی روشنی“ میں ایک فتویٰ نظرے گزرا جس کا مقصد یہ تھا کہ موجودہ دور میں زنانہ ہاکی ٹیکس نئے تقاضوں کے مطابق ہیں، میں آپ سے اسی فتویٰ کے بارے میں پوچھنا چاہتا ہوں، کیا آپ بھی حافظ صاحب کی رائے سے اتفاق کرتے ہیں؟ اگر آپ بھی

عورتوں کی ہاکی ٹیموں کو جائز سمجھتے ہیں تو برائے مہربانی حدیث اور فقہاء کرام کے حوالے بھی دیں، اگر آپ اسے ناجائز سمجھتے ہیں اور یقیناً سمجھتے ہوں گے تو بھی تک آپ لوگوں نے اس بارے میں کوئی نوٹس کیوں نہیں لیا؟ کیا یا اسلام سے ایک مذاق نہیں ہے؟

جواب: ”اسلامی صفحہ“ میں اس پر ہم اپنی رائے کاظہار کر چکے ہیں، اس لیے آپ کا یہ ارشاد تو صحیح نہیں کہ ”ابھی تک اس کا نوٹس کیوں نہیں لیا؟“ ہماری رائے یہ ہے کہ دور جدید میں جس طرح کھلیل کو رواج دے دیا گیا کہ پوری قوم کھلیل کے لیے پیدا ہوئی ہے اور اس کھلیل ہی کو زندگی کا اہم ترین کارنامہ فرض کر لیا گیا ہے، کھلیل کا ایسا مشغله تو مردوں کے لیے بھی جائز نہیں، چہ جائیکہ عورتوں کے لیے جائز ہو، پھر ہاکی مردانہ کھلیل ہے زنانہ نہیں، اس لیے خواتین کو اس میدان میں لانا صرف نازک کی اہانت و تذلیل بھی ہے، اب اگر مرد مرداگی چھوڑنے پر اور خواتین مرداگی دکھانے پر ہی اتر آئیں تو اس کا کیا علاج؟ (آپ کے مسائل ج ۷ ص ۳۲۱)

### تبليغی فلم دیکھنا

سوال: فلم خانہ خداد دیکھنا یا موجودہ دور کی فلمیں دیکھنا، جنگ کی فلمیں دیکھنا، تبلیغی فلم (جس سے کوئی اصلاح ہوتی ہو) دیکھنا کیسا ہے؟ جواب: ناج گا نا شرعاً ناجائز ہے، اس کا دیکھنا اور سننا بھی ناجائز ہے اگرچہ وہ فلم ہی کے ذریعے سے ہو، دینی عبادت کو تماشا بانا تو اور بھی خطرناک ہے، فلم تو خود مستقل لغوتماشا ہے، اس میں اور لغو کوشامل کیا جائے تو جموعہ لغویات ہو گا۔ ”غرض ہر قسم کی فلم دیکھنا، بنانا یا ترغیب دینا سب ناجائز ہے“ (مع) (فتاویٰ محمود یونج ۱۳ ص ۳۲۲)

### گانوں کے ذریعے تبلیغ کرنا

سوال: ایک خاتون ہیں جو یہ کہتی ہیں کہ وہ گانوں کے ذریعے یعنی ریکارڈ پر اللہ تعالیٰ کا پیغام لوگوں تک پہنچانا چاہتی ہیں، اب آپ بتاً میں کہ کیا اسلام کی رو سے ایسا کرنا جائز ہے؟ جواب: گانے کو تو اللہ تعالیٰ نے حرام کیا ہے تو یہ گا کر اللہ کا پیغام کیسے پہنچا میں گی؟ یہ تو شیطان کا پیغام ہے جو گانے کے ذریعے پہنچایا جاتا ہے۔ (آپ کے مسائل ج ۷ ص ۳۲۹)

### حج کی فلم بنانا اور دیکھنا

سوال: فلم خانہ خداد دیکھنا کیسا ہے، اس میں تمام حج کے مقامات اور رکان ادا کرتے دکھلاتے

ہیں، کچھ مسلم نمائندوں نے اس کی تائید میں بیانات بھی دیئے ہیں، کیا اس فلم کو دیکھنا درست ہے؟ جواب: سب جانتے ہیں کہ فلم بیکار لوگوں کے لیے آل تفریح ہے، حج اسلام کا پانچواں عظیم الشان رکن ہے، دین کے اتنے بڑے رکن کو آل تفریح بنانا تعلیمات اسلامی کے خلاف ہے۔ شرح فقہ اکبر میں ہے کہ ایک شخص واعظ بن کر منبر پر بیٹھنے وعظ کی نقل کرے اور سب بیٹھنے سنتے رہیں، یا ایک شخص کو عالم بنا کر بھایا اور لوگ آ آ کر اس سے مسائل دریافت کریں یہ سب تفریح کے طور پر ہوان کا ایمان سلامت نہیں رہے گا، یہ اس وقت ہے جبکہ اس میں خرافات نہ ہوں ورنہ قباحت میں اور اضافہ ہو گا۔ ایسی فلم سے بالکل اجتناب کیا جائے اور حق تعالیٰ ان تمام بندوں کو توفیق دے کے اپنی غلطی کا اعتراف کریں۔ ”یہ محض وہم ہے کہ اس سے اصلاح ہو گی یا ثواب ملے گا“، (م، ع) (فتاویٰ محمودیج ۳۵۹ ص)

### ریڈ یو، ٹیلی ویژن وغیرہ کا دینی مقاصد کیلئے استعمال

سوال: جناب عالیٰ! ریڈ یو، ٹیلی ویژن اور ویژن اسی آروہہ آلات ہیں جو گانے بجائے اور تصاویر کی نمائش کے لیے ہی بنائے گئے ہیں اور انہی فاسد مقاصد کے لیے مستقل استعمال بھی ہوتے ہیں (جیسا کہ مشاہدہ ہے) لیکن اس کے ساتھ ساتھ مذہبی پروگرام کے نام سے مختصر اوقات کے لیے تلاوت کلام پاک، تفسیر، حدیث، اذان، درس وغیرہ بھی پیش کیے جاتے ہیں، سوال یہ ہے کہ (۱) کیا ان آلات کا مروجہ استعمال جائز ہے؟ (۲) کیا اس طرح قرآن، حدیث اور دینی شعائر کا تقدس مجرور ہے؟

سوال: کیا ایک اسلامی ملک میں ”مذہبی پروگرام“ اور دوسرے پروگراموں یا ”مذہبی امور“ اور دیگر امور کی تفریق، اسلام کے اس تصور حیات کی لفظی نہیں جس کے سارے پروگرام اور سارے امور مذہبی اور دینی ہیں اور انسانی زندگی کا کوئی شعبہ یا کام دین سے باہر نہیں؟

جواب: جو آلات لہو و لعب کے لیے موضوع ہیں، انہیں دینی مقاصد کے لیے استعمال کرنا دین کی بے حرمتی ہے اس لیے بعض اکابر تو ریڈ یو پر تلاوت سے بھی منع فرماتے ہیں لیکن میں نے تو ریڈ یو کے بارے میں ایسی شدت نہیں دکھائی، میں جائز چیزوں کے لیے اس کے استعمال کو جائز سمجھتا ہوں لیکن تُلیٰ وی اور اس کی ذریت کو مطلقاً حرام سمجھتا ہوں۔ (آپ کے مسائل حج ۷ ص ۳۷۳)

### ”فجر اسلام“ نامی فلم دیکھنا کیسا ہے؟

سوال: چند سال پہلے پاکستان میں ایک فلم آئی تھی ”فجر اسلام“ جس میں حضور اکرم صلی اللہ

علیہ وسلم کے زمانے سے پہلے مسلمانوں کی گمراہی اور جہالت کا دور دکھایا گیا تھا اور یہ فلم ایک مسلمان ملک ہی نے بنائی تھی جس میں مختلف اشارات کے ذریعے کئی مقدس ہستیوں کی نشاندہی کی گئی تھی اور جس نے پاکستان میں ریکارڈ توڑ بزنس کیا، سیا ایسی فلم ایک مسلمان ملک کو بنانا اور ایک مسلمان کو دیکھنا جائز ہے؟ جبکہ ایک غیر مسلم ملک ایسی فلم بناتا ہے تو پوری اسلامی دنیا اس کی ندمت کرتی ہے اور جب ہم مسلمان ہوتے ہوئے ایسی حرکت کرتے ہیں تو یہ چیز ہمیں کہاں تک زیب دیتی ہے؟ یہ سوال اس لیے اہم ہے کہ ایک امریکی فلم (Message) کے بارے میں آپ کے کالم میں پڑھا تھا اس لیے میں مندرجہ بالا فلم "فجر اسلام" کے بارے میں پوچھنے کی جرأت کر رہا ہوں اور ہو سکتا ہے ان دونوں فلموں میں کوئی بنیادی فرق ہو جسے میں سمجھنے سے قادر ہا ہوں تو براہ مہربانی اس کی وضاحت ضرور کر دیجئے تاکہ میری اصلاح ہو سکے؟

جواب: "فجر اسلام" فلم پر علمائے کرام نے شدید احتجاج کیا اور اس کو اسلام اور آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے خلاف ایک سازش قرار دیا یہیں اس کا کیا کیا جائے کہ آج اسلام اسلامی ملکوں میں سب سے زیادہ مظلوم ہے، حق تعالیٰ حکمرانوں کو دین کا فہم دے۔ (آمین) (آپ کے مسائل ص ۳۷۲)

### ٹی وی پر حج فلم دیکھنا بھی جائز نہیں

سوال: پچھلے دونوں ٹی وی "حج کی فلم" دکھائی گئی جس کو زیادہ تر لوگوں نے دیکھا، اسلام میں براہ راست فلم کی کیا حیثیت ہے؟ ایک شخص کہتا ہے کہ ویڈیو فلم ہر طرح کی جائز ہے کیونکہ یہ سائنس کی ایجاد ہے اور ترقی کی نشانی ہے، لہذا اس کو استعمال میں لایا جاسکتا ہے، بشرطیکہ اس میں عورتیں نہ ہوں، کیا اس کا یہ خیال صحیح ہے؟ جواب: جو شخص ٹی وی اور ویڈیو فلم کو جائز کہتا ہے وہ تو بالکل غلط کہتا ہے، شریعت میں تصویر مطلقہ حرام ہے، خواہ وقیانوی زمانے کے لوگوں نے ہاتھ سے بنائی ہو یا جدید سائنسی ترقی نے اسے ایجاد کیا ہو جہاں تک "حج فلم" کا تعلق ہے اس کے بنانے والے بھی گنہگار ہیں اور دیکھنے والے بھی دونوں کو عذاب اور لعنت کا پورا پورا حصہ ملے گا، دنیا میں تو مل رہا ہے، آخرت کا انتظار کیجئے! (حوالہ بالا)

### "اسلامی فلم" دیکھنا

سوال: ہم اہالیان پوٹل کالوںی سائنس کراچی ایک اہم مسئلہ اسلامی رو سے حل کرانا چاہتے ہیں، عرض یہ ہے کہ انگریزی زبان میں اسلامی موضوعات پر فلمائی گئی ایک فلم کے بارے میں

دریافت کرنا چاہتے ہیں، اس فلم میں حضرت ابو بکر صدیق، حضرت عمر فاروق، حضرت امیر تمزہ، حضرت بلاں جبشی رضی اللہ تعالیٰ عنہم اور حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی اونٹی کی آواز بھی مختصر طور پر سنائی گئی ہے، مسئلہ یہ درپیش ہے کہ آیا ایک اسلامی فلم کی حیثیت سے فلم دیکھنا جائز ہے یا ہم اس فلم کو دیکھ کر کسی گناہ کے مرتكب ہوئے ہیں؟ جواب: یہ فلم "اسلامی فلم" نہیں بلکہ اسلام اور اکابر اسلام کا ذائق اذانے کے متراffد ہے، اس کا دیکھنا گناہ کبیرہ ہے۔ (آپ کے مسائل ج ۷ ص ۳۷۵)

### ٹی وی پر بھی فلم دیکھنا جائز نہیں

سوال: ہم یہاں قطر میں کام کرتے ہیں اور جب کام سے فارغ ہوتے ہیں تو پھر اپنے گھر میں ٹیلی ویژن دیکھتے ہیں جس کو ہم سب دوست مل بیٹھ کر دیکھتے ہیں، ہمارے دوستوں میں کافی لوگ ایسے ہیں کہ وہ حاجی ہیں اور بعض نے دو دو بار حج کیا ہے اور بعض لوگ امام مسجد ہیں، یہ سب حضرات شام کو پانچ بجے ٹی وی کے پاس بیٹھتے ہیں اور رات کو ۱۲ بجے تک ٹی وی سے لطف اندوں ہوتے ہیں اور دلچسپ بات یہ ہے کہ یہاں پر تقریباً سب پروگرام عربی اور انگریزی میں ہوتے ہیں اور ان حضرات میں سے کوئی بھی اس کی زبان کو نہیں جانتا۔ ظاہر ہے ان سے ان کی مراد پروگرام سمجھنا نہیں بلکہ ان کی ادا کاراؤں کو دیکھنا ہے جو کہ ایک گناہ ہے، ہمارے جو دوست سینما کو جاتے ہیں تو یہ حاجی صاحبان اور مولوی صاحبان ان کو فلم پر جانے سے منع کرتے ہیں اور ان کو کہتے ہیں کہ "فلم دیکھنا گناہ ہے" اور جب کوئی فلم ٹی وی پر چل رہی ہو تو یہ لوگ سب سے پہلے ٹی وی پر فلم دیکھنے بیٹھ جاتے ہیں، آپ ہم کو یہ بتا دیں کہ کیا ٹی وی دیکھنا، ان جیسے پرہیزگاروں کے لیے درست ہے؟ کیا ٹی وی اور فلم میں کوئی فرق ہے؟ اور کیا ان کے دعوے کے مطابق فلم دیکھنا گناہ ہے اور ٹی وی میں وہی فلم دیکھنا گناہ نہیں ہے؟ ان سوالات کا جواب دے کر ملکور ہونے کا موقع دیں، والسلام جواب: فلم ٹی وی پر دیکھنا بھی جائز نہیں، نہ اس میں اور سینما کی فلم میں کوئی ہنریادی نوعیت کا فرق ہے، دونوں کے درمیان فرق کی مثال ایسی ہے کہ جیسے ایک شخص گندے بازار میں جا کر بد کاری کرے اور دوسرا کسی فاحشہ کو اپنے گھر میں بلا کر بد کاری کرے اس لیے تمام مسلمانوں کو اس گندگی سے پرہیز کرنا چاہیے۔ (حوالہ بالا)

### حیات نبوی فلم، ایک یہودی سازش

سوال: میرے ایک محترم دوست نے کسی عزیز کے گھر ٹیلی ویژن پر ویسی آر کے ذریعے امریکہ کی بنی ہوئی ایک فلم (Message) جس کا اردو معنی "یہاں" ہے دیکھی اور اس فلم کی تعریف دفتر آ کر

کرنے لگے دراصل وہ فلم حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے زمانے سے متعلق تھی اور ہجرت کے بعد کے واقعات قلم بند کیے گئے تھے۔ اس میں یہ دکھایا گیا کہ اشاعت اسلام میں کتنی دشواریاں پیش آئیں، مسجد قباء کی تعمیر، حضرت بلال جبشی نواز ان دیتے ہوئے دکھایا، حضرت حمزہ کا کردار بھی ایک عیسائی ادا کار نے ادا کیا، سب سے بڑی بات یہ ہے کہ اس فلم میں حضور صلی اللہ علیہ وسلم کا سایہ مبارک تک دکھایا، یعنی یہ مسجد قباء کی تعمیر ہو رہی ہے اور وہ سایہ اینٹ اٹھا اٹھا کر دے رہا، غرض یہ ظاہر کرنے کی کوشش کی کہ اس فلم میں (نعواز بالله) حضور صلی اللہ علیہ وسلم کا تصور ہے۔ میرے محترم دوست اس کو ایک تبلیغی فلم کہہ رہے تھے کہنے لگے کہ اس میں مسلمانوں پر ظلم و تم دکھایا گیا ہے اور بڑے اچھے مناظر فلم میں گئے غرض اس کی تعریف کی لیکن میں نے جب ساتو دکھ ہوا، میں نے فوراً کہا کہ ایسی فلم مسلمانوں کو ہرگز نہیں دیکھنی چاہیے بلکہ ایسی فلموں کا بایکاٹ کریں، مسلمانوں کا ایمان کتنا کمزور ہو گیا ہے، اتنی بڑی بڑی ہستیوں اور صحابہ کرام رضی اللہ تعالیٰ عنہم کے کردار اپنی اور شرابی عیسائی ادا کاروں نے ادا کیے اور نہ جانے کس ناپاک سایہ کو حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے سایہ سے تشبیہ دی، کتنے افسوس کی بات ہے، آپ سے گزارش ہے کہ کیا ایسی فلم کو دیکھا جاسکتا ہے؟ اور اگر نہیں تو جن لوگوں نے یہ فلم دیکھی ہے ان کو تو بہ استغفار کرنی چاہیے، خدارا! اس کا جواب ضرور ضرور اخبار کی معرفت دیں اور دیکھنے والوں کو اس کی کیا سزا ملنی چاہیے؟

**جواب:** آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی زندگی کو فلمانا، اسلام اور مسلمانوں کا بدترین مذاق اڑانے کے متادف ہے۔ علمائے امت اس پر شدید احتجاج کر چکے ہیں اور حساس مسلمان اس کو اسلام کے خلاف ایک یہودی سازش تصور کرتے ہیں، ایسی فلم کا دیکھنا گناہ ہے اور اس کا بایکاٹ فرض ہے۔ (آپ کے مسائل ج ۷ ص ۳۷۶، ۳۷۷)

### ٹی وی میں عورتوں کی شکل و صورت دیکھنا

**سوال:** کیا ٹی وی میں بھی عورتوں کی شکل و صورت دیکھنا گناہ ہے؟ میں نے ایک جگہ رسائل میں پڑھا تھا کہ نامحرم عورتوں کا دیکھنا اور اس کا عادی ہونا بہت بڑا گناہ ہے، موت کے وقت انعام اچھا نہیں ہوتا، کیا اس کا اطلاق ٹی وی پر بھی ہوتا ہے؟ **جواب:** ٹی وی دیکھنا جائز نہیں، اس پر نامحرم عورتوں کا دیکھنا گناہ در گناہ ہے۔ (آپ کے مسائل ج ۷ ص ۳۷۷)

### ٹی وی اور ویڈیو پر اچھی تقریر میں سننا

**سوال:** ہم کو اس قدر شوق ہوا کہ ہم جہاں بھی کوئی اچھا بیان ہوتا ہے وہاں پہنچ جاتے ہیں اور

یہاں تک ویڈیو کیسٹ پر بھی کسی عالم دین کا بیان اچھا ہوتا ہے تو بیٹھ کر سنتے ہیں اور خاص کر جمع کو نئی ویڈیو پروگرام آتا ہے، اس کو بھی سنتے ہیں لیکن ہم کو کسی نے کہا کہ یہ جائز نہیں، لہذا میں آپ سے گزارش کرتا ہوں کہ بتائیں یہ جائز ہے یا ناجائز؟

جواب: ہماری شریعت میں جاندار کی تصور حرام ہے اور آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے اس پر لعنہ فرمائی ہے، ٹیلی و ٹیلن اور ویڈیو فلموں میں تصور ہوتی ہے جس چیز کو آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم حرام اور ملعون فرماتے ہیں اس کے جواز کا سوال ہی پیدا نہیں ہوتا، بعض لوگوں کا خیال ہے کہ ان چیزوں کو اچھے مقاصد کے لیے استعمال کیا جاسکتا ہے، یہ خیال بالکل لغو ہے۔ اگر کوئی اُم الخبائث (شراب) کے بارے میں کہے کہ اس کو نیک مقاصد کے لیے استعمال کیا جاسکتا ہے تو قطعاً لغوبات ہوگی۔ ہمارے دور میں نئی ویڈیو "ام الخبائث" کا درجہ رکھتے ہیں اور یہ سینکڑوں خبائث کا سرچشمہ ہیں۔ (آپ کے مسائل ج ۷ ص ۳۸۸)

### آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے بارے میں بنی ہوئی فلم دیکھنا

سوال: ویسی آر نے پہلے گندگی پھیلائی ہوئی ہے، اب معلوم ہوا ہے کہ ویسی آر پر ملتان اور ساہوال میں وہی فلم دکھائی جا رہی ہے جو بنی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی حیات طیبہ پر بنی ہے اور اس فلم پر دنیاۓ اسلام نے غم و غصے کا اظہار کیا تھا اور اسلامی حکومتوں نے نہ مت بھی کی تھی، کیا حکومت اس سلسلے میں کوئی ثابت قدم اٹھائے گی اور اس شیطانی عمل کو روکنے کے لیے عوام الناس کا فرض نہیں ہے؟ جو لوگ یہ فلم چلانے دیکھنے یاد کھانے کے مجرم ہیں ان کے لیے شریعت محمدی کا کیا حکم ہے؟ میں نے اس سلسلے میں پورے وثوق اور معتبر شہادتوں سے معلوم کر لیا ہے کہ یہ فلم دکھائی جا رہی ہے، مزید تصدیق کے لیے میں اپنے آپ میں جرأت نہیں پاتا کہ یہ ناپاک فلم دیکھوں؟

جواب: آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی ذات مقدسہ کو فلم کا موضوع بنانا، نہایت دل آزار تو ہیں ہے، دشمنان اسلام نے بارہا اس کی کوشش کی لیکن غیور مسلمانوں نے سراپا احتجاج بن کر ان کی سازش کو ہمیشہ ناکام بنایا، اگر آپ کی اطلاعات صحیح ہیں تو یہ نہایت افسوس ناک حرکت ہے، حکومت کو اس کافوری نوٹس لینا چاہیے اور اس کے مرتكب افراد کو تو ہیں رسالت کے جرم پر سخت سزا دینی چاہیے۔ اگر حکومت اس طرف توجہ نہ کرے تو مسلمان کو آگے بڑھ کر خود اس کا سد باب کرنا چاہیے۔ (آپ کے مسائل ج ۷ ص ۳۸۸)

**ٹیلی ویژن دیکھنا کیسا ہے؟ جبکہ اس پر دینی پروگرام بھی آتے ہیں**

سوال: ٹیلی ویژن دیکھنا کیسا ہے؟ جبکہ اس پر دینی غور و فکر اور تفسیر وغیرہ بھی بیان کی جاتی ہے، رہا تصویر کا مسئلہ تو بعض اہل علم کہتے ہیں کہ یہ پرچھائیں ہے عکس ہے، کوئی کہتا ہے کہ تصویر ساکن یعنی فونو کی ممانعت ہے اور یہ چلتی پھرتی ہے، وضاحت فرمادیں؟

جواب: ٹیلی ویژن کا مدار تصویر ہے اور تصویر کا ملعون ہونا ہر مسلمان کو معلوم ہے اور کسی ملعون چیز کو کسی نیک کام کا ذریعہ بنانا بھی درست نہیں، مثلاً شراب سے وضو کر کے کوئی شخص نماز پڑھنے لگے تمام اہل علم اس پر متفق ہیں کہ عکسی تصویر یہں جو کمرے سے لی جاتی ہیں ان کا حکم تصویر ہی کا ہے خواہ متحرک ہو یا ساکن۔ (آپ کے مسائل ج ۷ ص ۳۷۹)

### فلم دیکھنے کے لیے رقم دینا

سوال: ہمارے محلے کے چند لڑکے فلم کے لیے پیے جمع کرتے ہیں اور ہم نے ان کو پہلے ۲۵ روپے دیتے تھے اور ہم نے فلم نہیں دیکھی تھی، اب آپ سے یہ گزارش ہے کہ فلم کے لیے پیے دینا بھی گناہ ہے اور فلم دیکھنا بھی گناہ ہے، ان کو آخرت میں کیا سزا دی جائے گی؟ قرآن و حدیث کی روشنی میں ان کی کیا سزا ہے؟ اور کیا گناہ ہے؟

جواب: جو زر فلم دیکھنے والوں کی ہے وہی اس کیلئے پیے دینے والوں کی ہے۔ آپ کے مسائل ج ۷ ص ۳۷۹

### ویڈیو فلم کو چھری، چاقو پر قیاس کرنا درست نہیں

سوال: اس ماہ رمضان میں اعتکاف کے لیے ایک خانقاہ گیا، اس خانقاہ کے جو پیر صاحب ہیں، ان کے طریق کار پر میں کافی عرصے سے ذکر کرتا رہا ہوں، اس دفعہ جب میں بیعت ہونے کے ارادے سے ان کے پاس گیا تو وہاں عجیب منظر دیکھنے میں آیا، پیر صاحب ظہر اور عصر کے درمیان ایک گھنٹے تک درس قرآن دیتے تھے جس کی ویڈیو فلم بنتی تھی، جب میں نے یہ چیز دیکھی تو میں نے بیعت کا ارادہ بدل دیا، یہاں اپنے مقام پر واپس آ کر ان کے پاس خط لکھا جس میں ان کے پاس لکھا کر علمائے کرام تو ویڈیو فلم کو ناجائز قرار دیتے ہیں، انہوں نے جواب میں تحریر فرمایا کہ "ویڈیو فلم ہو یا کلاشنکوف یا چھری، چاقو ہو، جائز کام کے لیے ان چیزوں کا استعمال بھی جائز اور ناجائز کاموں کے لیے ان کا استعمال بھی ناجائز،" اب آپ فرمائیں کہ علمائے دین اور مفتیان صاحبان اس سلسلے میں کیا

فرماتے ہیں؟ کیا دین کی تبلیغ کے لیے ویڈیو فلم کا استعمال جائز ہے؟ اور اگر نہیں تو تحریر فرمائیں تاکہ میرے پاس اس کے بارے میں کوئی ثبت جواب ہو؟ ان کا جواب بھی آپ کے پاس بھیج رہا ہوں؟ جواب: ویڈیو فلم پر تصویریں لی جاتی ہیں اور تصویر جاندار کی حرام ہے اور شریعت اسلام میں حرام کام کی اجازت نہیں اس لیے اس کو چھری، چاقو پر قیاس کرنا غلط ہے، اور ان پر صاحب کا اجتہاد ناروا ہے آپ نے اچھا کیا کہ ایسے برخود غلط آدمی سے بیعت نہیں کی۔ (آپ کے مسائل ج ۷ ص ۳۸۰)

### بیوی کوئی وی دیکھنے کی اجازت دینا

سوال: ایک شخص کے باپ کے گھر ٹیلی ویژن ہے، مگر کے سارے افراد ہر پروگرام دیکھتے ہیں لیکن وہ شخص اس سے نفرت کرتا ہے، اس کی بیوی ٹیلی ویژن دیکھنے کی اس سے اجازت چاہتی ہے مگر وہ شخص اس کو پسند نہیں کرتا، ٹیلی ویژن پروگرام دیکھنا کیسا ہے؟

جواب: ٹیلی ویژن جس میں کخش تصاویر کی نمائش ہوتی ہے اور انسان کے لیے ایک اعتبار سے اس میں دعوت گناہ ہے اس کا دیکھنا شرعاً جائز نہیں کیونکہ جس طرح غیر محروم عورتوں کو دیکھنا جائز نہیں اسی طرح مردوں کی تصاویر بھی دیکھنا جائز نہیں، لہذا جناب کو اپنی بیوی کو ٹیلی ویژن دیکھنے کی اجازت نہیں دینی چاہیے۔ (آپ کے مسائل ص ۸۱۸۰)

### ویڈیو کیسٹ بیچنے والے کی کمائی ناجائز ہے، نیز یہ دیکھنے والوں کے گناہ میں بھی شرکیں ہے؟

سوال: میری دکان سے جو لوگ فلمیں (جو بعض اوقات بیہودہ بھی ہوتی ہیں) لے کر جاتے ہیں، کیا ان کے ساتھ مجھے بھی گناہ ہوگا؟

جواب: جی ہاں! آپ بھی اس گناہ میں برابر کے شرکیں ہیں مزید براں یہ کہیا مدنی بھی پاک نہیں۔

سوال: کہا جاتا ہے کہ نافیں دیکھنے سے معاشرہ گزرتا ہے، لڑکیاں بے پردہ ہو جاتی ہیں اور چھوٹے بچے کلیوں میں قرآنی آیات کے بجائے نئے مقبول گانے گاتے ہوئے نظر آتے ہیں اور میں اتفاق کرتا ہوں کہ ایسا ہوتا ہے لیکن کیا اس کا گناہ میرے سریا میرے جیسے دوسرے لوگوں جنہوں نے ویڈیو کی دکانیں کراچی میں بلکہ ملک کے چھپے میں کھوئی ہوئی ہیں، ان کے بھی سر ہوگا؟ بہر حال ہم توروزی کی خاطر یہ سب کچھ کرتے ہیں اور ہمارا مقصد روزی ہوتا ہے کسی کو بگاڑنا نہیں؟

جواب: یہ تو اور پر لکھ چکا ہوں کہ آپ اور آپ کی طرح کا کاروبار کرنے والے اس گناہ میں اور

اس گناہ سے پیدا ہونے والے دوسرے گناہوں میں برابر کے شریک ہیں رہایہ کہ آپ کا مقصد روٹی کمانا ہے، معاشرے میں گندگی پھیلانا نہیں، اس کا جواب بھی اور لکھ چکا ہوں کہ ایسی روزی کمانا ہی حلال نہیں جس سے معاشرے میں بگاڑ پیدا ہوا۔ رگندگی پھیلے۔ (آپ کے مسائل ج ۷ ص ۳۸۱)

### ٹیلی ویرش میں کام کرنے والے سب گنہگار ہیں

سوال: ٹیلی ویرش میں عام طور سے گانے اور میوزک کے پروگرام دکھائے جاتے ہیں، اکثر تخلوٹ گانے اور پروگرام ہوتے ہیں اور اس گناہ کے فعل میں ٹیلی ویرش کے ارباب اختیار بھی شامل ہوتے ہیں، اس گناہ کا کفارہ ممکن ہے یا نہیں؟ اور اگر ہے تو کیا؟ جواب: ناج اور گناہ حرام ہے اور گناہ کبیرہ ہے، ٹیلی ویرش دیکھنا بھی گناہ ہے، تاپنے والی، ٹیلی ویرش چلانے والے اور ٹیلی ویرش دیکھنے والے سبھی گنہگار ہیں اللہ تعالیٰ نیک ہدایت فرمائیں۔ (آپ کے مسائل ج ۷ ص ۳۸۲)

### ریڈ یو اور ٹیلی ویرش کے مکملوں میں کام کرنا

سوال: جیسا کہ سب لوگ جانتے ہیں کہ ہمارے ملک میں بہت سے ایسے ادارے ہیں جن کا وجود ہی اسلامی نقطہ نگاہ سے جائز نہیں، مثلاً ٹیلی ویرش، ریڈ یو وغیرہ جن سے رقص و موسیقی اور اس قسم کی دوسری چیزیں نشر ہوتی ہیں جس کی وجہ سے میرے اور بہت سے مسلمانوں کے دل میں یہ مسئلہ ہو گا کہ ان مکملوں سے ہزاروں بلکہ لاکھوں لوگوں کی روزی وابستہ ہے، ان میں بہت سے ایسے لوگ بھی ہوں گے جو اپنے فرض کو بہت ہی خوش اسلوبی اور دیانتداری سے انجام دیتے ہیں، تو کیا ان لوگوں کی روزی جوان اداروں سے مسلک ہیں جائز ہے؟ اور اگر جائز نہیں تو کیا وہ لوگ گنہگار ہیں؟ کیونکہ وہ لوگ اس پیسے سے اپنے معصوم بچوں کی پرورش کرتے ہیں جن کو ابھی اچھے اور برے کی تمیز نہیں، تو کیا وہ بھی اس گناہ میں شریک ہیں یا پھر ان کے والدین پر ہی تمام گناہ ہو گا؟ جواب: رقص و موسیقی کے گناہ ہونے اور اس کے ذریعے حاصل کی گئی رقم کے ناپاک ہونے میں کیا شہر ہے؟ باقی وہ معصوم بچے جب تک نابالغ ہیں، گناہ میں شریک نہیں بلکہ حرام آمدی سے پرورش کا وہی ان کے والدین پر ہے۔ (حوالہ بالا)

### وی اسی آر دیکھنے کی کیا سزا ہے؟

سوال: ہمارے معاشرے میں وی اسی آر کی لعنت سمجھیل گئی ہے جس سے ہماری بیٹی نسل فلمیں دیکھ کر بری طرح متاثر ہوئی ہے، اس لیے میں چاہتی ہوں کہ آپ قرآن و سنت کی روشنی میں واضح کیجئے کہ

اس کی سزا کیا ہے؟ جواب: اس کی سزا دنیا میں تول رہی ہے کہ نسل بنے اپنی اور دوسروں کی زندگی اچیرن کر کرکی ہے آختر کا عذاب اس سے بھی زیادہ سخت ہے.....! (آپ کے مسائل ج ۷ ص ۳۸۳)

### ٹوی اور ویڈیو فلم

سوال: کیا فرماتے ہیں مفتیان شرع متین و علمائے دین اس بارے میں کہ ٹوی اور ویڈیو کیسٹ کی شرعی حیثیت کیا ہے؟ آیا یہ تصویر کی حیثیت سے منوع ہیں یا نہیں؟ اس بارے میں مندرجہ ذیل اپنی گزارشات آپکی خدمت میں پیش کرنا چاہتا ہوں۔

۱۔ اگر ٹوی اور راست ریز (شعاعوں) کے ذریعے جو کچھ وہاں ہو رہا ہے وہ اسی آن میں ہمیں دکھار رہی ہو جیسے کبھی کبھی حج پروگرام نشر ہوتے ہیں جو کچھ وہاں حاج کرام کرتے ہیں وہ ہم اسی آن میں یہاں دیکھتے ہیں، کیا اس وقت ٹوی اور میں جیسی نہیں ہوتی؟ اور کیا کسی آلبے اگر دور کی آواز سننا جائز ہے تو کیا دور کا دیکھنا جائز نہیں؟

۲۔ فلم میں ایک خرابی یہ بتائی جاتی ہے کہ اس میں تصویر ہے اور تصویر حرام ہے، مگر ویڈیو کیسٹ کی حقیقت یہ ہے کہ ویڈیو کیسٹ میں کسی طرح کی تصویر نہیں تھی بلکہ اس کے ذریعے اس کے سامنے والی چیزوں کی ریز (شعاعوں) کو شیپ کر لیا جاتا ہے جس طرح آواز کو شیپ کر لیا جاتا ہے، شیپ ہونے کے باوجود جس طرح آواز کی کوئی صورت نہیں ہوتی بلکہ وہ غیر مرئی ہوتی ہے اسی طرح ان ریز شعاعوں کی بھی کوئی صورت نہیں ہوتی، لہذا فلمی فیتوں اور ویڈیو کیسٹ میں بڑا فرق ہے، فلمی فیتوں میں تو تصویر باقاعدہ نظر آتی ہے جس تصویر کو پردے پر بڑھا کر دکھایا جاتا ہے مگر ویڈیو کیسٹ "متناطیسی" ہوتے ہیں جو مذکورہ ریز کرنوں کو جذب کر لیتے ہیں پھر ان جذب شدہ کوئی ٹوی سے متعلق کیا جاتا ہے تو ٹوی اور ان ریز کو تصویر کی صورت میں بدل کر اپنے آئینے میں ظاہر کر دیتی ہے چونکہ یہ صورت متحرک اور غیر قارہ ہوتی ہے اسے عام آئینوں کی صورت پر قیاس کیا جاتا ہے جب تک آئینے کے رو برو ہواں میں صورت رہے گی اور ہٹ جانے کی صورت میں ختم ہو جائے گی ایوں، ہی جب تک ویڈیو کیسٹ کا رابطہ ٹوی سے رہے گا تصویر نظر آئے گی اور رابطہ منقطع ہوتے ہی تصویر فتاہ ہو جائے گی۔

۳۔ آئینے اور ٹوی کے ناپسیدار عکوس کو حقیقی معنوں میں تصویر، تمثال، محمد، اشیچو وغیرہ کہنا صحیح نہیں، اس لیے کہ پاسیدار ہونے سے پہلے عکس ہی ہوتا ہے، تصویر نہیں بنتا اور جب اسے کسی طرح سے پاسیدار کر لیا جائے تو وہی تصویر بن جاتا ہے اب اگر اس کو ناظرین تصویر کہیں تو یہ مجاز نہ ہوگا۔

۴۔ اور یہ کہ جب علماء نے بالاتفاق بہت چھوٹی تصویر جیسے بثن یا انکوٹھی کے تکمینے پر تصویر کے استعمال کو جائز کہا ہے مگر یہاں تو ویڈیو میں بالکل تصویر کا وجود ہی نہیں اور کسی طاقتور خود بین سے بھی نظر نہیں آتا۔

۵۔ اوپر والی باتوں پر نظر رکھتے ہوئے میرے خیال میں اُنہیں وی بذات خود خراب یا مذموم نہیں ہاں! موجودہ پروگراموں کو مد نظر رکھتے ہوئے اُنہیں وی کو مذموم کہا جا سکتا ہے مگر اس سے یہ لازم نہیں آتا کہ آدمی اُنہیں وی نہ رکھے بلکہ مذموم پروگرام کو نہ دیکھئے جیسے ریڈ یو۔

۶۔ یہ بات زیر غور ہے کہ اگر پاکستان کا مقدراً چھابن جائے اور یہاں مکمل اسلامی حکومت قائم ہو جائے تو کیا اُنہیں وی اور اُنہیں ختم کیے جائیں گے؟

۷۔ یہ کہ یہاں پر ہم سے یہ کہا جاتا ہے کہ مفتی محمود بھی کبھی اُنہیں وی پر اپنی تقریب نتائے تھے، کیا ان کا عمل نہیں بتا رہا ہے کہ وہ فی ذات اُنہیں وی کو مذموم نہ سمجھتے تھے؟

۸۔ یہ کہ علمائے حجاز و مصر کا اس بارے میں کیا خیال ہے؟

۹۔ ہم سے سائنس کے طلبہ کہہ رہے ہیں کہ جو ہم میں سے اُنہیں وی دیکھ رہا ہے وہ علمی سائنس میں ہم سے آگے ہے کیونکہ اُنہیں مذموم جدید پروگرام دیکھتے ہیں، کیا ہمیں آگے گے بڑھنے کی اجازت نہیں؟ اور آخر میں یہ عرض کردیا ضروری سمجھتا ہوں کہ میری یہ ساری بحث اُنہیں وی کو خواہ مخواہ جائز رکھنے کے لیے نہیں بلکہ اس جدید مسئلے کے سارے پہلواپ کے سامنے رکھنا مقصود ہے، غلطی ہو تو معاف فرمائیں؟

جواب: جونکات آپ نے پیش فرمائے ہیں اکثر ویژٹر پہلے بھی سامنے آتے رہے ہیں اُنہیں وی اور ویڈیو فلم کا کیمرہ جو تصویریں لیتا ہے وہ اگرچہ غیر مری ہیں لیکن تصویر بہر حال محفوظ ہے اور اس کوئی وی پر دیکھا اور دکھایا جاتا ہے اس کو تصویر کے حکم سے خارج نہیں کیا جاسکتا، زیادہ سے زیادہ یہ کہا جا سکتا ہے کہ ہاتھ سے تصویر بنانے کے فرسودہ نظام کے بجائے سائنسی ترقی میں تصویر سازی کا ایک دقيق طریقہ ایجاد کر لیا گیا ہے لیکن جب شارع نے تصویر کو حرام قرار دیا ہے تو تصویر سازی کا طریقہ خواہ کیسا ہی ایجاد کر لیا جائے تصویر تو حرام ہی رہے گی اور میرے ناص خیال میں ہاتھ سے تصویر سازی میں وہ قباحتیں نہیں تھیں جو ویڈیو فلم اور اُنہیں وی نے پیدا کر دی ہیں۔ اُنہیں وی اور ویڈیو کیست کے ذریعے گھر گھر سینما گھر بن گئے ہیں، کیا یہ بات سمجھ میں آتی ہے کہ شارع ہاتھ کی تصویریوں کو تو حرام قرار دے اس کے بنانے والوں کو ملعون اور "اشد عذاباً يوم القيمة" بتائے اور فواحش و بے حیائی کے اس طوفان کو جسے عرف عام میں "اُنہیں وی" کہا جاتا ہے حلal اور جائز قرار دے؟

رہایہ کہ اس میں کچھ فوائد بھی ہیں تو کیا خمرا اور خنزیر سود اور جوئے میں فوائد نہیں؟ لیکن قرآن

کریم نے ان تمام فوائد پر یہ کہہ کر لکیر پھر دی ہے ”وَأَنْهُمْ مَا أَكْبَرُ مِنْ نُفُّعِهِمَا“ یہ بھی کہا جاتا ہے کہ ویڈیو فلم اور ٹی وی سے تبلیغ اسلام کا کام لیا جاتا ہے ہمارے یہاں ٹی وی پروگرام بھی آتے ہیں لیکن کیا میں بڑے ادب سے پوچھ سکتا ہوں کہ ان دینی پروگراموں کو دیکھ کر کتنے غیر مسلم دائرہ اسلام میں داخل ہو گئے؟ کتنے بے نمازیوں نے نماز شروع کر دی؟ کتنے گنہگاروں نے گناہوں سے توبہ کر لی؟ لہذا یہ محض دھوکہ ہے۔ فواحش کا یہ آله جو سرتاسر بخس اعین ہے اور ملعون ہے اور جس کے بنانے والے دنیا و آخرت میں ملعون ہیں، وہ تبلیغ اسلام میں کیا کام دے گا؟ بلکہ ٹی وی کے یہ دینی پروگرام مگر ابھی پھیلانے کا ایک مستقل ذریعہ ہیں، شیعہ، مرزاگی، ملحد، کمیونٹ اور ناپختہ علم لوگ ان دینی پروگراموں کے لیے ٹی وی پر جاتے ہیں اور انہا پ شناپ جوان کے منہ میں آتا ہے کہتے ہیں، کوئی ان پر پابندی لگانے والا نہیں اور کوئی صحیح و غلط کے درمیان تمیز کرنے والا نہیں، اب فرمایا جائے کہ یہ اسلام کی تبلیغ و اشاعت ہو رہی ہے یا اسلام کے حسین چہرے کو سخن کیا جا رہا ہے؟ رہایہ سوال کہ فلاں یہ کہتے ہیں اور یہ کرتے ہیں، یہ ہمارے لیے جواز کی دلیل نہیں۔

### استحسان سینما پر واقعہ موئی علیہ السلام سے استدلال

سوال: زید قرآن کریم کی آیت قَالُوا يَمْوُسِي إِمَّا أَنْ تُلْقِيَ الْآيَةَ سے نتیجہ اخذ کرتا ہے کہ جس طرح یوم الزینت کے موقع پر حضرت موئی علیہ السلام کی غرض صحیح مظاہرہ باطل پر صرف صورۃ تھی، حقیقتاً مقصود اس باطل کو روکنا تھا، اس لیے سینما کا دیکھنا بھی جائز ہو سکتا ہے اور کہتا ہے اگر سینما میں نعت غزل گائی جائیں یا مجرزہ شق القمر کی تصویریں دکھائی جائیں تو اس سے کچھ نہ کچھ اصلاح و تبلیغ کا کام بھی سرانجام پاتا ہے؟ جواب: زید کا قول سرا بر غلط ہے اور قیاس مع الغارق ہے، وہاں یوم الزینت کو ذریعہ بنایا گیا، احقاق حق اور ابطال باطل علی روؤس الاشهاد کے لیے اور یہاں نعت، غزلوں اور مجرزہ شق القمر کی تصویریں کو بغرض تبلیغ ذریعہ بنایا جاتا ہے، اشاعت فواحش کا یہ سب حلیہ ہے، شیطانی فریب ہے، نفس کا دھوکہ ہے، لہذا ہرگز اجازت نہیں۔ (فتاویٰ محمودیہ ج ۹ ص ۳۲۱) ”خواہ اس میں بجائے نعت غزل کے خالص قرآن پاک پڑھا جائے تب بھی ناجائز ہے“ (م، ع)

### سینما میں مجرزہ شق القمر دیکھنا

سوال: زید کہتا ہے کہ سینما میں نعت و غزل اور مجرزہ شق القمر کی تصویر عوام کے حق میں علمی گہرائی تبلیغی قیمت رکھتی ہے یہ قول کیا ہے؟

جواب: زید کا قول غلط ہے ایسے موقع میں نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی نعمت پڑھنا، مجذہ شق القرو وغیرہ کی تصویر دکھانا خلاف احترام اور مجذہ کا استخفاف ہے جس کی شرعاً ہرگز اجازت نہیں۔ (فتاویٰ محمودیہ ج ۹ ص ۳۱۸)

### نیک نیت سے سینما دیکھنا اور اعلان کرنا

سوال: زید کہتا ہے کہ میں کبھی لمبے وقفے کے بعد نیک نیت سے سینما دیکھتا ہوں تو کیا حسن نیت کی بناء پر وہ موافقہ شرعی سے نجح جائے گا اور اس کا اس طرح علی الاعلان اظہار معصیت کرنا کیسا ہے؟

جواب: سینما دیکھنا شرعاً ناجائز ہے جو نیت خلاف شرع ہو وہ ہرگز قابل قبول نہیں۔ اگر اچھی حسن نیت ہے تو اس کا معاملہ خدا تعالیٰ کے ساتھ ہے لیکن شریعت ظاہر پر حکم لگائے گی۔ لہذا اس مخفی حسن نیت کی وجہ سے ان محرمات کی شرعاً اجازت نہیں ہو سکتی اور اظہار معصیت مستقل معصیت اور منوع ہے۔ (فتاویٰ محمودیہ ج ۹ ص ۷۱)

"ایسا شخص دوہری معصیت کا مرتكب ہے، توبہ لازم ہے، اگر کوئی شخص کسی غریب کی مدد کی نیت سے چوری کرے تو بھی چوری جائز نہیں،" (مع)

### اصلاح نفس کیلئے سینما دیکھنا

سوال: عمر و سینما کا شائق ہے اس بھانے سے جاتا ہے کہ اس سے نصیحت آمیز باتیں حاصل ہوتی ہیں، کیا کسی صورت میں سینما جانا درست ہو سکتا ہے؟

جواب: کیا عمر و نصیحت آمیز باتیں اہل صلاح کی مجلس میں کہیں میسر نہیں آتیں کہ اس لہو و عب اور خلاف شرع مجلس میں جاتا ہے؟ یہ سب حیله اور کید نفس ہے، ایسی جگہ جانا شرعاً ناجائز نہیں۔ (فتاویٰ محمودیہ ج ۹ ص ۵۰)

"صادقین کی معیت اختیار کرے نصیحت بھی ملے گی اور نصیحت پر عمل کی ہمت بھی، اگر صادقین قریب میں نہ ہوں تو ان کے مواعظ مفروطات کا باخلاص مطالعہ کیا کرے،" (مع)

### تجارت کا اشتہار سینما کے ذریعہ

سوال: ایک آدمی اپنی تجارتی چیز کو مشہور کرنے کے لیے سینما میں سلائیڈ "جو پچھر شروع ہونے سے پہلے دکھائی جاتی ہے" دے سکتا ہے یا نہیں؟ جو شخص اشتہار دینا چاہتا ہے وہ پابند صوم و صلوٰۃ ہے؟

جواب: اپنی تجارتی چیز کو مشہور کرنے کے لیے سینما کا ذریعہ اختیار کرنا "جو شیطانی گھر ہے" اور اسی طرح سینما کی مدد کرنا درست نہیں ہے۔ دیندار اور دینی منصب والے کے لیے زیادہ براؤر بدناہی کی چیز ہے۔ (فتاویٰ رحیمیہ ج ۲ ص ۲۸۲)

"دنیا کے موهوم نفع کے لیے دین کا نقصان کرنا

کہاں کی دینداری اور عقائدی ہے،" (مُع)

### ریڈ یو سننا

سوال: ٹرانسٹر ریڈ یو پر خبروں کا سننا کیسا ہے؟ چونکہ آلات ہو و لعب ہے اس لیے یہ اشکال پیدا ہوا؟

جواب: محض خبروں، تبصروں اور تقریروں کا سننا تو درست ہے، گانا سننا اور غلط چیزوں کا سننا منع ہے، یہ آلات اصلاً خبروں کو بہت جلد پھیلانے کے لیے موضوع ہے، مگر اس میں گانا بجانا بھی بہت کثرت سے ہوتا ہے جو منوع ہے۔ (فتاویٰ محمود بہج ۱۵ ص ۳۶۸)

### ریڈ یو پر معاوضہ لے کر تلاوت کرنا

سوال: ریڈ یو پر کلام الہی کی تلاوت کرنا معاوضہ لے کر یا بلا معاوضہ جائز ہے یا نہیں؟

جواب: فی حد ذات تو جائز ہے لیکن اگر اس کے کسی مرحلے میں قرآن پاک کی توہین کا شائیبہ ہو تو پھر ناجائز ہو گی۔ (کفایت المفتی ج ۹ ص ۲۰۲)

### تجارت کو فروغ دینے کیلئے ریڈ یو بجانا

سوال: آلات ہو و لعب، ریڈ یو باجے وغیرہ سننا و بجانا مطلقاً حرام ہے یا گھر میں بیوی بچوں اور اپنی طبیعت بہلانے کے لیے یا ہوٹل و دکان میں کثرت گاہ کے لیے گانا و بجانا، جب کہ گرد و پیش کے ہوٹلوں اور دکانوں میں آلات مذکورہ ہونے کے سبب لوگ بکثرت ہوٹل میں آئیں اور ہمارے یہاں نہ ہونے کی وجہ سے لوگ کم ہونے سے تجارت پر براثر پڑے تو جائز ہے یا نہیں؟

جواب: (از نائب مفتی) آلات ہو و لعب کا بجانا مطلقاً ناجائز ہے اور ناجائز چیز کے ذریعے کسی طرح کامغاد دنیاوی حاصل کرنا بھی جائز نہ ہو گا۔

(از مفتی اعظم) آلات ہو و لعب کا استعمال تجارتی فروغ کے لیے جائز نہیں ہو سکتا ہے۔

(کفایت المفتی ج ۹ ص ۱۹۳) "اگر خریداروں کی قلت ہی مقدر ہے تو ریڈ یو سے بھی کثرت نہ ہو گی اور گنہگار مزید ہو گا" (مُع)

### گانا سننے کے جواز پر ایک استدلال

سوال: ایک شخص کہتا ہے کہ گانا سننا جائز ہے اور دلیل میں یہ حدیث پیش کرتا ہے کہ ایک مرتبہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے مکان میں چند لڑکیاں گارہی تھیں اور آپ سن رہے تھے اتنے میں صدیق اکبر رضی اللہ تعالیٰ عنہ گزرے تو انہوں نے کہا کہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے گھر میں شیطانی

کام کیا، اس پر آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ اے ابو بکر رضی اللہ تعالیٰ عنہ ان کو اپنے حال پر چھوڑ دے جواب سے مشرف فرمائیں؟

جواب: چھوٹی بچیاں اگر کچھ پڑھیں، جونہ گانے کے قواعد راگ وغیرہ سے واقف ہوں نہ ان کی طرف سے کسی کوششوت ہوئے وہ پردہ کے قابل ہوں تو ان پر بڑی عورتوں کو قیاس کرنا جس کی آواز میں فتنہ ہو، صورت میں بھی فتنہ ہو اور ان سے پردہ بھی ضروری ہو بالکل غلط ہے، ہرگز قابل استدلال نہیں۔ ”متدل صاحب بچیوں کے جملے بھی غور سے پڑھ لیتے تو یہ بجا جرأت نہ ہوتی“  
(م۴) (فتاویٰ محمودیہ ج ۱۲ ص ۳۶۹)

### دف اور رقص کے متعلق ایک حدیث کا حوالہ

سوال: ایک مولوی صاحب نے ایک دن کہا کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے بھی تاچ دیکھا ہے، کہنے لگے ایک عورت خدمت رسالت میں آئی اور کہنے لگی میں نے منت مانی ہے کہ آپ صحت یاب ہوں گے تو میں آپ کے سر پر دف بجاوں گی اور ناچوں گی، آپ نے فرمایا تو اپنی منت پوری کر لئے کیا مولوی صاحب کے ذکر کیے ہوئے اس مضمون کی کوئی حدیث ہے؟

جواب: جس واقعہ کا مولوی صاحب نے ذکر فرمایا ہے وہ حدیث مند امام احمد ج ۵ ص ۳۵۳ اور ترمذی ج ۲۲ ص ۲۱۰ اور ابو داؤد میں مروی ہے مگر ان میں صرف یہ ذکر ہے کہ اس نے صرف دف بجانے کی منت مانے کا ذکر کر کے دف بجانے کی اجازت مانگی، تاپنے کا ذکر کسی روایت میں نہیں ہے، مولوی صاحب سے تاپنے کے ذکر کا حوالہ دریافت کرنا چاہیے، بہر حال اس واقعہ میں طرز بیان غیر محتاط ہو جائے تو ہو جائے مگر اس قدر واقعہ صحیح ہے کہ دف بجانے کی اجازت مانگی اور حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے اجازت دی اور اس نے دف بجا یا اور جب حضرت عمر رضی اللہ تعالیٰ عنہ تشریف لائے تو انہیں دیکھ کر اس نے دف سرین کے نیچے رکھ لیا اور اس پر بیٹھ گئی اور حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ عمر تم سے شیطان ڈرتا ہے۔ (کفایت امفتی ج ۹ ص ۱۹۳)

### گانے بجانے سے برکت جاتی رہتی ہے

سوال: سن گیا ہے کہ جس گھر میں کثرت سے گانا بجانا بذریعہ انسان، گراموفون، باجہ اور ریڈیو ہو اس گھر کی خیر و برکت جاتی رہتی ہے؟ جواب: ہاں یہ صحیح ہے کہ گانا بجانا اور خصوصاً ایسے گانے جو شریعت اور اخلاق شریفہ کے خلاف ہوں خیر و برکت کو زائل کر دیتے ہیں، ایک روایت

میں ہے کہ گانادلوں میں نفاق پیدا کرتا ہے۔ (کفایت المفتی ج ۹ ص ۱۸۹)

### ساز کے بغیر گیت سننے کا شرعی حکم

سوال۔ اگر کوئی شخص بغیر ساز و موسیقی کے سرا یا جہرا گیت گاتا ہے تو دونوں صورتیں جائز ہیں یا ناجائز ہیں؟ یا عورت انفرادی یا اجتماعی سرا یا جہرا کہ اس کو اس عورت کے محروم نہتے ہوں، گیت گائے تو کیا حکم ہے؟ اور اگر اس کو اس کے غیر محروم بھی نہتے ہوں تو کیا حکم ہے؟ جب کہ یہی گیت ریڈی یو شیپ ریکارڈ میں ساز و موسیقی کے ساتھ گایا جاتا ہے۔ اب اگر ان تمام صورتوں میں دف بجا کر گیت گایا جائے تو اس کا کیا حکم ہے؟ اس میں ہمارے بہت سارے رفقاء بتلائیں اور اس کو گناہ بھی نہیں سمجھتے ہیں تو اس مسئلے کی وضاحت منظر عام پر لانا ضروری ہے۔

جواب۔ ساز اور آلات کے ساتھ گانا حرام ہے، خواہ گانے والا مرد ہو یا عورت اور تہاگائے یا مجلس میں اسی طرح جو اشعار کفر و شرک یا کسی گناہ پر مشتمل ہوں ان کا گانا بھی (گواہات کے بغیر ہو) حرام ہے۔ البتہ مباح اشعار اور ایسے اشعار جو حمد و نعمت یا حکمت و دانائی کی باتوں پر مشتمل ہوں، ان کو ترنم کے ساتھ پڑھنا جائز ہے۔ اور اگر عورتوں اور مردوں کا مجمع نہ ہو تو دوسروں کو بھی سنانا جائز ہے۔ اگر عورت بھی تہائی میں یا عورتوں میں ایسے اشعار ترنم سے پڑھے۔ (جبکہ کوئی مرد نہ ہو) جائز ہے۔ آج کل کے عشقی گیت کسی حکمت و دانائی پر مشتمل نہیں بلکہ ان سے نفسانی خواہشات ابھرتی ہیں اور گناہ کی رغبت پیدا ہوتی ہے اس لئے یہ قطعی حرام ہیں، عورتوں کیلئے بھی اور مردوں کیلئے بھی۔ حدیث میں ایسے ہی راگ گانے کے بارے میں فرمایا ہے کہ وہ دل میں نفاق پیدا کرتا ہے۔

### مزامیر کو حلال جاننے والا فاسق ہے

سوال: جو شخص مزامیر کے ساتھ سماع کو حلال سمجھتا ہو اس کے متعلق شریعت کا کیا حکم ہے؟

جواب: مزامیر سننا ناجائز اور حرام ہے اس کو حلال سمجھنے والا فاسق ہے۔ ”توبہ لازم ہے“

(م۴) (کفایت المفتی ج ۹ ص ۱۹۱)

### عورتوں کو عورتوں میں گیت گانا

سوال: عورتوں میں گیت گا سکتی ہیں یا نہیں؟ جواب: شادی یعنی نکاح کے موقع پر دف بجانا جائز ہے اور عورتوں کو عورتوں میں گیت گانا دو شرطوں سے جائز ہے، ایک شرط یہ ہے کہ غیر محروم مردوں کے کان میں ان کی آواز نہ پہنچے دوسرے یہ کہ گیت میں قبح مضمون اور ناجائز کلام نہ

ہو۔ ”جہاں ایک شرط بھی مفقود ہوگی ناجائز ہی کہا جائے گا“ (مُع) (کفایت المفتی ج ۹ ص ۱۹۲)

### شادی میں رنگین کاغذ کے گیٹ بنانا

سوال: شادی میں گیٹ رنگین کاغذ کے بنانا کیسے؟

جواب: شادی میں محض نمائش و فخر کے ہر کام سے بچنا چاہیے، مردجہ طریقہ پر گیٹ بنانا بھی اس میں داخل ہے۔ ”یعنی ناجائز ہے“ (مُع) (فتاویٰ محمودیہ ج ۱۲ ص ۳۹۲)

### موسیقی والی گھڑی گھر یا مسجد میں لگانا

سوال: ایک دیواری گھڑی چل رہی ہے جس میں گھنٹہ بجتے وقت موسیقی کے طور پر بہت ہی سریلی آواز میں چند گھنٹیاں بجتی ہیں، اس کے بعد اصل گھنٹہ بجتا ہے، ایسی موسیقی والی گھڑی گھر یا مسجد میں لگانا شرعاً جائز ہے یا نہیں؟ جواب: ایسی گھڑیوں کو رکھنا منوع و مکروہ ہوگا۔ ”استعمال نہیں کرنا چاہیے، گھنٹہ گھڑی کا مقصود وقت بتانا ہے نہ کہ ساز وغیرہ“ (مُع) (نظام الفتاوىٰ ج ۱ ص ۳۸۱)

### کیا موسیقی روح کی غذا اور ڈانس ورزش ہے؟

سوال: کیا یہ درست ہے کہ موسیقی روح کی غذا ہے؟ کیا رقص و موسیقی کو ”فناشی“ کہنا درست ہے؟ ہم جب بھی رقص و موسیقی کے لیے لفظ ”فناشی“ استعمال کرتے ہیں تو لوگ یوں گرم ہوتے ہیں جیسے ہم نے کوئی گناہ کبیرہ کر دیا ہو۔ ۲۔ کیا لوک رقص اور دوسرے ڈانس اسلام کی رو سے جائز ہیں؟ ۳۔ عموماً لوگوں کو کہتے ہیں کہ اگر ڈانس ورزش کے خیال سے کیا جائے، خواہ وہ کسی بھی قسم کا ڈانس ہو تو جائز ہے؟ کیا یہ درست ہے؟

جواب: یہ تصحیح ہے کہ موسیقی روح کی غذا ہے مگر شیطانی روح کی غذا ہے، انسانی روح کی نہیں، انسانی روح کی غذا ذکر الہی ہے۔ ۲۔ رقص حرام ہے۔ ۳۔ یہ لوگ خود بھی جانتے ہیں کہ رقص اور ڈانس کو ”ورزش“ کہہ کر وہ اپنے آپ کو دھوکہ دے رہے ہیں۔ بالکل اسی طرح جیسے کوئی شراب کا نام ”شربت“ رکھ کر اپنے آپ کو فریب دینے کی کوشش کرے۔ (آپ کے مسائل ج ۷ ص ۳۲۹)

### عیدِ دین میں باجا، بانسری، تاشا وغیرہ بجانا

سوال: بروز عیدِ دین تاشا، باجا یا فوج پیدل خواہ سوار تھیار بند اپنے ہمراہ لے کر نماز عیدگاہ میں جانا جیسا کہ دیانت دام پور میں دستور ہے تو یہ امر برائے شوکت دین اسلام جائز ہے یا نہیں؟

جواب: فوج پیدل و سوار سلاح بند کا جانا مباح ہے، شوکت اسلام اس سے کافی ہے، ذھول

تاشہ سے شوکت نہیں ہوتی اور نہ ترک محramat شرعی سے کچھ حرج ہوتا ہے۔ ” بلکہ ترک محramat لازم ہے ” (متع) (فتاویٰ رشیدیہ ص ۵۷۰)

### بغیر بائے کے راگ وغیرہ سننا

سوال: سمع، غنا اور راگ یہ تینوں ایک ہی چیز ہیں یا غیر اور یہ تینوں چیزوں میں بلا مزامیر کے سننا جائز ہیں یا نہیں؟ جب کہ گانے والا ان کو موافق قواعد موسیقی کے گائے؟

جواب: یہ تینوں الفاظ ایک معنی رکھتے ہیں، بلا مزامیر راگ سننا جائز ہے، اگر گانے والا محل فساد نہ ہو اور مضمون راگ کا خلاف شرع نہ ہو اور موافق موسیقی کے ہونا کچھ حرج نہیں۔ ”قدرتے تفصیل پہلے گزر چکی“ (متع)

### ساز کے بغیر گیت سننے کا شرعی حکم

سوال: اگر کوئی شخص بغیر ساز و موسیقی کے سر آیا جہا را گیت گاتا ہے تو دونوں صورتیں جائز ہیں یا ناجائز؟ یا عورت انفرادی یا اجتماعی سر آیا جہا کہ اس کو اس عورت کے محروم سننے ہوں، گیت گائے تو کیا حکم ہے؟ اور اگر اس کو اس کے غیر محروم بھی سننے ہوں تو کیا حکم ہے؟ جبکہ یہی گیت ریڈیو ٹیلپ ریکارڈر میں ساز و موسیقی کے ساتھ گایا جاتا ہے، اب اگر ان تمام صورتوں میں دف بجا کر گیت گایا جائے تو اس کا کیا حکم ہے؟ اس میں ہمارے بہت سارے رفقاء متلا ہیں اور اس کو گناہ بھی نہیں سمجھتے ہیں تو اس مسئلے کی وضاحت منظر عام پر لانا ضروری ہے۔

جواب: ساز اور آلات کے ساتھ گانا حرام ہے، خواہ گانے والا مرد ہو یا عورت اور تہاگائے یا مجلس میں اسی طرح جوا شعار کفر و شرک یا کسی گناہ پر مشتمل ہوں ان کا گانا بھی (گاؤں اس کے بغیر ہو) حرام ہے۔ البتہ مباح اشعار اور ایسے اشعار جو حمد و نعمت یا حکمت و دانتائی کی باتوں پر مشتمل ہوں ان کو ترجم کے ساتھ پڑھنا جائز ہے اور اگر عورتوں اور مردوں کا مجمع نہ ہو تو دوسروں کو بھی سنانا جائز ہے۔ اگر عورت بھی تہائی میں یا عورتوں میں ایسے اشعار ترجم سے پڑھے (جبکہ کوئی مرد نہ ہو) جائز ہے۔ آج کل کے عشقی گیت کسی حکمت و دانتائی پر مشتمل نہیں بلکہ ان سے نفاسی خواہشات ابھرتی ہیں اور گناہ کی رغبت پیدا ہوتی ہے اس لیے یہ قطعی حرام ہیں، عورتوں کے لیے بھی اور مردوں کے لیے بھی۔ حدیث میں ایسے ہی راگ گانے کے بارے میں فرمایا ہے کہ وہ دل میں نفاق پیدا کرتا ہے۔ (آپ کے مسائل ج ۷ ص ۳۳۳)

## منگنی میں بجائے جانا

سوال: منگنی میں باجائے جانا ضروری ہے، والدین بھی کہتے ہیں کہ اگر میں باجانہیں لے گیا تو لوگ دھوکہ باز کہیں گے، اب میرے لیے مشکل ہے، والدین مجبور کرتے ہیں؟

جواب: باجا، بجانا اور سنتا اور باجے کی محفل میں شریک ہونا سب منع ہے اور ناجائز کام میں کسی کی اطاعت نہیں، والدین ہوں یا کوئی اور ہو۔ ”ایسے موقع پر فلا تطعهما صاف ارشاد ربانی ہے“، (متع) (فتاویٰ محمودیہ ج ۱۵ ص ۳۹۰)

## کبوتر بازی ناجائز ہونے کی وجہات

سوال: امام صاحب نے اپنے وعظ میں کبوتر بازی کے بارے میں بہت سخت سنت کہا اور زید کا حوالہ دیتے ہوئے یہ کہا کہ وہ مسجد کے نزدیک کبوتر بازی کرتا ہے، اس کو توبہ کرنی چاہیے، اس فعل کی وجہ سے پہلی قومیں عارت کی گئی ہیں، کبوتر بازوں نے کہا کہ امام نے یہ جھوٹ بولا ہے کہ کبوتر بازی کی وجہ سے پہلی قوموں پر عذاب آیا ہے اور امام کے پیچھے نماز پڑھنی چھوڑ دی ہے، لہذا قرآن و حدیث کا جو حکم ہے، اس سے ہم کو آگاہ کیا جائے؟

جواب: کبوتر بازی جس طرح کہ آج کل کی جاتی ہے یہ سخت ناجائز اور حرام ہے، اس میں کتنی ہی باتیں شریعت کے خلاف ہیں، اول کوٹھوں پر چڑھنا اور پڑھوں کی بے پر دگی کی پرواہ نہ کرنا، دوسرا تالیاں، بجانا، سیٹیاں، بجانا اور سورچانا کہ یہ سب باتیں اہم و لعب کی غرض سے کرنا سخت گناہ ہے، تیسرا دوسروں کے کبوتر پکڑ لینا اور پھر ان کو داپس نہ کرنا بلکہ نیچ کر اپنے کام میں لانا یہ بھی حرام ہے۔ چوتھے اپنے شور و شغب سے جماعت اور نمازیوں کی نماز میں خلل ڈالنا اور ان کے خیالات کو پریشان کرنا یہ بھی سخت گناہ اور معصیت ہے اور ان سب باتوں کا مجموعہ خدا کا عذاب نازل کرنے کے لیے سب بن سکتا ہے، دنیا میں نہ آئے تو آخرت میں مواخذہ ہونا شرعی قاعدے سے ثابت ہے۔ ”لیکن کبوتر بازی کی وجہ سے کسی قوم پر عذاب آنا منصوص نہیں، امام صاحب کو ایسا نہیں کہنا چاہیے“، (متع) (کفایت الحفیظ ج ۹ ص ۱۸۰)

## حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کی تصویر کا نقشہ

سوال: ایک جگہ کلمہ شہادت کو اس طرح ترتیب دیا گیا ہے کہ اس سے باقاعدہ انسانی تصویر بن گئی ہے، اس تصویر کے متعلق کہا جاتا ہے یہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی تصویر ہے؟

**جواب:** جاندار کی تصویر کسی بھی طرح بنانا اور کسی کے لیے بھی بنانا حرام ہے، اور آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی تصویر بنانا تو براہ راست آپ صلی اللہ علیہ وسلم سے بغاوت اور مقابلہ کرنا ہے کہ آپ نے منع فرمایا، لہذا آپ ہی کی تصویر بنائیں گے معاذ اللہ نیز فرضی تصویر آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی طرف نسبت کرنا بھی بہتان ہے جس کی سزا جہنم ہے۔ یہ کسی دشمن اسلام کی سازش ہے۔ (مُع) (فتاویٰ محمود یہن ج ۱۲ ص ۳۶۷)

### حضرت حسین رضی اللہ تعالیٰ عنہ کی تصویر گھر میں رکھنا

**سوال:** حضرت حسین رضی اللہ تعالیٰ عنہ کی تصویر گھر میں رکھنا کیسا ہے اور ان کا فروخت کرنا اچھا ہے یا نہیں؟ اور آگ میں جلا دینا مناسب ہے یا نہیں؟

**جواب:** کسی نبی یا ولی کی تصویر گھر میں رکھنا حرام ہے، اس کو جلا دے۔ ”یہی حکم عام تصویروں کا ہے جب وہ کسی جاندار کی ہوں“ (مُع) (فتاویٰ رشید یہص ۷۷)

### اخبارات میں علماء کرام کی تصاویر

**سوال:** آج کل اخبارات میں علماء کرام کی تصاویر آرہی ہیں، اس فعل سے لوگ جنت پکڑتے ہیں تو اس فعل سے جنت پکڑنا اور اخبارات و رسائل میں تصاویر کا آنا کیسا ہے؟

**جواب:** ایسی تصویر سے جواز پر استدلال نہیں کیا جاسکتا کیونکہ شرعی مسائل کا ثبوت ادلہ اربعہ سے ہوتا ہے اور یہ کوئی سی بھی دلیل نہیں یہاں یہ بات بھی تحقیق طلب ہے کہ جن لوگوں کی تصاویر شائع کی جاتی ہیں ان کو اس کا علم بھی ہے اور علم ہے تو وہ اس کو جائز بھی کہتے ہیں، یہ صحیح نہیں معلوم ہوتا بلکہ وہ بھی ناجائز ہی کہتے ہیں۔ ”بالفرض اگر جائز بھی کہہ دیں تب بھی جائز نہیں“ (مُع) (فتاویٰ محمود یہن ج ۵ ص ۲۰۸)

### علماء کا ٹیلی ویژن پر آنا، تصویر کے جواز کی دلیل نہیں بن سکتا

**سوال:** میرا مسئلہ ”تصاویر“ ہیں، آپ نے تصاویر کے موضوع بے حیائی کی سزا پر خاص اطویل و مدلل جواب دیا لیکن جناب اس سے فی زمانہ جو ہمیں تصاویر کے سلسلے میں مسائل درپیش ہیں ان کی تشفی نہیں ہوتی کیونکہ بحیثیت مسلمان ہم سب جانتے ہیں کہ اسلام میں جانداروں کی تصویر کشی حرام قرار دی گئی ہے جبکہ اس دور میں تصاویر ہمارے ارد گرد بکھری پڑی ہیں، ٹوی وی سی آر اخبارات اور رسائل کی صورت میں۔ لہذا میرا مسئلہ یہی ہے کہ تصاویر ہمارے لیے ہر صورت میں حرام ہیں یا کسی صورت میں جائز بھی ہو سکتی ہیں؟ جیسے کہ بعض مجبوروں کے تحت یعنی تعلیمی اداروں، کالج،

یونیورسٹیوں میں امتحانی فارموں پر (خواتین مستثنی ہیں لیکن لڑکے تو لگاتے ہیں) شناختی کا رذ اور پاسپورٹ وغیرہ پر، اگر ان مجبوریوں پر بھی شریعت کی رو سے تصاویر جائز نہیں تو پھر آپ اس پارے میں کیا فرماتے ہیں کہ رمضان شریف میں خود میں نے امام کعبہ کوئی وی پر تراویح پڑھاتے دیکھا تھا (اگر آپ کہیں کہ اس میں قصور فلم بنانے والوں کا ہے تو جناب! کعبۃ اللہ میں علماء اس غیر شرعی فعل سے منع کرنے کا پورا حق رکھتے ہیں اور اس مقدس جگہ یقیناً ان کا حکم چلے گا) اس کے علاوہ آئے دن جید علمائے دین اخبارات وسائل ویژن پر نظر آتے ہیں اور پھر خود آپ ایک اخبار کے توسط سے مسائل کا حل بتاتے ہیں، اس اخبار میں تصاویر بھی ہوتی ہیں، اب یہ تو ممکن نہیں کہ لوگ اسلامی معلومات کا صفحہ پڑھ لیں اور غیر ملکی با تصویر اہم خبریں چھوڑ دیں، لہذا تصاویر کے سلسلے میں یہ اہم ضرورتیں ہیں۔ اب آپ یہ بتائیے کہ کیا ہم تعلیم حاصل نہ کریں؟ کیونکہ دوسری صورت میں ابتدائی جماعت سے ہی با تصویر قاعده پڑھایا جاتا ہے (الف) سے اندا اور (ب) سے بکری والا۔ ۲۹۔ پاسپورٹ کی تصویر کی وجہ سے بیرون ممالک جانا چھوڑ دیں (لوگ حج کے لیے بھی جاتے ہیں) ۳۰۔ اخبارات و رسائل اور قرآن وغیرہ سے کنارہ کشی کر لیں؟ تو پھر قرآن وغیرہ سے کنارہ کشی کر لیں؟ تو پھر طاہر القادری کی اور پروگرام "تفہیم دین" کی اسلامی تعلیمات سے کیسے مستفید ہوں گے؟ اور اخبار میں آپ کی مفید معلومات سے؟ میری خواہش ہے کہ آپ میرے خط کو قریبی اشاعت میں جگہ دیں تاکہ ان سب لوگوں کا بھی بھلا ہو جو تصاویر کے مسائل سے دوچار ہیں، میری تحریر میں کہیں کوئی تاخی محسوس کریں تو اپنی بیٹی سمجھ کر معاف فرمائیں؟

جواب: یہ اصول ذہن میں رکھئے کہ گناہ ہر حال میں گناہ ہے، خواہ (خدانخواست) ساری دنیا اس میں ملوث ہو جائے۔ دوسری اصول یہ بھی ملحوظ رکھیے کہ جب کوئی برائی عام ہو جائے تو اگر چہ اس کی نحوضت بھی عام ہو گی مگر آدمی مکلف اپنے فعل کا ہے۔ پہلے اصول کے مطابق کچھ علماء کا ثالی ویژن پر آنا، اس کے جواز کی دلیل نہیں نہ امام حرم کا تراویح پڑھانا ہی اس کے جواز کی دلیل ہے۔ اگر طبیب کسی بیماری میں بتلا ہو جائیں تو بیماری "بیماری" ہی رہے گی اس کو "صحت" کا نام نہیں دیا جاسکتا اور دوسرے اصول کے مطابق جہاں قانونی مجبوری کی وجہ سے تصویر بنوانی پڑے یا تصویر میں آدمی ملوث ہو جائے تو اگر وہ اس کو برائی سمجھتا ہے تو گناہ ہگار نہیں ہو گا اور اللہ تعالیٰ کے رحم و کرم سے توقع ہے کہ وہ اس پر مواخذہ نہیں فرمائیں گے لیکن جن لوگوں کے اختیار میں ہو کہ اس برائی کو مٹائیں، اس کے باوجود وہ نہیں مٹاتے تو وہ گنہگار ہوں گے، امید ہے ان اصولی باتوں سے آپ کا اشکال حل ہو گیا ہو گا۔ (آپ کے مسائل ج ۷ ص ۲۵۷)

## اخباروں کی تصویریوں کا حکم

سوال: اخباروں کے اندر جو فوٹو ہوتے ہیں اور مکان میں وہ اخبار رکھے رہتے ہیں ان کا مکان میں رکھنا کیسا ہے؟ جواب: فوٹو اور تصویریں قصد امکان میں رکھنا حرام ہے اور بلا قصد کسی اخبار یا کتاب میں رہ جائے تو یہ حرام نہیں مگر مکروہ یہ بھی ہے۔ ”اور رحمت کے فرشتے روکنے کے لیے کافی ہے“، (متع) (کفایت امفتی ج ۹ ص ۲۳۹)

## تصویر بنانے اور رکھنے میں فرق

سوال: ایک شخص نے اپنی تصویر یا چیخوائی اور وہ تصویر اعضاء باطن سے خالی ہے اور اس قدر اعضاء ظاہری پر شامل ہے جس سے حیات متصور ہوتی ہے اور اتنی چھوٹی ہے کہ ناظر کو بلا غور و خوض تفصیل اعضاء کی ظاہر نہیں ہوتی اور وہ اس کو جائز جانتا ہے تو یہ شرعاً جائز ہے یا حرام اور اس کو جائز کہنا کیسا ہے؟

جواب: تصویر بنانے کا حکم جدا گانہ ہے اور تصویر رکھنے اور استعمال کرنے کا حکم جدا گانہ ہے تصویر بنانے اور بنانے کا حکم تو یہ ہے کہ وہ مطلقاً حرام ہے خواہ تصویر چھوٹی بنائی جائے یا بڑی کیونکہ منع کی علت دونوں حالتوں میں یکساں ہے اور علت ممانعت مضامات تخلق اللہ (یعنی باری تعالیٰ کے فعل تخلیق کا مقابلہ کرنا) ہے اور استعمال کرنے کا حکم یہ ہے کہ اگر تصویر چھوٹی ہو اور اس کے اعضاء ظاہر نہ ہوں تو اس کو ایسے طور پر رکھنا کہ تعظیم کا شبہ نہ ہو جائز ہے، یا ضرورت کی وجہ سے استعمال کی جائے جیسے سکہ کی تصویر تو جائز ہے باقی بڑی تصویریں بلا ضرورت استعمال کرنا یا ایسی صورت سے رکھنا کہ تعظیم کا شبہ ہونا جائز ہے۔ (کفایت امفتی ج ۹ ص ۳۳۳)

## ترکیب نماز تصویریوں کے ساتھ شائع کرنا

سوال: میں نے گاؤں کے غریب مسلمانوں کی دینی تعلیم سے سرفرازی حاصل کرنے کے لیے کنشری زبان ہی میں ترتیب الصلوٰۃ معہ ترکیب الصلوٰۃ لکھی ہے اس میں قیام، رکوع و بجود جماعت وغیرہ کی تصویریں لے کر شائع کرنا چاہتا ہوں تاکہ نماز کی ترکیب اچھی طرح ذہن نشیں ہو جائے؟

جواب: تصویریں اور وہ بھی مذہبی تعلیم کی کتاب میں ہرگز نہ ہونی چاہئیں، اول تو قیام و رکوع وغیرہ سمجھانے کے لیے تصویریوں کی ضرورت نہیں، دوسرے یہ کہ اگر اس کو لازمی سمجھا جائے تو تصویر بغیر سر کی صرف گردن تک بنائی جائے سرنہ ہو تو وہ تصویر کے حکم میں نہ ہوگی۔ ”ساری دنیا میں بلا تصویر بھی نماز کی ترکیب سیکھنے سکھانے کا سلسلہ جاری ہے، وہ آسان بھی ہے اور صحیح بھی، ایسا دروازہ کیوں کھولا

جائے جس سے بہت سی براہیاں داخل ہونا شروع ہو جائیں، (مئ) (کفایت المفتی ج ۹ ص ۲۲۸)

## تصویری کشی سے متعلق علمائے مصر سے سوال و جواب

مصر سے واپسی کے وقت کافی تعداد میں علماء و عمامہ دین مصر جو پہنچانے کے لیے تشریف لائے تھے مصر کے عام قاعدے کے مطابق ان کی خواہش ہوئی کہ وفد کا فوٹو لیا جائے، حضرت مفتی صاحب نے منع فرمایا، علماء مصر کا ایک گروہ فوٹو کو جائز قرار دیتا ہے، ان حضرات نے بحث شروع کر دی۔ بحث مختصر مگر بہت دلچسپ تھی، سوال و جواب کے جملے اب تک ذہن میں ہیں، جہاں تک حافظہ کام کر رہا ہے سوال و جواب کے الفاظ یہ تھے۔

علماء مصر:

الْتَّصُوِيرُ الْمُمْنُوعُ إِنَّمَا هُوَ الَّذِي يَكُونُ بِصُنْعِ الْإِنْسَانِ وَمُعَالَجَةُ  
الْأَيْدِي وَهَذَا لَيْسَ كَذَالِكَ إِنَّمَا هُوَ عَكْسُ الصُّورَةِ

ترجمہ: ”ممنوع تو وہ تصویر ہے جو انسان کے عمل اور ہاتھوں کی کاری گری سے ہو، فوٹو میں کچھ نہیں کرنا پڑتا یہ تو صورت کا عکس ہوتا ہے۔“

حضرت مفتی صاحب:

كَيْفَ يَنْتَقلُ هَذَا الْعَكْسُ مِنْ الزِّجَاجَةِ إِلَى الْوَرَقِ؟

ترجمہ: ”یہ عکس کیمروں کے لینس سے کاغذ پر کس طرح منتقل ہوتا ہے؟“

علماء مصر:

بَعْدَ عَمَلٍ كَثِيرٍ ترجمہ: ”بہت کچھ کاریگری کرنا پڑتی ہے۔“

حضرت مفتی صاحب:

أَئُ فُرْقٌ بَيْنَ مُعَالَجَةِ الْأَيْدِي وَصُنْعِ الْإِنْسَانِ وَالْعَمَلِ الْكَثِيرِ؟

ترجمہ: ”انسان کے عمل، ہاتھوں کی کاریگری اور بہت کچھ کاری گری میں کیا فرق ہے؟“

علماء مصر:

نَعَمْ هُوَ شَيْءٌ وَاحِدٌ ترجمہ: ”کوئی فرق نہیں، سب کا ایک ہی مفہوم ہے۔“

حضرت مفتی صاحب:

إِذَا حُكِمُهَا وَاحِدٌ ترجمہ: ”لہذا حکم بھی سب کا ایک ہی ہے۔“

علمائے مصر حضرت مفتی صاحب کی حاضر جوابی سے بے حد متاثر ہوئے اور کچھ ایسے خاموش ہوئے کہ جواب نہ دے سکے۔ (کفایت المفتی ج ۹ ص ۵۱۲)

### اپنا فوٹو اپنے پاس رکھنا

سوال: اگر کوئی شخص اپنا فوٹو بنوا کر اپنے پاس رکھے یا کہیں بھیجے تو جائز ہے یا نہیں؟

جواب: ناجائز ہے۔ (فتاویٰ محمودیہ ج ۵ ص ۲۰۸) ”جب بلا ضرورت ہو“ (م‘ع)

### تصاویر برکت کیلئے گھر میں رکھنا

سوال: مکان وغیرہ میں برکت و خوبصورتی کے لیے علماء کرام و بزرگان دین کی تصاویر کو رکھنا جائز ہے یا نہیں؟ جواب: ایسی تصویر کا گھر میں خوبصورتی و برکت کے لیے رکھنا شرعاً حرام ہے اس سے برکت نہیں ہوتی بلکہ خوست ہوتی ہے کیونکہ ملائکہ رحمت کا آنا موقوف ہو جاتا ہے۔ (فتاویٰ محمودیہ ج ۵ ص ۲۰۸) ”جیسا کہ حدیث شریف میں وارد ہے، یاد رہے کہ برکت کے کام کرنے سے برکت آتی ہے، مخف کاغذوں سے برکت نہیں آتی، اس زمانہ میں سخت دھوکہ ہے کہ لوگ مخف کاغذوں میں برکت سمجھنے لگے“ (م‘ع)

### درختوں میں بھی حیات ہے پھر ان کی تصویر کیوں جائز ہے؟

سوال: تصویر کھنچوانا کیا حکم رکھتا ہے؟ اور انسان اور جانوروں کی تصویر میں کیا فرق ہے؟ انکشافات جدیدہ سے ثابت ہو چکا ہے کہ درخت بھی جاندار ہیں تو کیا اس کا حکم بھی انسان اور جانوروں کے مساوی ہے؟ جواب: تصویر کھنچنا اور کھنچوانا ناجائز ہے، خواہ دستی ہو یا عکسی دنوں تصویریں ہیں اور تصویر کا حکم رکھتی ہیں، تصویر سے مراد جاندار کی تصویر ہے خواہ انسان ہو یا حیوان، مکانات کے نقے، درختوں کی تصاویر ناجائز نہیں، تحقیقات جدیدہ سے درختوں میں جس قسم کی حیات دریافت ہوئی ہے وہ انسان و حیوان کی حیات سے مختلف ہے، دنوں زندگیوں کا تفاوت بدیہی اور مشاہدہ ہے، پس حکم کا اختلاف کچھ بعد نہیں۔ (کفایت المفتی ج ۹ ص ۲۳۲) ”دنوں کا حکم الگ الگ ہے“ (م‘ع)

### جاندار کی تصویر بنانا کیوں ناجائز ہے؟

سوال: جانداروں کی تصویریں بنانا کیوں منع ہے؟ جواب: بے جان چیزوں کی تصویر دراصل نقش و نگار ہے اس کی اسلام نے اجازت دی ہے اور جاندار چیزوں کی تصویر کو اس لیے منع فرمایا ہے کہ یہ بت پرستی اور تصویر پرستی کا ذریعہ ہے حدیث میں ہے کہ ”جاندار کی تصویر بنانے والوں سے

قیامت کے دن کہا جائے گا کہ اپنی بنای ہوئی تصویر میں جان ڈالو۔” (آپ کے مسائل ج ۷ ص ۲۶)

### شیر کی کھال کیا تصویر کے حکم میں ہے؟

سوال: شکاری لوگ شیر، چیتے وغیرہ کی کھال اس طرح نکالتے ہیں کہ پورا سر اس کے ساتھ رہنے دیتے ہیں اور اس چڑے کو جس کے ساتھ پورا سر مع آنکھ وغیرہ کے ہوتا ہے گھر میں رکھتے ہیں، سوال یہ ہے کہ کیا اس طرح حیوان کے سر کو رکھنا جائز ہے یا تصویر کی طرح اس کا رکھنا بھی جائز نہ ہوگا؟

جواب: یہ تصویر کے حکم میں نہیں ہے۔ (فتاویٰ محمودیہ ج ۵ ص ۱۸۳) ”یکن عام طور پر مقصد نمائش ہوتی ہے جو درست نہیں جیسا کہ اگلے فتوے میں مذکور ہے“ (مع)

### شیر کی کھال میں گھاس بھر کر اس کو شیر بنانا

سوال: اس زمانے میں بڑے گھرانوں میں شیر کی کھال میں گھاس بھر کر اس کو شیر کی شکل بنادیتے ہیں اور مکان میں بطور نمائش رکھتے ہیں یہ درست ہے یا نہیں؟

جواب: گھاس وغیرہ بھر کر اس طرح شیر کی صورت بنانا اس کا رکھنا اس کی نمائش کرنا درست نہیں۔ (فتاویٰ محمودیہ ج ۱۵ ص ۳۲۲)

### تصویر اور فوٹو میں فرق کیا ہے؟

سوال: تصویر اور فوٹو میں کچھ فرق ہے یا نہیں؟ فوٹو رکھنا شرعاً کیسا ہے؟ جواب: حکم کے اعتبار سے ہر دور میں کچھ فرق نہیں، فوٹو بالکل تصویر کے حکم میں ہے، حیوان ”جاندار“ کا فوٹو رکھنا شرعاً ناجائز ہے بے جاندار درخت وغیرہ کا فوٹو رکھنا اتنا درست ہے۔ (فتاویٰ محمودیہ ج ۵ ص ۹۰)

### کیا فوٹو تخلیق ہے؟ اگر ہے تو آئینے اور پانی میں بھی تو شکل نظر آتی ہے

سوال: فوٹو گرافی تخلیق نہیں ہے، اگر تخلیق ہے تو آئینے اور پانی میں بھی تو آدمی کی شکل نظر آتی ہے؟ دوسرے فلم کے ذریعے اسلام کی اشاعت ہونے کی ضرورت اور اُنہی وی ایسے شروع ہوئے ہیں کہ ہر مسلمان کے گھر میں موجود ہیں، اس ضرورت کو سمجھتے ہوئے اس کو اچھے مصرف میں استعمال کیا جائے، اس کی اسلام میں کیا حیثیت ہے؟

جواب: فلم اور تصویر آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے ارشاد سے حرام ہیں اور ان کو بنانے والے ملعون ہیں، ایک ملعون چیز اسلام کی اشاعت کا ذریعہ کیسے بن سکتی ہے؟ فوٹو کو ”عکس“، کہنا خود فرمی ہے کیونکہ اگر انسانی عمل سے اس عکس کو حاصل نہ کیا جائے اور پھر اس کو پائیدار نہ بنایا جائے تو

فوٹوں میں بن سکتا، پس ایک قدر تی اور غیر اختیاری چیز پر ایک اختیاری چیز کو قیاس کرنا خود فرمی ہے۔ ”فلمسی صنعت“ کا لفظ ہی بتاتا ہے کہ یہ انسان کی بنائی ہوئی چیز ہے۔ (آپ کے مسائل ج ۷ ص ۶۱)

### تصویر دار کا غذ کو جلانا

سوال: جس کا غذ میں کسی انسان کی تصویر بھی ہو تو اس کو جلانا چاہیے یا نہیں؟

جواب: اگر محض تصویر ہے تو اس کو جلانا درست ہے۔ (فتاویٰ محمودیہ ج ۱۲ ص ۳۷۶) ”یا اور کسی طرح تصویر کو ختم کر دیا جائے،“ (متع)

### فوٹو بطور یادگار رکھنا

سوال: فوٹو یا تصویر کو آرائش کے لیے رکھا جائے مناسب ہے یا نہیں؟ یا صرف یادگار کے لیے نصف فوٹو رکھا جائے؟ بہت سی کتابوں میں بھی تصاویر ہوتی ہیں، کیا ان کا رکھنا درست ہے؟

جواب: جاندار کا فوٹو پورا ہو یا نصف یادگار کے لیے آرائش کے لیے بہر صورت ناجائز ہے، اگر کتابوں میں تصاویر ہوں جیسے لغت کی کتاب المنجد میں ہے اور وہ کتابیں بند ہیں تو گنجائش ہے۔ (فتاویٰ محمودیہ ج ۱۲ ص ۳۵۹) ”رکھنے کی نہ کر ایسی کتابیں تیار کرنے کی،“ (متع)

### دفاتر میں محترم شخصیتوں کی تصاویر آؤ یا کرنا

سوال: بہت سی سرکاری عمارتوں مثلاً عدالتوں، سکولوں، کالجوں، ہسپتاں، پولیس اسٹیشنوں اور دوسرے سرکاری حکوموں میں خاص طور پر اہم شخصیتوں کی تصاویر آؤ یا کرنا کہ جن میں قائد اعظم محمد علی جناح، علامہ اقبال کی تصویریں نمایاں طور پر شامل ہیں اور وہ مستقل طور پر آؤ یا کرنا کیا اسلامی نقطہ نظر سے سرکاری حکوموں میں اس طرح تصویریں لگانا کہاں تک درست ہے؟ اور اس کے بارے میں کیا احکامات ہیں؟ جواب: دفتروں میں محترم شخصیتوں کے فوٹو آؤ یا کرنا کرنا مغربی تہذیب ہے، اسلام اس کی نفی کرتا ہے۔ (آپ کے مسائل ج ۷ ص ۶۰)

### صرف آنکھ اور دانت کی تصاویر

سوال: ہم بغرض تجارت مبنجی یا سرمدہ بنا کر فروخت کرنا چاہتے ہیں، تو کیا مبنج کے لیبل پر صرف دانت کی تصویر اور سرمدہ کے لیبل پر صرف آنکھ کی تصویر لگانا جائز ہوگا؟ جواب: صرف دانت اور صرف آنکھ کی تصویر درست ہے، جب کہ بقیہ چہرہ نہ ہو۔ (فتاویٰ محمودیہ ج ۱۲ ص ۳۹۳)

## تصویریں اللئے سے قباحت دور نہ ہوگی

سوال: اگر کسی کے یہاں تصویریں بنگی ہیں، اس کے یہاں کیا علماء کا جانا، اس کمرہ میں بیٹھ کر ناشستہ کرنا، کھانا کھانا اور منع نہ کرنا گناہ ہے یا نہیں؟ اگر تصویریں اللہ تعالیٰ جامیں تو کیا قباحت دور ہو جائے گی؟  
 جواب: علماء کے ذمہ اپنی حیثیت کے مطابق نبی عن انمنکر لازم ہے۔ اس کا ترک کرنا گناہ ہے، تصویریں اللئے سے قباحت دور نہ ہوگی، البتہ کچھ مستور ہو جائے گی۔ (فتاویٰ محمودیہ ج ۵ ص ۱۱۲) ”اگر علماء کو تصاویر کا اس مکان میں ہونا معلوم نہ ہو سکے یا اللئے کی وجہ سے یا ان کی طرف نظر نہ کرنے کی وجہ سے تو وہ کیسے گناہ گار ہوں گے۔“ (ممع)

## تصویر مٹانے کی ترکیب

سوال: ایک عورت نے ریشم میں اپنے فوٹو کھنپوار کھے ہیں، لیکن اب اس کو توجہ ہوئی تو وہ کیا کرے، جلا دے یا استعمال میں لائے؟ جواب: اگر کپڑے کو رنگ لیا جاوے جس سے فوٹو ”تصویر“ باقی رہے تو پھر استعمال درست ہو گا۔ (فتاویٰ محمودیہ ج ۱۲ ص ۳۰۳) ”اور اگر دھاگے سے تیار کردہ ہیں جیسے پھول نکالے جاتے ہیں تو ان دھاگوں کو نکالا جا سکتا ہے۔“ (ممع)

## شناختی کارڈ فوٹو کے ساتھ

سوال: آج کل حکومت نے شناختی کارڈ کو ہر شخص کے لیے ضروری قرار دیا ہے جس کے پاس نہیں ہو گا وہ جا سوس سمجھا جائے گا، اس حکم کی پابندی کرنا کیسا ہے؟

جواب: جب ایک ملک میں شہری بن کر رہتا ہے تو وہاں کے قانون پر عمل کرنا ہو گا، قانون کی خلاف ورزی مستقل جرم ہے جس کی سزا ناقابل برداشت ہے۔

جس طرح قانونی مجبوری کی وجہ سے بعض ملازمین کو بیسہ کرنا پڑتا ہے جس میں قمار بھی ہے اور سود بھی، نیز رشوت دیئے بغیر بھی دفع ظلم یا وصولیابی حق کی کوئی صورت نہیں، اسی طرح شرعی جواز کے باوجود قلب میں شدید انکار کے ساتھ اس شناختی کارڈ کو بھی برداشت کیا جائے اور استغفار بھی کرتے رہے تو امید ہے کہ حق تعالیٰ معدود قرار دیں گے۔ (فتاویٰ محمودیہ ج ۷ ص ۳۶۶)

## شناختی کارڈ جیب میں بند ہو تو مسجد جانا صحیح ہے

سوال: بعض لوگوں سے میں نے سنا ہے کہ انسان کی تصویر مسجد میں لے جانا گناہ ہے تو ہم نماز کے لیے جاتے ہیں، ہماری جیب میں شناختی کارڈ ہوتا ہے تو اس سے ظاہر ہوتا ہے کہ ہم گناہ

کرتے ہیں، اس کے جائز یا ناجائز ہونے کے بارے میں ہمیں بتائیں؟

جواب: شناختی کارڈ جیب میں بند ہو تو مسجد میں جانا صحیح ہے۔ (آپ کے مسائل ج ۷ ص ۶۱)

### چار انگل کی لنگوٹی باندھ کر تماشا کرنا

سوال: ہمارے یہاں نہ لوگ تماشا کرتے ہیں، یہ لوگ چار انگل کی لنگوٹی باندھ کر کھیلتے ہیں،

ڈھول بجاتا ہے اور اس پر انعام مانگتے ہیں، کیا یہ جائز ہے؟

جواب: لوگوں کے سامنے ستر کھولنا، تماشا کرنا، تاچنا، ڈھول بجانا اور اس پر انعام مانگنا سب ناجائز ہے، تماشا کرنے والے ہوں یاد رکھنے والے ہوں اور اس پر پیسے دینے والے سب گنہگار ہیں، سب کو توبہ لازم ہے۔ (فتاویٰ محمودیہ ج ۱۵ ص ۳۹۲) "اور یہ کمالی حرام ہے" (مُع)

### مداری کا کھیل و یکھنا دکھانا

سوال: مداری کا کھیل دکھانا، مثلاً سر بدن سے الگ کر دینا، ڈبہ سے کوئی چیز نکال کر دکھانا، چاقو مارنا وغیرہ یہ کھیل دکھانا دیکھنا کیسا ہے؟ جواب: چونکہ اس میں خداع اور دھوکہ ہے، اس لیے پُل جائز نہیں۔ (فتاویٰ مفتاح العلوم غیر مطبوعہ) "اور نفع کچھ ہے نہیں" (مُع)

### نی وی پر کر کت میچ دیکھنا

سوال: نیلی ویژن پر کر کت میچ دیکھنا جائز ہے یا نہیں؟

جواب: اسلام ایک سمجھیدہ پاکیزہ نہ ہب ہے، شریفانہ زندگی گزارنا سکھاتا ہے، کھیل تماشوں بیہودہ مشاغل جن سے دینی دینوی کوئی غرض صحیح اور مفید مطلب وابستہ نہیں ہوتا، صرف وقت گزاری اور وہمی، وقتی، نفسانی مزہ دلچسپی ہوتا، ناعقبت اندیشی اور محض خیالی مستی اس کا حاصل ہوا یے کاموں کی ناپسندیدگی اور تاروا ہوتا ہلاتا ہے اس لیے ہر ہب و لغو کو منوع قرار دیتا ہے، کر کت کا کھیل دیکھنا اور سننا یے ہی لغو ہب و لعب میں سے ہے، نیز دین سے آزاد لوگوں کے مجموعوں کی طرف رجحان اور قلبی میلان، ان سے اختلاط دلچسپی ان کا ذکر مرح تعریف وغیرہ بہت سے امور کے باعث بھی ممانعت میں شدت پیدا ہو جاتی ہے اور نی وی خود آللہ ہو ہے، اس کا استعمال و احتیال خود واجب الترک ہے، پھر اس میں غیر محارم کی عربیاں و نیم عربیاں تصاویر بھی آتی ہیں جو صاحب صورت کی پوری حکایت ہوتی ہے حالانکہ احتجیج کے تو کپڑوں کو بھی شہوت ولنت سے دیکھنا حرام ہے اور ناجائز سے تلذذ اضاعت وقت آخرت سے غفلت میں اضافہ سینما، گانا وغیرہ بہت سی چیزوں کی طرف مغضی ہونا بھی اس کے ناجائز

ہونے کو موکد و ثبت کر دیتا ہے اس لیے قطعاً اجازت نہیں ہو سکتی۔ (فتاویٰ مفتاح العلوم غیر مطبوعہ)  
**کفار کے تہواروں میں کرتب و کھانا**

سوال: غیر مسلموں کے تہوار مثلاً دیوالی، دہرہ میں مسلمان کوئی کرتب یا کمال مثلاً انھی گھما نا بتلا کر ان سے انعام حاصل کرتے ہیں اور ان کے ساتھ باجا بھی بخواتے ہیں تو یہ انعام کا لینا ان سے درست ہے یا نہیں؟ جواب: جائز نہیں۔ (فتاویٰ مفتاح العلوم غیر مطبوعہ) ”گانے بجائے کی کمائی حلال نہیں“ (متع)

### غیر مسلم سے تہوار کے دن ہدیہ یہ لینا

سوال: غیر مسلم اپنے تہواروں کے موقع پر مسلمانوں کو اگر کوئی تخفہ یا ہدیہ دیں تو لینا درست ہے یا نہیں؟  
جواب: درست ہے۔ (فتاویٰ مفتاح العلوم غیر مطبوعہ) ”کچھ چڑھاوے کی تو ہے نہیں“ (متع)

### ہندوؤں کو مردہ جلانے کیلئے لکڑی دینا

سوال: غیر مسلم اپنے جنائز کے جلانے کے لیے مسلمانوں سے لکڑیاں مانگتے ہیں تو ان کو لکڑیاں دینا درست ہے یا نہیں؟ جواب: درست ہے۔ (فتاویٰ مفتاح العلوم غیر مطبوعہ)  
”ضرورت مند غیر مسلم کی اعانت کرنا بھی محمود ہے“ (متع)

### ٹی ولی والے کے یہاں کا طعام کھانا

سوال: امام صاحب ایک شخص کے یہاں مستقل کھانا کھاتے ہیں، اب وہ شخص ٹیلی ویژن لے آیا، امام صاحب نے فہماش کی، اس نے کہا کہ فروخت کر دوں گا، فی الحال ٹی ولی گھر میں ہے، آیا امام صاحب وہیں کھانا کھاتے رہیں یا نہیں؟ جواب: اگر ایسا ہی اندیشہ ہے تو کھانا ان کے یہاں سے منگا کر اپنے مجرہ و مکان میں کھا سکتے ہیں، ان کے یہاں نہ جایا کریں۔ (فتاویٰ مفتاح العلوم غیر مطبوعہ) ”تاکہ وہ اس ام المغائب کو گھر سے نکال دیں۔“ (متع)

### کھیل تماشوں کو امداد کا ذریعہ بنانا

سوال: آج کل امداد بھار کے لیے بعض سکولوں میں گیدھر گیکے جاتے ہیں اور لڑکے تماشا بتلاتے ہیں اس میں مسلمانوں کے لڑکے بھی ہوتے ہیں، اسی طرح کے تماشوں میں بطور ایکٹر مسلمان لڑکوں کو کام کرنا جائز ہے یا نہیں؟ جواب: یہ طریقہ امداد کا درست نہیں ہے لہو و لعب

اور کھیل تماشوں کو امداد کا ذریعہ بنانا موجب شرم ہونا چاہیے۔ (کفایت الحفیظ ج ۹ ص ۱۹۸)

### کیرم کھلنے کا حکم

سوال: خاکسار کو کسی کھیل کا شوق نہیں ہے، شترنج سینما وغیرہ سب سے محفوظ ہوں پڑھنے لکھنے اور گھر کے کام میں مصروف رہتا ہوں، میرے استاد کہتے ہیں کہ جاؤ دماغ کی تفریح کرو، لہذا دو چار روز سے محلہ میں کیرم کھلنے چلا جاتا ہوں اور کچھ ورزش کر لیتا ہوں، کیرم کے متعلق بعض لوگوں کا خیال ہے کہ تاش، شترنج سے بہتر ہے، تاش شترنج سے مجھے خود فرست ہے؟

جواب: اگر کیرم میں بازی (یعنی ہار جیت کی کوئی قیمت) نہ لگائی جائے محض تفریح کی غرض سے تھوڑی دیر کھیل لیا جائے اور اس کی وجہ سے کسی ضروری اور مذہبی کام میں خلل نہ آئے تو آپ کے حالات کے اعتبار سے مباح ہو گا۔ (کفایت الحفیظ ج ۹ ص ۲۰۰)

### مردوں کو ہندو لے میں جھولنا

سوال: واسطے فرحت طبع کے ہندو لے میں جھولنا کیسا ہے؟ جواب: تھوڑی سی دیر کو جھولنا مباح ہے، زیادہ مشغولی ناجائز ہے۔ (فتاویٰ رشید یہ ص ۵۶۲) "یہ اباحت فی نفسہ ہے اور اگر ہندو لا ایسی جگہ ہے جہاں فواحش کی کثرت ہو تو تھوڑی دیر کے لیے بھی منع کیا جائے گا" (متع)

### روپے کو بطور زیور ہار بنا کر گلے میں ڈالنا

سوال: جس روپے، ٹھنڈی، چونی وغیرہ میں تصویر ہے، اس کو عورتوں کے گلے میں ڈالنا، اس کو گلے یا کمر میں رکھنا اور نماز پڑھنا درست ہے یا نہیں؟

جواب: گلے میں ڈالنا درست نہیں اور پاس رکھ کر نماز پڑھنا درست ہے کیونکہ اول میں ضرورت نہیں، ثانی میں ضرورت ہے۔ (امداد الفتاویٰ ج ۲ ص ۱۳۵) "اپنے مال کی حفاظت ہے" (متع)

### بچہ کو جھخنے سے بہلانا

سوال: نابالغ بچہ کو جھخنے سے بہلانا کیسا ہے؟ جبکہ تصویر والے نہ ہوں یہ مزامیر میں تو شامل نہیں؟

جواب: یہ مزامیر میں شمار نہیں، اس کی گنجائش ہے۔ (فتاویٰ محمود یہ ص ۱۲ ج ۳۵۸)

### کشتی چلانے میں مقابلہ کرنا

سوال: بعض جگہ کشتیاں چلاتی جاتی ہیں، اس غرض سے کہ دیکھیں کون اپنی کشتی آگے نکالے

جو آگے نکلے اس کو انعام دیا جاتا ہے اور بعض مرتبہ بغیر انعام کے بھی کشتیاں چلانی جاتی ہیں کہ دیکھیں کون کشتی آگے نکالے شرعاً یہ فعل کیسا ہے؟

جواب: اگر شخص لہو و لعب کے لیے ایسا کرتے ہیں تو شرعاً منوع ہے اگر اس سے مقصود یہ ہے کہ جہاد میں بسا اوقات دریائی سفر اور کشتیاں چلانے کی نوبت آتی ہے اس کے لیے مشق کر لی جائے تو یہ منوع نہیں بلکہ پسندیدہ ہے بشرطیکہ انعام کوئی تیرادے۔ (فتاویٰ محمودیہ ج ۱۳ ص ۲۰۳) ”مقابلہ کرنے والے آپس میں شرط نہ تھہرا میں ورنہ قمار ہو گا“ (ممع)

### نعت یا حمد کے اشعار بلند آواز سے پڑھنا

سوال: نعت یا حمد کی غزل عاشقانہ کہ جس میں کوئی کذب اور لغونہ ہو بلند آواز سے کہ جس میں نشیب و فراز ”موسیقی“، بھی ہو، طبعی یا کسی پڑھنا جائز ہے یا نہیں؟ جواب: ایسے اشعار کا پڑھنا بحسن صوت درست ہے اگر اس سے کوئی مفسدہ پیدا نہ ہو۔ (فتاویٰ رشیدیہ ص ۵۶۹)

### کیا قوالی جائز ہے؟

سوال: قوالی جو آج کل ہمارے یہاں ہوتی ہے اس کا کیا حکم ہے؟ آیا صحیح ہے یا غلط؟ جبکہ بڑے بڑے ولی اللہ بھی اس کا اہتمام کیا کرتے تھے اور اس میں سوائے خدا اور اس کے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی تعریف کے کچھ بھی نہیں تو کیا ہے؟ اور ہمارے اسلامی ملک میں فرعون کیوں پاری ہے؟

جواب: نعتیہ اشعار کا پڑھنا سننا تو بہت اچھی بات ہے بشرطیکہ مضمایں خلاف شریعت نہ ہوں لیکن قوالی میں ذہول، باجا اور آلات موسیقی کا استعمال ہوتا ہے یہ جائز نہیں اور اولیاء اللہ کی طرف سے ان چیزوں کو منسوب کرنا ان بزرگوں پر تہمت ہے۔ (آپ کے مسائل ج ۷ ص ۳۲۷)

### کیا قوالی سننا جائز ہے جبکہ بعض بزرگوں سے سننا ثابت ہے؟

سوال: قوالی کے جواز یا عدم جواز کے بارے میں آپ کیا فرماتے ہیں؟ اور راگ کا سننا شرعاً کیسا ہے؟ جواب: راگ کا سننا شرعاً حرام اور گناہ کبیرہ ہے شریعت کا مسئلہ جو آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم سے ثابت ہو وہ ہمارے لیے دین ہے اگر کسی بزرگ کے بارے میں اس کے خلاف منقول ہوا اول تو ہم نقل کو غلط سمجھیں گے اور اگر نقل صحیح ہو تو اس بزرگ کے فعل کی کوئی تاویل کی جائے گی اور قوالی کی موجودہ صورت قطعاً خلاف شریعت اور حرام ہے اور بزرگوں کی طرف اس کی نسبت بالکل غلط اور جھوٹ ہے۔ (حوالاً بالا)

### ہاتھی کا پہلا سوار

سوال: ہاتھی پر سب سے پہلے کون شخص سوار ہوا؟ جواب: باوجود تلاش کے معلوم نہ ہو سکا، البتہ حیات الحیوان کے مطالعہ سے معلوم ہوتا ہے کہ ہاتھی کا وجود ذوالقرینہ کے زمانے میں تھا۔ ”اس علم پر کوئی اسلامی مستند موقوف بھی نہیں، ہاں یہ سوال ہونا چاہیے کہ ہاتھی کی سواری کا کیا حکم ہے؟ سو ہاتھی پر سواری کرنا مباح ہے“، (متع) (فتاویٰ عبدالحی ص ۵۵۵)

### تالی بجائے کا حکم

سوال: تالی کے لہو و لعب میں داخل ہونے کی کیا دلیل ہے؟

— جواب: تالیاں بجانا لہو و لعب میں داخل ہے، شریعت مقدسہ نے عورتوں کو جب کہ وہ نماز پڑھ رہی ہوں اور کوئی ضرورت پیش آئے، اجازت دی ہے کہ ہاتھ کو ہاتھ پر مار کر اپنا نماز میں مشغول ہونا ظاہر کر دیں اس کی یہ صورت تعلیم فرمائی کہ ایک ہاتھ کی ہتھیلی دوسرے ہاتھ کی پشت پر ماریں کیونکہ ہتھیلی کو ہتھیلی پر مار کر بجانا لہو و لعب کی صورت اور رقصوں کا فعل ہے، نیز اظہار مرت کے موقعوں میں تالیاں بجانا کر کفار یورپ کا خاص طریقہ ہے۔ لہذا اہل اسلام کو اول اس وجہ سے کہ لہو و لعب کی صورت ہے، دوم اس وجہ سے کہ کفار یورپ کی مشابہت ہے، تالیاں بجائے سے باز رہنا چاہیے۔ (کفایت المفتی ج ۹ ص ۱۰۱)

### صرف فتح پانے والی جماعت کو انعام دینا

سوال: فٹ بال کھیلنے والے دفریقوں میں سے فقط فتح پانے والی جماعت کو بطور انعام کے کوئی چیز کوئی شخص دے تو ایسی صورت میں یہ کیسا ہے؟

جواب: صرف ایک فریق کو انعام دینا جائز ہے۔ (کفایت المفتی ج ۹ ص ۱۸۹)

### گھوڑے کی رلیں کا حکم

سوال: آج کل ایک کھیل رلیں کا نکلا ہے اس میں گھوڑوں پر بازی لگائی جاتی ہے، گھوڑے کی دوسرے شخص کے ہوتے ہیں اور بازی لگانے والے دیگر اشخاص ہوتے ہیں اس پر انعام مقرر ہوتا ہے اور بازی لگانے والا پہلے پانچ دس روپے کا نکٹ خریدتا ہے اگر اس کا گھوڑا آگے نکل گیا تو اس کو کئی ہزار کی رقم ملتی ہے، اب سوال یہ ہے کہ اگر کوئی شخص اس کھیل کے لیے اپنے گھوڑے رکھے اور اپنی عی سوار، تو وہ شخص کیا گنہگار ہو گا؟

یہ گھوڑے والا بازی نہیں لگاتا، صرف اپنے گھوڑے اور سوار اس کام کے لیے دیتا ہے اس کو بھی سرکار انعام دیتی ہے، بعض لوگ اس کھیل کو قمار کہتے ہیں اور بعض لوگ کہتے ہیں کہ مسابقت خیل ہے، رسول خدا صلی اللہ علیہ وسلم بھی گھوڑوں کی ریس پر انعام دیا کرتے تھے، گھوڑے والے شخص پر مواخذہ نہیں ہے جو بازی کھلتے ہیں وہ گنہگار ہیں جیسے کوئی کسی کو کرائے پر مکان دے، پھر کرایہ دار چاہے اس میں عبادت کرے یا اور کوئی کام کرے؟ جواب: ہاں گھوڑے کا مالک جو خود بازی نہیں لگاتا وہ قمار بازی کا گنہگار نہیں ہے مگر اس میں کوئی شبہ نہیں کہ یہ ریس محض قمار بازی کے لیے کرائی جاتی ہے اور وہ بھی اس میں ایک قسم کی شرکت کرتا ہے۔ پس بحیثیت وَلَا تَعَاوُنُوا عَلَى الْأَثْمِ وَالْعَدُوَانِ وَهُوَ اس فعل میں شرکت کی وجہ سے کراہت کا مرتكب ہے۔ (کفایت المفتی ج ۹ ص ۱۸۳)

### کیمرے کی تصویر کا حکم

سوال: میں آپ کا کالم "آپ" کے مسائل اور ان کا حل، "اکثر پڑھتا ہوں، بہت دنوں سے ایک بات کھٹک رہی تھی، آج ارادہ کیا کہ اس کا اظہار کروں۔ مسئلہ ہے "تصویر بنانا یا بنانا" اس سلسلے میں تین الفاظ ذہن میں آتے ہیں، "تصور، مصور، تصویر" سب سے پہلے انسان کے تصویر میں ایک خاکہ آتا ہے، چاہے وہ کسی کے بارے میں ہو یہ خاکہ مصور کے ذہن میں آتا ہے جس کو وہ قلم کے ذریعے یا برش سے کاغذ یا کینوس پر اور اگر وہ بت تراش ہے تو ہتھوڑا اور جھینکنی سے پھر یاد یا وار پر منفصل کرتا ہے، مصور یا بت تراش کے عمل کے نتیجے میں تصویر بنتی ہے جس کو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے حرام قرار دیا ہے۔ فوٹو کھنچنا ایک دوسرا عمل ہے اس کو "تصویر بنانا" کہنا ہی غلط ہے، یہ عکس بندی ہے یعنی کیمرے کے لیزر پر عکس پڑتا ہے اور اس کو پلیٹ یا ریل پر محفوظ کر لیا جاتا ہے۔ کیمرے کے اندر کوئی "چغد" بیٹھا ہوا نہیں ہے جو قلم یا برش سے تصویر بنائے یہ عکس بالکل اسی طرح شیشے پر پڑتا ہے جیسے آئینہ دیکھتے ہیں، کیا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے آئینہ دیکھنے کو بھی حرام قرار دیا ہے؟ آئینہ دیکھنے میں نہ تصویر کام کرتا ہے نہ مصور یہ تو عکس ہے جو خود بخود آئینے پر پڑتا ہے۔

کارٹون کو آپ تصویر بنوائی کہہ سکتے ہیں اس لیے کہ اس میں مصور کا تصویر کا فرماء ہے اور یہ اس لیے بھی حرام ہے کہ اس میں تفحیک اور تمثیل کا پہلو نمایاں ہے اس کو تو دیکھنا بھی درست نہیں ہے۔ آپ اخبار دیکھیں اس میں ہر خبر کے ساتھ عکس بندی ہوتی ہے، مولانا فضل الرحمن، مولانا شاہ احمد نورانی کی فوٹو ز آتی ہیں، تو کیا یہ حضرات بھی گناہ کبیرہ انجام دے رہے ہیں؟ ۲..... پروگرام "اقرأ" کے بارے میں ایک لڑکے نے پوچھا کہ فی وی دیکھے یا نہ دیکھے؟

آپ نے منع کر دیا کہ وہ لڑکے اس لیے کہ اس میں تصور نظر آتی ہے، آپ کو خدا کا خوف نہ آیا کہ آپ نے اس کو قرآن شریف کی تعلیم سے روک دیا۔

۳..... اسی طرح آپ نے کھیلوں کے بارے میں سمجھا ہے کہ یہ "لہو ولعب" ہے جس کی رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ممانعت فرمائی ہے، کیا کر کٹ فٹ بال ہا کی، اسکواش یہ سب لہو ولعب ہیں؟ آپ کے ذہن میں "ورزش براۓ صحت جسمانی" کا کوئی تصور ہی نہیں ہے؟

۴..... ایک مرتبہ کسی نے پوچھا کہ موسيقی روح کی غذا ہے، اس بارے میں آپ کا کیا خیال ہے؟ آپ نے جواب دیا: "موسيقی روح کی غذا ہے مگر شیطانی روح کی" یہ جو درگا ہوں پر قوالياں ہوتی ہیں، یہ سب شیطانی روحیں ہیں؟ مجھے بچپن میں پڑھی ہوئی گلتان کی ایک کہانی یاد آتی۔ ایک مرتبہ آپ ہی جیسے ایک مولانا حضرت سعدیؒ سے موسيقی کے بارے میں الجھ گئے، بحث کرتے ہوئے دونوں آبادی سے باہر نکل گئے، کیا دیکھتے ہیں کہ ایک چڑاہا ایک ٹیلے پر بینخ کر بانسری بجارت ہے اور اونٹ اس کے سامنے وجد میں ناج رہا ہے، سعدیؒ کی نظر اونٹ اور چڑاہے پر پڑی تو مولانا سے کہنے لگے: مولانا! آپ سے تو یہ اونٹ سمجھدار معلوم ہوتا ہے۔

۵..... آخر میں آپ سے گزارش ہے کہ براہ کرم "تصویر اور عکس بندی"، "کھیل اور ورزش" "موسيقی اور وجدان" کا فرق سمجھنے کی کوشش کریں، تعلیم یافتہ لوگ خصوصاً نوجوان آپ کے خیالات سے کیا تاثر لیتے ہوں گے؟

جواب: ا..... کیمرے کے اندر جو "چغد" بیٹھا ہوا ہے وہ مشین ہے جو انسان کی تصویر کو محفوظ کر لیتی ہے جو کام مصور کا قلم یا برش کرتا ہے وہی کام یہ مشین نہایت سہولت اور سرعت کے ساتھ کر دیتی ہے اور اس مشین کو بھی انسان ہی استعمال کرتے ہیں۔ یہ منطق کم از کم میری سمجھ میں تو نہیں آتی کہ جو کام آدمی ہاتھ یا برش سے کرے تو وہ حرام ہو اور وہی کام اگر مشین سے کرنے لگے تو وہ حلال ہو جائے! اور پھر آنحضرت فوٹو کے تصویر ہونے کا بھی انکار فرماتے ہیں حالانکہ عرف عام میں بھی فوٹو کو "تصویر" ہی کہا جاتا ہے اور تصویر ہی کا ترجمہ "فوٹو" ہے۔ الغرض! آپ نے ہاتھ کی بنائی ہوئی اور مشین کے ذریعے اتاری ہوئی تصویر کے درمیان جو فرق کیا ہے یہ صرف ذریعے اور واسطے کا فرق ہے مال اور نتیجے کے اعتبار سے دونوں ایک ہیں۔ اور حدیث نبوی "المصورون اشد عذاباً يوم القيمة" میں ہاتھ سے تصویر ہنانے والے اگر شامل ہیں تو مشین کے ذریعے ہنانے

والے بھی اس سے باہر نہیں اور جن کو "اشد عذاباً، غرمایا ہو وہ گناہ کبیرہ کے مرکب ہیں یا صغيرہ کے؟ اس کا فیصلہ آپ خود ہی فرماسکتے ہیں؟ میرے لکھنے کی ضرورت نہیں۔ اگر مزید تفصیل کی ضرورت ہو تو مفتی محمد شفیع صاحب مرحوم کارسالہ "التصویر لاحکام التصویر" ملاحظہ فرمائجئے۔

جواب: ۲..... قرآن کریم کی تعلیم سے کون مسلمان روک سکتا ہے؟ مگر تصویر سے بھی قطع نظر

جو آلہ ہو ولعب اور فحاشی کے لیے استعمال ہوتا ہوا سی کو قرآن کریم کے لیے استعمال کرنا خود سوچنے کہ قرآن کریم کی تعظیم ہے یا تو ہیں؟ اگر آپ ایسے کپڑے میں جو گندگی کے لیے استعمال ہوتا ہو قرآن کریم کو پیشنا جائز نہیں سمجھتے تو جو چیز معنوی نجاستوں اور گندگیوں کے لیے استعمال ہوتی ہے اس کے ذریعے قرآن کریم کی تعلیم کو کیسے جائز سمجھتے ہیں؟ قطع نظر اس سے کہ تصویر حرام ہے یا نہیں؟ ذرا غور فرمائیے! سکرین کے جس پر دے پر قرآن کریم کی آیات پیش کی جا رہی تھیں، تھوڑی دیر بعد اسی پر ایک رقصہ و فحاشہ کا رقص پیش کیا جانے لگا، کیا مسلمانوں کے دل میں قرآن کریم کی یہی عظمت رہ گئی ہے؟ اور اگر کوئی شخص قرآن کریم کی اس اہانت سے منع کرے تو آپ اس پر فتویٰ صادر فرماتے ہیں کہ اسکے دل میں خدا کا خوف نہیں ہے، سبحان اللہ! کیا ہنسی انقلاب ہے.....!

جواب: ۳..... یہ تو آپ بھی جانتے ہیں کہ "لہو ولعب" کھیل کو دی کا نام ہے اس لیے اگر میں نے کھیلوں کو لہو ولعب کہا تو کوئی بے جا بات نہیں کہ آپ "ورزش برائے صحبت جسمانی" کے فلسفے کو لے بیٹھے حالانکہ "کھیل برائے ورزش" کو میں نے بھی ناجائز نہیں کہا، بشرطیکہ ستر نہ کھلے اور اس میں مشغول ہو کر حوانج ضروریہ اور فرائض شرعیہ سے غفلت نہ ہو جائے لیکن دور جدید میں جو کھیل کھلے جا رہے ہیں جن کے میں الاقوامی مقابلے ہوتے ہیں اور جن میں انہماں کے در بڑھ گیا ہے کہ شہروں کی گلیاں اور سڑکیں تک "کھیل کے میدان" بن گئے ہیں آپ ہی فرمائیں کہ کیا یہ سب کچھ "ورزش برائے صحبت جسمانی" کے مظاہرے ہیں؟ آپ مجھ سے زیادہ جانتے ہیں کہ دور جدید میں کھیل ایک مستقل فن اور حجم بددور ایک "معزز پیشہ" بن چکا ہے اس کو "ورزش" کہنا شاید اپنے ذہن و عقل سے نا انصافی ہے اور اگر فرض کر لیا جائے کہ یہ "ورزش" ہی ہے تو ورزش کے لیے بھی حدود و قیود ہیں یا نہیں؟ جب ان حدود و قیود کو توڑ دیا جائے تو اس "ورزش" کو بھی ناجائز ہی کہا جائے گا۔

جواب: ۴..... موسيقی کو "شیطانی روح کی غذا" صرف میں نے نہیں کہا بلکہ "الشعر من مزامير الشیطان" تو ارشاد نبوی ہے اور گانے والیوں اور گانے کے آلات کے طوفان کو علامات قیامت میں ذکر فرمایا ہے۔ آلات موسيقی کے ساتھ گانے کے حرام ہونے پر فقهاء و صوفیاء بھی کا اتفاق ہے اور اسی میں گفتگو ہے،

آدمی بہر حال آدمی ہے وہ سعدی کا اونٹ نہیں بن سکتا کیونکہ سعدی کا اونٹ احکام شرعیہ کا مکلف نہیں جبکہ یہ ظلم و جنگل مکلف ہے۔ آلات سے تاثر میں بحث نہیں، بحث اس میں ہے کہ یہ تاثر اشرف الخلوقات کے شایان شان بھی ہے یا نہیں؟ اور حکیم انسانیت صلی اللہ علیہ وسلم نے اس تاثر کی تحسین فرمائی ہے یا تقدیح؟ جواب: ۵..... مجھے توقع ہے کہ آپ ”فاروقی بصیرت“ سے کام لیتے ہوئے ان حفاظت پر غور فرمائیں گے اور حلال و حرام کے درمیان فرق و امتیاز کی کوشش کریں گے۔ (آپکے مسائل ج ۷ ص ۲۵۷)

## اجرت اور کراچی

### آن پاسائی کی اجرت

سوال: ہمارے یہاں آنا پاسائی کا یہ دستور ہے کہ ایک من انماج پر ایک کلو چنگی کا نٹے ہیں اور ۸۰ پیسہ اجرت کے ہیں، کیا یہ چنگی گاہک کی رضامندی سے جائز ہے؟

جواب: آنا پسینے کی اجرت میں یہ آنا لینا درست نہیں اگر اتنی مقدار غلہ گاہک کی رضامندی سے کاٹ لیا جائے تو درست ہے۔ ”یعنی موخر کو مقدم قبل العمل کر دیا جائے جائز صورت پر عمل ہو جائے گا“ (ممع) (فتاویٰ محمودیہ ج ۱۲ ص ۳۵۹)

### آن چھاننے کی اجرت کا حکم

سوال: پسا ہوا آنا چھاننے کی اگر اجرت یوں نہ ہوئی جائے کہ نصف سیر آنا دیں تو یہ صورت قفسی طحان میں ناجائزہ صورت ہے جہاں یہ شرط ہو کہ اسی آٹے میں سدیں گے لیکن اگر مطلقاً آنا نہ ہوایا گیا تو کوئی حرج نہیں جائز ہے۔ پھر خواہ اسی میں سے دوے۔ پس صورت مسئلہ میں جب آنا چھاننے کی اجرت آنا نہ ہو تو یہ شرط تو ہوتی نہیں کہ اسی آٹے میں سے دیا جائے گا البتہ عادت یہی ہے کہ اسی میں سے دوے ہیں لیکن المشروط کا شرط دکا شہنشہ کیا جائے کیونکہ اس کے ساتھ ہی یہ بھی عادت ہے کہ اگر ویسا ہی دوسرا آنا دے دیا جائے تو عذر نہیں کیا جاتا۔ اس سے معلوم ہوا کہ آنے میں سے لینا شرط یا حکم شرط میں نہیں بلکہ اتفاقی بات ہے اب اگر بلا شرط آنے میں سے دے دیا جائے جب بھی جائز ہوگا کیونکہ شرط کا اثر یہ ہوتا ہے کہ وہاں خلاف کرنے سے مطالبہ کیا جاسکے۔ (مقالات حکمت ص ۳۶۳)

### آٹے کا ادھار

سوال: عموماً چکلی پر جب کرنٹ نہیں ہوتا تو لوگ سیر دو سیر آٹا لے جاتے ہیں اور غلہ رکھ جاتے ہیں،

جب ان کا غلہ پس جاتا ہے تو وہ آٹا منہا کر لیا جاتا ہے اور کردہ اور پسائی لے لی جاتی ہے، آیا یہ صورت درست ہے؟ جواب: اس طرح قرض میں آٹا منہا کرنا درست ہے۔ (فتاویٰ محمودیہ ج ۱۳ ص ۳۰۸)

### جانور کی جفتی کی اجرت

سوال: آج کل زجفتی کے لیے بلا اجرت نہیں چھوڑتے، کیا یہ امیر و غریب سب کے لیے ناجائز ہے یا کسی کی تخصیص ہے؟ جواب: اس میں سب کا حکم برابر ہے۔ "یعنی سب کے لیے ناجائز ہے" (متع) (فتاویٰ محمودیہ ج ۷ ص ۳۶۳)

### دلائی کی اجرت دونوں طرف سے لینا

سوال: کچھ لوگ دلائی "ایجنت" کا کام کرتے ہیں، دیکھا جاتا ہے کہ وہ بالع اور مشتری دونوں سے کمیشن لیتے ہیں، کیا دلال کے لیے دونوں سے کمیشن لینا جائز ہے؟

جواب: دلال شرع میں اجیر کا نام ہے اور دلائی شرع میں اجرت کا نام ہے اور اجیر جس کا کام کرتا ہے اسی سے اجرت پانے کا مستحق ہے یہ دلال اگر بالع کا کام کرتا ہے تو بالع کا اجیر ہے اور بالع سے اجرت پانے کا مستحق ہے اور اگر مشتری کا کام کرتا ہے تو مشتری سے اجرت پانے کا مستحق ہے اور یہ جائز نہ ہوگا کہ عمل تو صرف ایک کار کے اور اجرت دونوں سے لائی کا نام ڈبل اجرت ہے جس کو ناجائز کہا جاتا ہے۔  
ہاں اگر کوئی شخص دونوں کا کام کرتا ہے تو الگ الگ کام ہونے کی بنا پر دونوں سے متین عمل کی اجرت لے سکتا ہے۔ (نظام الفتاویٰ ج ۷ ص ۲۹۷)

### جزار کی امامت اور اجرت جائز ہے

سوال: بکری وغیرہ کو اجرت پر ذبح کرنے والا قصائی اگر امام بن جائے تو اس کی امامت صحیح ہے یا نہیں؟  
جواب: بالکل صحیح ہے اور ذبح شاة وغیرہ پر اجرت لینا شرعاً منوع نہیں۔ "عمل ذبح کوئی ناجائز فعل نہیں" (متع) (فتاویٰ عبدالمحیٰ ص ۵۳۹)

### دیوی دیوتاؤں کی تصویریوں کو فریم کرنا کیسا ہے؟

سوال: زید نقشوں اور تصویریوں کو شیشے میں لگانے اور طغیری بنانے کا کام کرتا ہے جس میں کفار کی دیوی، دیوتاؤں کی تصویریں بھی آتی ہیں، اب سوال یہ ہے کہ زید ایسی تصویریوں کی فریم بن کر اجرت لے سکتا ہے یا نہیں؟

جواب: عمل اور محنت کی اجرت تو فی نفسہ جائز ہے لیکن یہ عمل اعانت علی المعصیت کی وجہ سے

مکروہ اور قابل ترک ہے۔ ”اور ایمانی غیرت کے بھی خلاف ہے“ (مُع) (فتاویٰ رحیمیہ ج ۲۷۶ ص ۲۷۶)

**ہندوؤں کی لغش کو ایک جگہ سے دوسری جگہ منتقل کرنے کی اجرت**

سوال: یہاں کافروں کی لغش کو مسلم اداروں کی موڑیں، ہسپتال سے لے کر ان کے مکان تک پہنچاتی ہیں اور یہ کام اجرت پر ہوتا ہے، یہ کیسا ہے؟ جواب: اس میں کوئی قباحت نہیں، لغش کو اٹھانے اور ہاتھ لگانے سے احتراز کرنا چاہیے۔ (فتاویٰ رحیمیہ ج ۲۷۶ ص ۲۵۵)

### فلم سازوں کو مکرہ کرانے پر دینا

سوال: میرے ایک دوست کا گیٹ ہاؤس ہے، اس میں مسافر آ کر کرایہ پر رہتے ہیں، ان مسافروں میں کبھی چند مسافر ایسے بھی ہوتے ہیں جو فلم ساز یا قول ہوتے ہیں، ان کے ساتھ اجنبی عورتیں بھی ہوتی ہیں اور وہ مخلوط رہتے ہیں اور انہا پروگرام بناتے ہیں، ایسے لوگوں کو مکرہ کرانے پر دینا کیسا ہے؟

جواب: جانتے ہوئے ایسے بدکاروں کو مکرہ کرایہ پر دینا اعانت علی المعصیت ہونے کی وجہ سے درست نہیں۔ ”ہرگز نہیں دینا چاہیے ورنہ یہ بھی گناہ میں ان کا شریک ہوگا“ (مُع) (فتاویٰ رحیمیہ ج ۲۷۶ ص ۲۷۳)

### جتنے کرانے پر مکان لیا ہے، اس سے زائد کرایہ دینا

سوال: میں مکہ مکرہ جا کر کوئی فلیٹ چھاٹھ ہزار روپے کرانے پر لے لوں اور زمانہ حج میں پندرہ ہزار میں حاج کرام کو دیدوں، تو یہ آٹھ ہزار کا منافع جائز ہو گا یا نہیں؟

جواب: جو صورت آپ چاہتے ہیں یہ تو حدود حرم سے باہر کسی اور جگہ بھی درست نہیں جتنی رقم کسی جگہ بھی کرایہ مکان کی آپ ادا کریں اتنی رقم پر دوسرے کو دے سکتے ہیں، اگر اس سے زائد رقم لیں گے تو اس کو صدقہ کرنا ہوگا۔ (فتاویٰ محمودیہ ج ۷ ص ۳۶۹)

### ادھار کی وجہ سے قیمت میں زیادتی مکروہ اور خلاف مردود ہے

احقر نے سوال کیا کہ بہت سی کمپنیاں نقد اور ادھار کی قیمتوں میں فرق رکھتی ہیں کہ ایک سو روپے مکن ہوتا اور ادھار ایک سو دس روپے مکن دیتے ہیں، یہ بظاہر ایک حیلہ سود کھانے کا ہے اس پر ارشاد فرمایا کہ فتویٰ توجہ اسی کا دینا چاہیے۔ (کمائی الہدایہ) مگر یہ کہہ دیا جائے کہ کبھی بالربا کی وجہ سے مکروہ ہے دوسرے خلاف مردود ہے۔ ( مجلس حکیم الامم ص ۲۵۲) (اشرف الاحکام ص ۱۷۸)

### کرایہ دار دکان میں اگر خنزیر کا گوشت بیچے

سوال: وقف کی دکان ایک غیر مسلم کرایہ دار کو دی ہے وہ اس میں خنزیر کا گوشت فروخت کرتا ہے،

دکان گاؤں سے فاصلے پر ہے اور اس کا کرایہ وقف قبرستان کے مقدمہ میں خرچ ہو رہا ہے، کیا حکم ہے؟  
 جواب: جب دکان کرایہ پر دی ہے اور یہ شرط نہیں کی کہ اس میں خنزیر کا گوشت فروخت کیا جائے پھر کرایہ دار بھی فروخت کرے وہ اس کا اپنا عمل ہے اور اس کو اس سے روکا بھی نہیں جاسکتا کیونکہ اس کے مذہب میں خنزیر کی خرید و فروخت کرتا صحیح ہے، نیز شہر سے باہر دوسرا کرایہ دار بھی میسر نہیں آ سکتا اور اس کی آمدنی وقف کے مقدمہ میں بھی خرچ ہو رہی ہے۔ ان حالات میں مجبوراً اس کو برداشت کیا جاسکتا ہے۔ (فتاویٰ محمودیہ ج ۷ ص ۳۲۳)

### خنزیر کی خرید و فروخت کا حکم

سوال: جناب مفتی صاحب! کیا اسلام میں خنزیر کی خرید و فروخت کی گنجائش ہے یا نہیں؟

جواب: اسلام نے چونکہ خنزیر کو شخص الحیں اور حرام قرار دیا ہے اور خنزیر سے ہر قسم کے انتقام اور اس کی خرید و فروخت کو بھی ناجائز اور حرام قرار دیا ہے اس لیے کسی مسلمان کے لیے اسلامی نقطہ نظر سے خنزیر کو ذریعہ آمدن بنا تا قطعاً زیادہ نہیں۔ یہی وجہ ہے کہ شرعاً خنزیر جب عقد میں خواہ مبیعد ہو یا شن ہو تو عقد باطل ہے۔ لہذا خنزیر کی خرید و فروخت جائز نہیں ہے تاہم جب اسلامی ملک میں ذمی رہائش پذیر ہوں تو ان کو آپس میں اس کی خرید و فروخت کی گنجائش موجود ہے۔

لما قال العلامة مرغินانی: اذا كان احد العوضين او كلاهما محرماً فالبيع فاسد كالبيع بالميته والدم والخمر والخنزير. (الهداية ج ۳ ص ۵۳ باب البيع الفاسد) (قال العلامة طاهر بن عبد الرشيد: ولو باع الخمر والخنزير كان باطلًا باعها من مسلم او لمسلم. (خلاصة الفتاوى ج ۳ ص ۱۲۳ كتاب البيوع، الباب الرابع في البيع الفاسد وحكمه) ومثله في الهندية ج ۳ ص ۱۳۶ كتاب البيوع، الباب الحادى عشر في احكام البيع الغير الجائز) (فتاویٰ حقانیہ ج ۲ ص ۵۱)

### مسافرخانہ کی آمدنی

سوال: ہمارے مسافرخانے میں اکثر ویژت شہر ہی کے عیاش لوگ آ کر روم بک کر لیتے ہیں اور اپنے ساتھ کوئی بھی لڑکی لے کر دیا تین گھنٹہ رہ کر چلے جاتے ہیں اور بک کرانے والے کہتے ہیں کہ ہم دونوں میاں بیوی ہیں تو ایسی صورت میں مسافرخانہ کی آمدنی حلال ہے یا حرام؟

جواب: مسافرخانہ بنا اور اس کا کرایہ لینا درست ہے اس کوشش کے باوجود کہ وہاں برائی نہ ہو نے پائے پھر بھی اگر آنے والے برائی کریں تو مسافرخانہ والوں پر اس کا گناہ نہیں ہو گا۔ (فتاویٰ محمودیہ ج ۷ ص ۲۹۲)

## کرایہ ادا نہ کرنے کی صورت میں سامان اٹھا لینا

سوال: ایک شخص نے اپنے بھائی کو کھنڈی کے لیے روپیہ قرض دیا تھا کہ وہ آہستہ آہستہ دیتا رہے گا لیکن چار ماہ بعد جب قرض ادا نہ ہوا تو وہ کھنڈی اٹھا کر لے گئے، دو چار ماہ کا کرایہ بھی ان سے وصول کیا تو یہ جائز ہے یا نہیں؟ جواب: صرف اپنا دیا ہوا قرض روپیہ وصول کرنے کا حق ہے، اس سے زائد وصول کرنا جائز نہیں وہ سود ہے خواہ کسی نام سے ہو۔ (فتاویٰ محمودیہ ج ۲۰۲ ص ۱۲)

## کرایہ میں حقوق العباد کی رعایت کا حکم

سوال: جہاز اور میل میں بارہ برس تک کے بچے سے نصف کرایہ لیتے ہیں، ہمارے ساتھ ایک تیرہ (۱۳) برس کا لڑکا ہے اس کو ہم نے کرایہ دے کر لکھ ماسٹر کے پاس بھیجا، اس نے صورت دیکھ کر آدھے کرایہ کا لکھ دیا، اس معاملہ میں ہم کو مواخذہ آخرت کے خوف سے پورا کرایہ دلوانا ضروری ہے یا نہیں؟ جواب: ضروری ہے۔ (مقالات حکمت ص ۳۱۹) (اشرف الاعدام ص ۲۳۱)

## تعویذات و عملیات

### کیا تعویذ میں اثر ہے؟

سوال: کیا عامل کے جائز تعویذ کے استعمال سے اپنے مضر و مفید مقاصد کی تکمیل ہو جائے، پھر اعتقاد رکھنا جائز ہے یا مسنون طریقہ اور دعاء سے مقاصد کی تکمیل کا آرزو مندرجہ تراجمہ درست ہے؟ جواب: حقیقی نفع و ضرر تو اللہ تعالیٰ کے قبضہ و قدرت میں ہے، مگر جس طرح غذا و دوا میں اللہ تعالیٰ نے اثر رکھا ہے اسی طرح تعویذات میں بھی اثر رکھا ہے لیکن کسی چیز کو اللہ تعالیٰ کی طرح نفع و ضرر کا مالک تصور کر لینا جائز نہیں، فقط دعا پر اعتماد کر لینا اعلیٰ مقام ہے جس کو نصیب ہو جائے۔ (فتاویٰ محمودیہ ج ۱۲ ص ۳۷)

”اس باب میں عوام کے عقائد بہت خراب ہیں ایسے میں علمی عملی ہر طرح اصلاحی اقدامات کی ضرورت ہے“ (ممع)

### تعویذ کے ذریعے جنات کو جلانا

سوال: اگر بچہ یا عورت پر جن کا شبهہ ہوتا ہے تو اس جن کو جلا دیتے ہیں، آیا جن کو جلا کر مار ڈالنا جائز ہے یا ناجائز؟ جواب: اگر کسی تدبیر سے پیچھا نہ چھوڑے تو درست ہے، بہتر ہے کہ اس تعویذ میں یہ لکھ دے ”اگر نہ جائے تو جل جائے“ (امداد الفتاویٰ ج ۲۳ ص ۸۸)

## چوری برآمد کرنے کیلئے عملیات

سوال: چور معلوم کرنے کے لیے ایک آیت بیضہ مرغ پر لکھتے ہیں اور پھر کوئی سورۃ پڑھ کر اس پر ایک بچہ کی نظر ڈلواتے ہیں، وہ لڑکا انڈے میں دیکھ کر بتلاتا ہے کہ فلاں شخص فلاں چیز کو لیے ہوئے ہے اس ترکیب سے بعض چوروں کا پتہ چل گیا ہے، شاہ ولی اللہ صاحبؒ نے لکھا ہے کہ اس ترکیب پر یقین نہ کرے، قرآن کا اتباع کرے حالانکہ یقین یا ظن غالب پیدا ہونے کے لیے ایسا ہو رہا ہے؟

جواب: عمل اس لیے ہے کہ جس کا اس طرح پتہ چلے اس کی تحقیق بطریق شرعی کریں لیکن عوام اس حد سے آگے بڑھ جاتے ہیں، اس لیے میرے نزدیک بالکل جائز نہیں۔ (امداد الفتاوی ج ۲۳ ص ۸۸)

”عوام تو عوام خواص کو بھی حد سے آگے بڑھتے دیکھا ہے ایسی حالت میں منع کی صورت ہی راجح ہے“ (مُع)

## چور یا گم شدہ چیز معلوم کرنے کیلئے منتر اور ٹوٹکے معتبر ہیں یا نہیں؟

سوال: چور یا گمشدہ چیز معلوم کرنے کے بارے میں بعض ٹوٹکے منتر حیلے غیرہ شرعاً درست ہیں یا نہیں؟ اور کیا یہ معتبر ہیں یا نہیں؟ جواب: اس قسم کے اعمال شرعاً جنت نہیں ہیں، ان پر اعتماد نہ کرنا چاہیے۔ (فتاویٰ عثمانی ج ۱ ص ۲۷۶)

## جهاڑ پھونک نہ کرنا افضل ہے

سوال: ناجائز یا جائز جهاڑ پھونک جیسا کہ اکثر دستور ہے کہ قرآن شریف کی آیت سے جهاڑ پھونک کرتے ہیں اور میں مطلق نہیں کرتا تو یہ میرا خیال خراب تو نہیں اور کلام الہی کو کلام الہی جانتا ہوں؟

جواب: جهاڑ پھونک جائز تو ہے مگر افضل یہی ہے کہ نہ کیا جائے، آپ کا عقیدہ ٹھیک ہے۔ (امداد الفتاوی ج ۲۳ ص ۸۸)

”جائز جهاڑ پھونک کرنے والوں پر کمیر یا ان کی تحریر نہ ہو“ (مُع)

## ناچاقی دور کرنے کیلئے شوہر پر تعویذ کرنے کا حکم

سوال: زید کی بہن عمر کے نکاح میں عرصہ ۱۲ یا ۱۳ سال سے ہے اور ہر طرح فرمانبردار اور اطاعت گزار ہے لیکن عمر سے ہمیشہ مارتا پیٹتا ہے اور تکلیف اور آزار پہنچاتا ہے، زید اور اس کی بہن صبر سے کام لیتے ہیں مگر اس ظالم پر کچھ بھی اثر نہیں ہوتا، طلاق حاصل کرنا چند جو ہات کی بناء پر مشکل ہے اس صورت میں عملیات سے عمر کو مطیع کرنا یا سرزنش کرنا جائز ہے یا نہیں؟ یا اور کوئی صورت ہو تو بتلادیں؟

جواب: سب سے اچھا راستہ تو یہ ہے کہ عمر کے لیے خوش خلقی کی دعا کیجھے اور نرمی اور فہماش سے راہ راست پلانے کی کوشش کی جائے لیکن اگر یہ چیزیں کارگرنہ ہوں تو کسی دیندار اور پابند شرع عامل سے ایسے

تعویذ وغیرہ لینے میں کوئی حرج نہیں جن سے شوہر کے دل میں بیوی کی محبت پیدا ہو جائے لیکن تعویذات و عملیات کے ذریعے اسے نقصان پہنچانا ہرگز جائز نہیں سخت گناہ ہے۔ (فتاویٰ عثمانی ج ۱ ص ۲۸۰)

### کسی عورت کیلئے تعویذ کرنا تاکہ وہ نکاح پر راضی ہو جائے

سوال: بیوہ عورت کو کوئی عمل پڑھ کر نکاح کے لیے آمادہ کرنا جائز ہے یا نہیں؟ کوئی عمل قرآن یا غیر قرآن سے پڑھ کر؟ جواب: عمل باعتبار اثر کے وقت کے ہیں، ایک یہ کہ جس پر عمل کیا جائے وہ مغلوب الحجت والعقل ہو جائے، ایسا عمل اس مقصود کے لیے جائز نہیں جو شرعاً واجب نہ ہو جیسے نکاح کرنا کسی معین مرد سے کہ شرعاً واجب نہیں، اس کے لیے ایسا عمل جائز نہیں۔

دوسرے یہ کہ مطلوب کو اس مقصود کی طرف توجہ بلا مغلوبیت ہو جائے، پھر بصیرت کے ساتھ اپنے لیے مصلحت تجویز کرئے ایسا عمل ایسے مقصود کے لیے جائز ہے، پھر اس حکم میں قرآن وغیر قرآن مشترک ہیں۔ (امداد الفتاوی ج ۳ ص ۸۹) ”بشرطیکہ غیر قرآن میں استمد اذیغیر اللہ نہ ہو“ (ممع)

### بے پردہ خاتون سے جھاڑ پھونک کرانے کا حکم

سوال: مندرجہ ذیل طریقے سے جھاڑ پھونک کرنا یا اس سے استفادہ کرنا ازروئے شریعت جائز ہے یا نہیں؟ ایک غیر شادی شدہ بالغ خاتون جنہوں نے یہ طریقہ نکالا ہے کہ ان کے اعلان کے مطابق کوئی ولی یا سائیں بابا کا سایہ ان پر ہو گیا ہے اور اس ولی یا سائیں بابا نے خاتون کو یہ حکم دیا ہے کہ ان کے حکم سے تم انسانیت کی خدمت کرو یہ بات ظاہر نہیں ہوئی کہ یہ سائیں بابا زندہ ہیں یا مردہ؟ بلکہ خاتون سے جب بھی اس کے متعلق پوچھا گیا تو فرماتی ہیں کہ انہیں یہ بتانے کی اجازت نہیں، طریقہ علاج یہ ہے کہ یہ خاتون بناو سنگھار کر کے بے پردہ بیٹھ جاتی ہیں اور ہر آنے والے سے خواہ وہ مرد ہو یا عورت اس کا حال پوچھتی ہیں، میریض اپنا حال بتاتا ہے، خاتون کے سامنے پھولوں کا ہار ڈگا ہوا ہوتا ہے جس کے متعلق خاتون کا کہنا ہے کہ وہ ولی یا سائیں بابا اس ہار کے سامنے بر اجمان ہوتے ہیں جنہیں صرف وہ خاتون ہی دیکھ سکتی ہیں، کوئی دوسرا شخص اس ولی یا سائیں بابا کی آواز نہیں سن سکتا، خاتون میریض کا حال اس ہار کی طرف رخ کر کے دہراتی ہیں اور تھوڑی دیر منتظر رہتی ہیں، گویا انہیں کوئی خاموش پیغام مل رہا ہے، پھر میریض کو بتاتی ہیں کہ سائیں بابا نے کہا ہے کہ تمہارا مسئلہ حل ہو جائے گا، سائل کو دو باقیں ازروئے شرع غلط محسوس ہوئیں:

۱..... اسلام میں پرده بندی حکم ہے، مگر یہ خاتون صرف بے پرده ہی نہیں بلکہ پوری طرح میک اپ کے مجلس میں بیٹھتی ہیں اور ہر ایک سے بے جواباً نفتگو کرتی ہیں، مزید یہ کہ جب پرداز کی طرف توجہ دلائی گئی تو فرماتی ہیں کہ سائیں بابا نے ان کو اس کی اجازت دے رکھی ہے بلکہ بے پردازگی کا یہ عالم ہے کہ ان کی مکمل میک اپ میں تصویر یہ اخبارات اور رسائل میں چھپتی ہیں۔

۲..... مریضوں سے سوال و جواب کے درمیان یہ بتانا کہ ”سائیں بابا نے یہ فرمایا ہے کہ تمہارا مسئلہ حل ہو جائے گا“، گویا براہ راست علم غیب کا دعویٰ ہے جبکہ علم غیب صرف اللہ کو ہے۔

مجھے فتویٰ کی ضرورت اس لیے بھی پڑی ہے کہ میری بچی کافی دنوں سے بیمار ہے علاج جاری ہے، مسنون دعائیں پڑھ کر دم کرتا ہوں یا کسی کے متعلق یہ معلوم ہوتا ہے کہ وہ جائز طریقے سے علاج کرتے ہیں تو ان کے پاس بھی حاضر ہوتا ہوں، مذکورہ خاتون کی شہرت سن کر ارادہ ہوا کہ میں بھی اپنی بچی کو لے کر ان کے پاس جاؤں مگر ان کا طریقہ دیکھ کر مجھے الجھن ہو گئی، لہذا مذکورہ خاتون کے بارے میں شرعی فتویٰ کیا ہے؟ خاتون کا دعویٰ روحانیت اور یہ اعلان کرنا کہ ان پر اللہ تعالیٰ کے کسی ولی یا سائیں بابا کا سایہ ہو گیا ہے اور وہ ان کے حکم سے انسانیت کی خدمت کر رہی ہیں جبکہ دوسری طریقہ غیرشرعی ہے، تیز یہ کہ جب ان سے یہ سوال کیا گیا کہ یہ قوت روحانی یا سائیں بابا کا سایہ ان پر ان کے کسی خاص عملیات یا ریاضت کی وجہ سے حاصل ہوا؟ تو جواب نفی میں ملا، خاتون کا کہنا ہے کہ انہوں نے کوئی عمل یا ریاضت نہیں کی، براہ کرم جواب دیں کہ اس خاتون کے بارے میں شرعی حکم کیا ہے؟

جواب: مذکورہ خاتون سے علاج کروانا اور اس غرض سے اس کے پاس جانا جائز نہیں اور جن دو غلط باتوں کا سائل نے ذکر کیا ہے وہ بلاشبہ غلط اور گناہ ہیں اور اس کی غیب کی بتائی ہوئی باتوں پر بحثیت غیب یقین کرنا کفر ہے، مذکورہ خاتون کا بے پرده بناو سنگھار کے ساتھ مردوں کے سامنے بیٹھنا شریعت کے بالکل خلاف ہے اور اس خلاف شریعت عمل پر سائیں بابا کی طرف سے اجازت کا ذکر اس بات کی دلیل ہے کہ یا تو ان کا دعویٰ غلط ہے یا انہیں کوئی شیطان بہکار ہاے ایسی صورت میں ان کی باتوں کا یقین کر کے ان پر عمل کرنا جائز نہیں اور نہ ایسے لوگوں سے علاج کرنا درست ہے۔ (فتاویٰ عنانی ج اص ۷۷۸)

### سانپ کے کائے پر منتر پڑھنا

سوال: سانپ یا بچھو کے کائے پر منتر پڑھنا کیسا ہے اور اس کے کوئی منتر حدیث میں مذکور ہے یا نہیں؟

جواب: جائز ہے، بشرطیکہ قرآن و حدیث کی بیان کردہ دعا کے ساتھ ہو لیکن نامعلوم المعنی منتر پڑھنا جائز نہیں کیونکہ اس میں احتمال کفر ہے اگر بوقت شب یہ کلمات کہہ لے تو بچھو کے کائے کا اثر

نہ ہوگا: "أَغُوذُ بِكَلِمَاتِ اللَّهِ التَّامَاتِ مِنْ شَرِّ مَا خَلَقَ" نیز اگر کوئی شخص اول شب میں یہ دعا پڑھ لے تو سانپ و پکھوا اور چور کے شر سے محفوظ رہے۔ "عَقَدْتُ ذَنْبَ الْعَقْرَبِ وَنَسَانَ الْحَيَّةِ وَبَدَالَ السَّارِقِ بِقَوْلٍ أَشْهَدُ أَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَأَنَّ مُحَمَّداً عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ" اور بھی بعض دعائیں احادیث میں وارد ہیں، ان کو بھی پڑھا جا سکتا ہے، (ممع) (فتاویٰ عبدالجی ص ۵۵۶)

### سانپ کے کائے کو غیر مسلم سے جھڑوانا

سوال: کافر سے سانپ کاٹے کا جھڑوانا کیسا ہے؟ جبکہ ان میں کلمات کفر بھی ہوتے ہیں دیوی دیوتاؤں کے نام ہوتے ہیں، اگر کوئی کافر صرف بھگوان یا رام کا نام لے تو کیا یہ تاویل درست ہے کہ وہ بھی خدا کا نام ہے، خواہ کسی بھی زبان میں ہو؟ جواب: جس رقیہ میں کلمات کفر ہوں یا ایسے کلمات ہوں جن کے معنی معلوم نہ ہو وہ رقیہ جائز نہیں، ہندو اپنی جهاڑ پھونک میں اپنے دیوی دیوتاؤں سے استمداد کرتا ہے جس کا کفر ہونا ظاہر ہے اور بھگوان اور رام خداوند قدوس کے نام نہیں ہیں، ان کے مفہوم سے خدا کی ذات منزہ ہے۔ (فتاویٰ محمودیہ ج ۳۳۳ ص ۱۲)

### خون سے تعویذ لکھنا

سوال: اگر مرغ، کبوتر، ہنس، یا اس طرح کے کسی جانور کے خون سے تعویذ لکھا جائے اور آسیب وغیرہ دور کرنے کے لیے اس کو استعمال کیا جائے تو جائز ہوگا یا نہیں؟ شیطان کا نام لکھنے یا کسی اور کا نام لکھنے میں فرق ہے یا نہیں؟ جواب: حروف کا بھی شریعت میں احترام لازم ہے، اگرچہ ان کے مجموع سے کوئی قابل اہانت نام "شیطان، فرعون، هامان وغیرہ کا" حاصل ہو جائے بعض عامل خون سے تعویذ لکھتے ہیں اور علاجًا اس کو صحیح کہتے ہیں کہ اضطراراً ناجائز چیز بھی جائز ہو جاتی ہے جب کہ وہ جائز طریقہ پر دفع نہ ہو سکے، مگر یہ بات کہ اضطرار کا واقع اسی پر منحصر ہے، بغیر جنت قاطعہ کے قابل تسلیم نہیں۔ (فتاویٰ محمودیہ ج ۳۷۱ ص ۱۲)

### مرغ کے خون سے تعویذ لکھنا

سوال: مرغ کے خون سے تعویذ لکھنا جائز ہے یا نہیں؟ حضرت تھانوی رحمۃ اللہ علیہ نے بیاض یعقوبی پر اس کو ناجائز تحریر فرمایا ہے اور شامی جلد اول میں نکیر کے لیے سورہ فاتحہ یا اخلاص کو جائز لکھا ہے اور یہی ان کے نزدیک مفتی بھے ہے، صحیح کیا ہے؟

جواب: فتاویٰ رشیدیہ ج ۹۵ ص ۳۹۵ کتاب الحظر والا باحت میں آیات قرآنیہ و اسماء الہمیہ کو

نجاست سے لکھنا حرام قرار دیا ہے مگر حالت اضطرار میں جس طرح کلمہ کفر کا تلفظ مباح ہے، اسی طرح اس کی بھی اجازت ہے اس عمل کا نہ کرنا اور مر جانا بہتر ہے، فقہاء کے جائز فرمانے کا یہی مطلب ہے اور ناجائز فرمانا علی الاصل ہے۔ (فتاویٰ محمودیہ ج ۹ ص ۳۹۲)

### نظر بد کے لیے مرچیں جلانا

سوال: بھینس وغیرہ کو نظر بد لگ جانے پر عورتیں عام طور پر مرچ یا سات کپڑوں کی کتریں، جانور کی طرف سات مرتبہ یا کچھ کم و بیش اشارہ کر کے جلتی ہوئی آگ میں ڈال دیتی ہیں، اس طریقہ سے نظر جھاؤنا کیسا ہے؟ جواب: نظر بد اتارنے کے لیے مرچیں وغیرہ پڑھ کر آگ میں جلانا درست ہے جب کہ کوئی خلاف شرع چیز ان پر نہ پڑھی جائے، مثلاً کسی دیوی دیوتا کا نام یا اس کی دہائی یا کسی جن و شیطان سے استعانت وغیرہ۔ ”سات مرچوں پر یہ آیت شریفہ پڑھ کر دم کریں“ وَإِنْ يَكُنْ أَذْدِينَ كَفَرُوا لَيَزَّلُقُونَكَ بِأَبْصَارِهِمُ الَّتِي آخِرُ السُّورَةِ، پھر جلتی آگ میں ڈال دیں، نظر بد دفع کرنے کے لیے مجرب ہے، (ممع) (فتاویٰ محمودیہ ج ۱۵ ص ۳۵۰)

### عورتوں کو عامل سے تعویذ لینا

سوال: کیا عورتوں کو عامل سے تعویذ لیتا اور کاہنوں سے جھاڑ پھونک کر انا شرعاً درست ہے؟ جواب: نامحرم سے دور رہنا چاہیے، کامن کے پاس جا کر اس سے مخفی باتیں پوچھنا تو زیادہ خطرناک ہے، تعویذ وغیرہ کی ضرورت ہو تو عامل سے اپنے شوہر کے ذریعہ یا کسی اور محروم بھائی وغیرہ کے ذریعہ منگالیں۔ (فتاویٰ محمودیہ ج ۱۵ ص ۲۸۳)

### اماود کی تحریر کے لیے تعویذ کرانا

سوال: ایک صاحب کو ایک لڑکے سے تعلق شدید ہو گیا ہے وہ لڑکا وطن چلا گیا اور وہ صاحب نہایت مضطرب ہیں، کہتے ہیں کہ خود کشی کرلوں گا اور عجب نہیں کہ ایسا کر لیں، ایسی حالت میں اس کے واپس آنے کے لیے عمل و تعویذ جائز ہے یا نہیں؟ وہ کہتے ہیں کہ میری نہایت پاک محبت ہے؟

جواب: ایسی محبت میں خبث مخفی ضرور ہوتا ہے اس لیے اس کی اعانت ناجائز ہے، ایک شخص کی مصلحت سے دوسرا شخص کو پریشان کرنا، اگر محبت پاک مان لی جائے تو بھی ناجائز ہے، اگر پاک محبت ہے تو محبت کو چاہیے کہ محبوب کے پاس جائے نہ کہ محبوب کو بلاۓ اگر یہ شخص اس بلاے نجات کی کوشش کریں تو زیادہ ضروری بات ہے اگر وہ ایسا چاہیں تو مجھ سے خط و کتابت کر لیں۔ (امداد الفتاوی ج ۲ ص ۸۶)

## عملیات و تعویذات کے شرعی احکام

(از افادات: حکیم الامت مجدد الملک حضرت تھانوی رحمۃ اللہ)

### عملیات تعویذات اور علاج کا فرق

تعویذ اور علاج میں میرے نزدیک تو کوئی فرق نہیں دوںوں ہی دنیوی فن ہیں عوام اس میں فرق سمجھتے ہیں کہ تعویذ کرنے والے کی بزرگی کے معتقد ہوتے ہیں اور کسی ڈاکٹر، طبیب کو بزرگ نہیں سمجھتے۔ عوام کی وجہ فرق یہ سمجھدیں آتی ہے کہ ڈاکٹر کے علاج کو دنیوی کام سمجھتے ہیں اور عامل کے علاج کو دینی کام خیال کرتے ہیں۔ اور عوام کا یہ خیال اس وجہ سے ہے کہ عملیات کا تعلق امور قدیمة سے ہے یہ سب جہالت اور حقیقت سے بے خبری ہے۔ (ملفوظات حکیم الامت)

### جھاڑ پھونک کا ثبوت

حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا سے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم جب اپنی خواب گاہ میں تشریف لے جاتے تو اپنے ہاتھوں میں کچھ دم کرتے اور پڑھتے روایت کیا اس کو بخاری و مسلم و ترمذی و ابو داؤد و مالک نے۔ (اتیسیر)۔

فائدہ: اگرچہ اہل طریق بزرگان دین کے نزدیک یہ مقصود نہیں مگر مخلوق کو نفع پہنچانے کی غرض سے جو شخص اس کی درخواست کرتا ہے اس کی دل شکنی نہیں کرتے۔ اس حدیث سے اس کی مشروعیت معلوم ہوتی ہے اور یہ بھی معلوم ہوا کہ اپنے نفس کیلئے بھی (جھاڑ پھونک کرنے میں) کچھ حرج نہیں۔ اور راز اس میں یہ ہے کہ اس میں ایک قسم کا افتخار و اکسار اور اظہار عبدیت و احتیاج ہے یا آپ نے بیان جواز کیلئے کیا ہو۔ (الکھف عن مهمات التصوف)

حیث لدغته و یمسحها و یعوذها بالمعوذین۔ (رواہ تبلیغی فی شعب الایمان محفوظة)

ترجمہ: حضرت علی رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ ایک رات رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نماز ادا فرمادیں تھے آپ نے اپنے ہاتھ کو زمین پر رکھا تو بچھو نے آپ کو ڈس لیا۔ حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے اس کو جو تے سے مار ڈالا۔ پھر نک اور پانی منگا کر ایک برتن میں کیا اور جس جگہ بچھو نے ڈک مارا تھا۔ اس جگہ پانی ڈالتے جاتے اور پوچھتے جاتے اور معوذین (سورہ مخلق سورۃ ناس پڑھ کر) دم فرماتے جاتے۔

## جھاڑ پھونک احادیث کی روشنی میں

شفاء امراض کے وہ عملیات جو احادیث پاک میں وارد ہیں

اسماں الہیہ اور ادعیہ ما ثورہ (یعنی وہ دعائیں جو حضور صلی اللہ علیہ وسلم سے منقول ہیں ان) سے جھاڑ پھونک بھی جائز ہے۔ عام امراض کے واسطے (حدیث میں) یہ علاج وارد ہے۔

۱۔ مريض پر داہنا ہاتھ پھیرا جائے اور یہ پڑھے: أَذْهِبِ الْبَأْسَ رَبُّ النَّاسِ وَأَشْفِ

أَنْتَ هُوَ الشَّافِي لَا شِفَاءَ إِلَّا شِفَاؤُكَ شِفَاءً لَا يُغَادِرُ سَقْمًا۔ (بخاری و مسلم)

۲۔ قُلْ أَعُوذُ بِرَبِّ الْفَلَقِ اور قُلْ أَعُوذُ بِرَبِّ النَّاسِ پڑھ کردم کرنا۔ (مسلم)

۳۔ تکلیف کی جگہ پر ہاتھ رکھ کر یہ دعاء پڑھنا مسلم شریف کی روایت میں آیا ہے۔ بسم اللہ

تین بار اور أَعُوذُ بِعِزَّةِ اللَّهِ وَقُدْرَتِهِ مِنْ شَرِّ مَا أَجْدَوْ أَحَادِرُ۔ (مسلم)

۴۔ یہ دعا بھی مسلم شریف کی روایت میں آئی ہے، یعنی پڑھ کردم کرے: بِسْمِ اللَّهِ أَرْقِيكَ مِنْ كُلِّ شَيْءٍ يُؤْذِنُكَ مِنْ شَرِّ كُلِّ نَفْسٍ أَوْ عَيْنٍ حَاسِدٌ اللَّهُ يَشْفِيكَ بِسْمِ اللَّهِ أَرْقِيكَ۔ (مسلم)

۵۔ یہ دعا بھی ابو داؤد اور ترمذی میں آئی ہے: أَسْأَلُ اللَّهَ الْعَظِيمَ رَبَّ الْعَرْشِ الْعَظِيمِ أَنْ يَشْفِيكَ سات مرتبہ۔

۶۔ بخار اور دوسرے امراض کیلئے یہ دعا ترمذی شریف میں ہے: بِسْمِ اللَّهِ الْكَبِيرِ أَعُوذُ

بِاللَّهِ الْعَظِيمِ مِنْ شَرِّ كُلِّ عِرْقٍ نَعَارِ وَمِنْ شَرِّ حَرَّ النَّارِ۔ (ترمذی)

۷۔ بخار کیلئے یہ آیت بھی لکھی جاتی ہے: قُلْنَا يَا نَارُ كُوُنِي بَرْدَاؤْ سَلَامًا عَلَى إِبْرَاهِيمَ۔ اور جاڑ ابخار (ملیریا) کیلئے یہ آیت: بِسْمِ اللَّهِ مَجْرِهَا وَمُرْسِهَا إِنَّ رَبَّي لَغَفُورٌ رَّحِيمٌ۔

تنبیہ: اگر تعویذ میں کوئی آیت لکھنا ہو تو باوضو لکھنا چاہیے۔ اور دوسرا بھی باوضو ہاتھ میں لے۔ البتہ جس کاغذ پر وہ آیت لکھی ہے اگر وہ دوسرے کاغذ میں لپیٹ دیا جائے تو بے وضواس کو ہاتھ میں لینا درست ہے۔ اسی طرح اگر طشتہ (پلیٹ) وغیرہ میں آیت لکھی جائے اس کا بھی یہی حکم ہے۔ (احکام المرض۔ زوال النہ عن اعمال النہ)

بے ہوش کو ہوش میں لانے کیلئے با برکت پانی استعمال کرنے کا ثبوت

عن جابر قال مرضت فاتانی رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم

يعدونى وابوبكر وهم ما شيان فوجد انى قد اغمى على فتوضا النبى صلى الله عليه وسلم ثم صب وضوه على فافقت الحديث اخر جه الخمسة الانسائي. (تيسير كلکة)

ترجمہ: حضرت جابر رضی اللہ عنہ سے روایت ہے وہ فرماتے ہیں کہ میں بیمار ہوا، میرے پاس رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم اور حضرت ابو بکر رضی اللہ عنہ عیادت کیلئے پیادہ تشریف لائے اور مجھ کو بے ہوش پایا۔ حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے وضو کیا اور وضو (کا بچا ہوا) پانی مجھ پر ڈال دیا میں ہوش میں آگیا۔ (روایت کیا اس کو بخاری، مسلم، ترمذی، ابو داؤد نے)۔

فائدہ: اکثر اہل محبت و عقیدت کا معمول ہے کہ مقبولان الہی (اللہ کے نیک بندوں) کے ملبوسات یا ان کی استعمال کی ہوئی چیزوں سے برکت حاصل کرتے ہیں۔ اس حدیث میں صراحةً اس کا اثبات ہے کہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے اپنے وضو کا پانی ان پر ڈالا جس کی برکت سے وہ ہوش میں آگئے۔ (اللشوف عن مهمات التصوف، حدیث ۳)

### عہد صحابہ میں شفاء امراض کیلئے اشیاء متبرکہ کو دھو کر پانی پلانے کا ثبوت

عن عثمان بن عبد الله بن وهب قال فارسلني اهلى الى ام سلمة بقدح من ماء وكان اذا اصاب الانسان عين او شئى بعث اليها محضحضة لها فاخرجت من شعر رسول الله صلی الله علیہ وسلم وكانت تمسكه في جلجل من فضة محضحضة له فشرب منه قال فاطلعت في الجلجل فرأيت شعرات حمراء. (رواہ البخاری)

ترجمہ: عثمان بن عبد اللہ بن وهب سے روایت ہے وہ فرماتے ہیں کہ مجھے گھروں نے حضرت ام المؤمنین ام سلمہ رضی اللہ عنہا کے پاس ایک پیالہ پانی دے کر بھیجا۔ اور یہ دستور تھا کہ جب کسی انسان کو نظر وغیرہ کی تکلیف ہوتی تو حضرت ام سلمہ کے پاس پانی کا پیالہ تھیج دیتا ان کے پاس حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے کچھ بال تھے جن کو انہوں نے چاندی کی نگلی میں رکھ رکھا تھا۔ پانی میں ان بالوں کو ہلا دیا کرتی تھیں اور وہ پانی بیمار کو پلا دیا جاتا تھا۔

راوی کہتے ہیں کہ میں نے جھامک کر جو نگلی کو دیکھا تو اس میں چند سرخ بال تھے۔

اس حدیث سے معلوم ہو گیا کہ ایک صحابیہ کے پاس نگل میں بال رکھے ہوئے تھے جس کے ساتھ یہ برتاؤ کیا جاتا تھا کہ یہاروں کی شفاء کیلئے اس کا دھویا ہوا پانی پلا یا جاتا تھا۔ (وعظ الحجۃ رالنور الصدور، میلاد النبی)

## دوسری دلیل

عن اسماء بنت ابی بکر رضی اللہ تعالیٰ عنہما انہا اخراجت جبة طیالسیہ کسروانیہ لها لینہ دیساج و فرجیہا مکفووفین بالدیساج وقالت هذه جبة رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم كانت عند عائشة فلم اقپست قبضتها وكان النبی صلی اللہ علیہ وسلم یلبسها ونحن نغسلها للمرضی نستشقی بها۔ (رواه مسلم)

ترجمہ: حضرت اسماء بنت ابی بکر رضی اللہ عنہما سے روایت ہے کہ انہوں نے ایک طیلسی کسری جبہ نکالا۔ جس کے گرسان اور دونوں چاک پر ریشم کی سنجاف لگی ہوئی تھی اور کہا کہ یہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کا جبہ (کرتہ کی طرح کالباس) ہے جو حضرت عائشہ کے پاس تھا۔ ان کی وفات کے بعد میں نے اسے لے لیا۔ حضور صلی اللہ علیہ وسلم اس کو پہنا کرتے تھے ہم اس کو پانی میں دھو کر وہ پانی یہاروں کو شفاء حاصل کرنے کیلئے پلا دیتے ہیں۔ (وعظ الحجۃ رالحق میلاد النبی)

## فاقہ سے حفاظت کیلئے

سورہ واقعہ پڑھنے سے فاقہ نہیں ہوتا۔ (چنانچہ) حضرت عبداللہ ابن مسعود رضی اللہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا جو ہرات کو سورہ واقعہ پڑھا کرے اس کو فاقہ کبھی نہیں پہنچے گا۔ (بیہقی، جزء الاعمال)

## نماز میں سورہ واقعہ فاقہ سے پکنے کیلئے پڑھنا

سوال: دور کعت نماز میں سورہ واقعہ پڑھتا ہوں اور اس میں نیت یہ ہوتی ہے کہ اللہ تعالیٰ اس کے ثواب کو محمد صلی اللہ علیہ وسلم کے امتیوں کو بخشے اور اس کے ضمن میں یہ نیت بھی ہوتی ہے کہ حدیث شریف میں ہے کہ رات کو سورہ واقعہ ایک دفعہ پڑھنے سے کبھی فاقہ نہیں رہے گا۔ اب عرض یہ ہے کہ یہ دونوں نیتیں کیسی ہیں؟

الجواب: کچھ حرج نہیں۔ فاقہ کے دفعہ کا ارادہ اس لئے کرنا کہ رزق میں اطمینان ہونے سے دین میں اعانت ہوگی۔ یہ دین ہے۔ اور حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی یہ خاصیت بیان فرمانا اس

کے پسندیدہ ہونے کی دلیل ہے (تربیت السالک)۔

## قرآن مجید کو تعلیم گندوں میں استعمال کرنا

فرمایا اصل تو یہ ہے کہ اللہ میاں کا کلام تعلیم گندوں کیلئے تھوا رہی ہے وہ تعلم کرنے کیلئے ہے گو تعلیم گندوں میں اثر ہوتا ہے مگر وہ ایسا ہے۔ جیسے دوشالے (قیمتی چادر شال) سے کوئی کھانا پکالے۔ سو کام تو چل جائے گا مگر اس کیلئے وہ ہے نہیں۔ اور ایسا کرنا دوشالے کی ناقدرتی ہے۔ ایسے ہی یہاں سمجھو ہاں کبھی کسی وقت کر لے تو اس کا مصالحتہ بھی نہیں۔ یہ نہیں کہ مشغله ہی یہی کر لے۔ کہ سب چیز کا تعلیم ہی ہو۔

بعض لوگ قرآن مجید کو ناجائز اغراض میں بطور عملیات کے استعمال کرتے ہیں اور غصب تو یہ ہے کہ بعض لوگ یوں کہتے ہیں کہ صاحب ہم کوئی غلط عمل تو نہیں کرتے قرآن کی آیتیں پڑھتے ہیں۔ پہلی بات تو یہی ہے کہ اگر ناجائز اغراض میں بھی عملیات کے طور پر غلو کے ساتھ قرآن کا استعمال ہو یعنی نہ علم سے غرض نہ عمل سے اور واجب قرآن کی آیتیں ڈھونڈی جائیں تو اسی غرض سے کہ اس سے دنیا کا فلاں کام ہو جاتا ہے اور اس سے فلاں مطلب نکلتا ہے۔ جیسے بعض روساء کے یہاں صرف اسی غرض سے (یعنی برکت وغیرہ کیلئے) قرآن رکھا رہتا ہے اور بعض لوگوں کے یہاں نہایت (چھوٹے) قرآن پاک کا تعلیم بنا ہوا رکھا رہتا ہے جب کوئی بیمار ہوا اس کے گلے میں ڈال دیا (یہ سب اگرچہ ناجائز ہیں لیکن چونکہ غلو کے ساتھ ہیں اس لئے غیر مرضی (قابل ترک ہیں)۔ البتہ اگر قرآن مجید کے علوم اور اس کے احکام کی اتباع کو اصلی کام سمجھ کر اس پر کاربنڈ ہوں اور کسی موقع پر کسی ناجائز کام کیلئے کوئی آیت پڑھ لے یا لکھ لے تو ناجائز نہیں (اصلاح انقلاب) تراویح میں ختم قرآن کے موقع پر دم کرنا

ختم کے روز ایک اور خرابی ہوتی ہے وہ یہ کہ اس روز حافظ جی کا مصلی کیا ہوتا ہے۔ پساري کی دوکان ہوتی ہے کہ اجوائے کی پڑیاں رکھی ہیں کہیں سیاہ مرچیں۔ کوئی ان صاحبوں سے پوچھئے کہ حافظ صاحب نے تمہاری اجوائے کیلئے قرآن پڑھا تھا؟

یاد رکھو! کہ اجوائے وغیرہ پر دم کرنا نا یہ دنیا کا کام ہے دین کے کام کی غایت (مقصد) دنیا کو بہانا بہت نازیبا ہے اور تعلیم و نقش لکھنا اس کے حکم میں نہیں، کیوں کہ وہ خود دنیا یہی کا کام ہے تو اس کی غایت دنیا ہونے میں کوئی مصالحتہ نہیں۔ وہ تو ایسا ہے جیسے حکیم جی کا نسخہ لکھنا عبادت نہیں

ہے اس پر اگر اجرت بھی لے تو کچھ حرج نہیں ہے۔ اور قرأت قرآن (یعنی قرآن پڑھنا خصوصاً تراویح میں) عبادت ہے اس کا شرعاً آخرت میں ملے گا۔

الغرض اجوان وغیرہ پر (ختم کے روز) قرآن کو دم کرنا یہ دین کی غایت کو دنیا بناتا ہے اور بہت بے ادبی ہے اور قرآن کو اس کے مرتبہ سے گھٹانا ہے۔ میں یہ تو نہیں کہتا کہ ناجائز ہے لیکن پیش بھر کے بے ادبی ہے۔ (التدبیر، حقوق و فرائض)

### عملیات و تعویذات نہ کرنیکی فضیلت

حضرت ابن عباس سے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ میری امت میں سے ستر ہزار آدمی بغیر حساب و کتاب کے جنت میں داخل ہوں گے اور یہ وہ لوگ ہوں گے جو جهاز پھونک نہیں کرتے اور بد شگونی نہیں لیتے، اور اپنے پروردگار پر بھروسہ کرتے ہیں۔ (بخاری و مسلم) مراد یہ ہے کہ جهاز پھونک منوع ہے وہ نہیں کرتے۔ اور بعض نے کہا ہے کہ افضل یہی ہے کہ جهاز پھونک بالکل نہ کرے۔ اور بد شگونی یہ کہ مثلاً چھینکنے کو یا کسی جانور کے سامنے سے نکل جانے کو منحوس سمجھ کر وسوسہ میں بنتا ہو جائیں۔ موثر حقیقی تو اللہ تعالیٰ ہیں اس قدر وسوسہ نہ کرنا چاہئے۔ (فروع الایمان)

احادیث سے افضل اور اکمل حالت یہی معلوم ہوتی ہے کہ اس کو (یعنی عملیات و تعویذات کو نہ کیا جائے اور محض دعا پر اکتفا کیا جائے۔

اور ترک رقیہ (یعنی جهاز پھونک نہ کرنے) کی فضیلت ترک دوا سے بھی زائد ہے کیوں کہ عوام کیلئے تداوی (عالج معالجہ) میں مفسدہ کا احتمال بعید ہے اور جهاز پھونک میں نہیں۔ (القی في احكام الرقی) سوال: مجھ کو ایک شبہ ہو گیا ہے اس کا حل فرمائیں۔ وہ یہ کہ ناجائز جهاز پھونک یا ناجائز جهاز پھونک جیسا کہ اکثر دستور ہے کہ قرآن شریف کی آیت سے جهاز پھونک کرتے ہیں۔ اور میں بالکل نہیں کرتا۔ البتہ کلام الہی کو کلام الہی جانتا ہوں۔ میرا یہ عقیدہ اور خیال خراب تو نہیں ہے؟ الجواب: آپ کا عقیدہ ٹھیک ہے (عملیات تعویذات) جائز تو ہیں مگر افضل یہی ہے کہ نہ کیا جائے۔ (امداد الفتاوی)

کیونکہ ظاہر ہے کہ مختلف فیہ سے (یعنی جس مسئلہ کے جائز یا منوع ہونے میں اختلاف ہو اس میں) احتیاط افضل ہے۔

واما رقية النبي صلی اللہ علیہ وسلم لنفسه فیحتمل اظہار العبودیة  
والافتقار واما بغيره فیحتمل کونه للتشريع وبيان الجواز.

واما رقية جبرئیل علیه السلام للنبي صلی اللہ علیہ وسلم فیحتمل  
الدعاء لأن القرآن كما يختلف دعاء وتلاوة للجنب بالنسبة كذلك  
يختلف دعاء ورقية بالنسبة . (التقى في أحكام الرقى)

### جهاز پھونک دعا تعویذ سے تقدیر بھی بدل سکتی ہے یا نہیں

حضرت ابو زائد رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے پوچھا گیا کہ کیا دوا  
اور جهاز پھونک تقدیر کو مال دیتی ہیں؟ آپ نے فرمایا بھی تقدیر ہی میں داخل ہے۔ (ترمذی ابن ماجہ)  
فائدہ: یعنی یہ بھی تقدیر میں ہے کہ فلاں دوا یا جهاز پھونک سے نفع ہو جائے گا۔ یہ حدیث  
تخریج عراقی میں ہے۔ (حیۃ اُسلمین روح چشم)

### بزرگ اور تعویذ

آج کل سب سے بڑا بزرگ وہ سمجھا جاتا ہے جو خوابوں کی تعبیر دیتا ہو یا جیسا کوئی تعویذ مانگے  
ویسا وہ تعویذ دے دیتا ہو۔ اور اگر کوئی کہہ دے کہ بھائی ہم تو تعویذ گندے جانتے نہیں تو یا تو اسے کہیں  
گے کہ یہ جھوٹا ہے۔ بھلا کوئی بزرگ بھی ایسا ہو سکتا ہے کہ جو تعویذ نہ جانتا ہو؟ اگر اسے سچا سمجھیں گے  
تو کہیں گے کہ اسے یہ بزرگ وزرگ کچھ نہیں اگر بزرگ ہوتے تو تعویذ لکھنا نہ جانتے؟ پھر اگر تعویذ  
دیا اور (اس سے فائدہ نہ ہوا) مثلاً یہاں اچھا نہ ہوا تو تعویذ دینے والے کی بزرگی ہی میں شک ہونے لگتا  
ہے کہ اگر یہ بزرگ ہوتے تو کیا تعویذ میں اثر نہ ہوتا۔ حالانکہ اچھا ہو جانا (اور تعویذ سے فائدہ ہو جانا)  
کچھ بزرگی کی وجہ سے تھوڑی ہوتا ہے بلکہ جس کی قوت خیالیہ قوی ہوتی ہے اس کے تعویذ میں زیادہ  
اثر ہوتا ہے یہاں تک کہ اگر کوئی شخص بہت زیادہ قوت خیالیہ رکھتا ہو تو اس کے محض سوچنے ہی سے جاڑا  
بخارا تر جاتا ہے چاہے وہ کافر ہی ہو بزرگی کا اس میں کچھ دخل نہیں۔ لیکن آج کل لوگ تصرفات کو بڑی  
بزرگی سمجھتے ہیں کہ ایک نگاہ دیکھا تو دھڑ سے نیچے گر گیا۔ بزرگی تو نام ہے اتباع شریعت، اتباع سنت  
کا خواہ کوئی تصرف و کرامت ظاہرنہ ہو۔ (آثار المریع، مباحثہ لتبیغ)

یہ ساری خرابی بزرگوں کے اخلاق کی ہے کہ چاہے سمجھ میں آئے یا نہ آئے کچھ نہ کچھ خواب  
کی تعبیر ضرور دے دیتے ہیں، اور کوئی نہ کوئی تعویذ ضرور لکھ دیتے ہیں تاکہ درخواست کرنے والا

ہماری بزرگی کا معتقد رہے۔ یہ بات خیر الحمد للہ اہل حق میں نہیں ہے۔ لیکن یہ خیال کر کے کہ اس کا دل نہ تو نہ لاؤ کچھ کر دیں (یعنی کچھ نہ کچھ تعویذ دے ہی دیں) اس میں اہل حق بھی محتاط نہیں۔ الا ما شاء اللہ۔ اور صاف جواب اس لئے نہیں دیتے کہ اس کا دل نہ نہ گا۔ سواب چونکہ ہر تعویذ کی درخواست پر اور کچھ تو جواب ملتا نہیں (بلکہ تعویذ ہی ملتا ہے) اس لئے ان چیزوں کو بھی لوگ بزرگی میں داخل سمجھنے لگے۔ یہ اخلاق کی خرابی ہوئی۔

میں کہتا ہوں کہ اگر دل شکنی کو بھی دل گوارہ نہ کرے اور صاف جواب نہ دے سکیں تو کم از کم ایک بات تو ضروری ہے وہ یہ کہ یوں کہہ دیا کریں کہ اس کا تعلق دین سے تو کچھ نہیں ہے لیکن خیر تمہاری خاطر سے تعویذ دیئے دیتا ہوں باقی اثر ہونے کا میں ذمہ دار نہیں۔ اور اگر اثر ہو بھی تو میں قسم کھا کر کہتا ہوں کہ اس میں میرا کچھ دخل نہ ہوگا۔ اگر اتنا بھی کریں تو غنیمت ہے۔ مگر بزرگوں کے یہ اخلاق کہ کسی کا جی برا نہ ہو اگر جی برا نہ ہونے میں اتنی وسعت (اور اس کا اتنا لحاظ) ہے تو پھر حق واضح ہو چکا۔ اسیں جی برا ہونے کی کیا بات ہے۔ نرمی سے کہہ دو۔ سمجھا کر کہہ دو۔ (آثار المریع، التبلیغ) فرمایا مجھ سے جو تعویذ مانگتا ہے لکھ تو دیتا ہوں لیکن یہ بھی کہہ دیتا ہوں کہ مجھے آتا نہیں کہ اگر کہیں اثر نہ ہو تو خواہ مخواہ اللہ کے نام کو بے اثر نہ سمجھے حالانکہ اللہ تعالیٰ کا نام ان باتوں کیلئے تحوزی ہے وہ تودل کے مراض کیلئے ہے۔ (حسن العزیز)

### تعویذ گندوں میں اجازت کی ضرورت

تعویذ گندوں کے بارے میں لوگوں کے خصوصاً عوام کے عقائد بہت خراب ہو گئے ہیں۔ چنانچہ عام طور پر ایک غلط خیال یہ پھیل رہا ہے کہ (کسی عمل تعویذ وغیرہ سے) نفع کی شرط اجازت کو سمجھتے ہیں۔ خود بعض لوگ مجھ کو لکھتے ہیں کہ اعمال قرآنی آپ کی کتاب ہے آپ اس کی اجازت دے دیں۔ میں لکھ دیتا ہوں کہ مجھے خود کسی عامل کی اجازت نہیں۔ ایسے شخص کا اجازت دینا کیسے کافی ہو سکتا ہے؟ اس کا کوئی جواب ہی نہیں آتا۔ (ملفوظات حکیم الامت)

### اللہ تعالیٰ سے مانگنے کے دو طریقے اور وظیفہ و دعا کا فرق

خدا تعالیٰ سے مانگنے کے دو طریقے ہیں۔ ایک تو دنیا کے واسطے خدا تعالیٰ سے دعا کرنا اور دعا کے ذریعہ سے مانگنا یہ مذموم نہیں ہے۔ بلکہ یہ تو شان عبدیت ہے۔

اور ایک ہے وظیفہ پڑھ کر مانگنا یہ مذموم (برا) ہے۔ اور ان دونوں میں بڑا فرق ہے۔ وہ یہ

کہ دعا کر کے مانگنے میں ایک ذلت کی شان ہوتی ہے اور یہ اس مقصود کے موافق ہے جو بندوں کے پیدا کرنے سے اصل مقصود ہے۔ (یعنی یہ کہ اللہ نے انسان کو عبادت ہی کیلئے پیدا کیا ہے)۔ اسی واسطے حدیث میں آیا ہے۔ الدعا مُخ العبادة۔ ”کہ دعا عبادت کا مغز ہے۔“

دعا میں ایک خاصہ ہے جس کی وجہ سے دعا کر کے دنیا مانگنا جائز ہے اور وظیفہ میں وہ بات نہیں اس لئے وہ نہ موم ہے۔ دعا کی حقیقت وہ ہے جو عبادت کی روح ہے یعنی تذلل اور اظہار احتیاج۔ دعا کا یہ رنگ ہوتا ہے جس سے سراسر عاجزی اور محتاجی پکتی ہے۔ اور وظیفہ میں یہ بات نہیں بلکہ اکثر تو یہ ہوتا ہے کہ وظیفہ پڑھ کر لوگ یہ سمجھتے ہیں کہ وظیفہ کے زور سے ہمارا مقصود ضرور حاصل ہو گا۔ تو ایسی حالت میں عاجزی محتاجی کا اظہار کہاں۔ پس دنیا کے واسطے وظیفہ پڑھنا اور دنیا کے لئے دعا کرنا برابر نہیں۔

اگر کوئی دنیا کے واسطے دعا مانگے اور یوں کہے کہ اے خدا مجھے سورپے دے دیجئے تو یہ جائز ہے۔ بلکہ اس میں بھی وہی ثواب ہے جو آخرت کے لئے دعا کرنے میں ہے۔ بشرطیکہ دعا ناجائز کام کیلئے نہ ہو۔ کیوں کہ دنیا کیلئے ہر دعا جائز نہیں بلکہ جو شریعت کے موافق ہو وہی جائز ہے۔ مثلاً کوئی شخص ناجائز ملازمت کے لئے دعا مانگے تو یہ جائز نہیں (البتہ جائز دعا مانگنے میں ثواب بھی ہے) اور دنیا کے واسطے وظیفہ پڑھنے میں کوئی ثواب نہیں۔ (تفصیل الدین)

## عملیات و تعویذات اور دوا و علاج کا فرق

عملیات بھی دوا کی طرح ایک ظاہری تدبیر ہے۔ لیکن فرق یہ ہے کہ عملیات میں فتنہ ہے، اور دوامیں فتنہ نہیں۔ وہ فتنہ یہ ہے کہ عامل کی طرف بزرگی کا خیال ہوتا ہے۔ اور طبیب (ڈاکٹر) کی طرف بزرگی کا خیال نہیں ہوتا۔ عوام عملیات کو ظاہری تدبیر سمجھ کر نہیں کرتے بلکہ آسمانی اور ملکوئی چیز سمجھ کرتے ہیں۔ یہی وجہ ہے کہ عملیات اور تعویذ گندوں کے متعلق عوام کے عقائد نہایت بردے ہیں۔ (الافتراضات الیومیہ)

## عملیات قرآنی سے فائدہ نہ ہونے کی وجہ سے عقیدہ میں خرابی

عملیات و تعویذ کے سلسلہ میں ایک مفسدہ اور مرتب ہوتا ہے وہ یہ کہ جب اثر نہیں ہوتا۔ تو جاہل یوں کہتا ہے کہ اللہ کے نام میں تاثیر نہیں۔ بعض اوقات اس سے نعوذ بالله قرآن و حدیث کے صحیح ہونے اور حق تعالیٰ کے صادق الوعد ہونے میں شبہ کرنے لگتا ہے۔ اور ظاہر ہے کہ اس

مفسدہ سے بچنا اور بچانا دونوں امر واجب ہیں پس ایسے لوگوں کو ہرگز ہرگز تعویذ نہ دیا جائے۔ اور جہاں ایسا احتمال ہو تو صاف صاف کہہ دے کہ یہ عملیات بھی طبی (ڈاکٹری) دواوں کی طرح ہیں موثر حقیقی نہیں۔ نہ اس پر اثر مرتب ہونے کا اللہ و رسول کی طرف سے حقیقی وعدہ ہوا ہے نہ اللہ کے نام اور کلام کا یہ اصلی اثر ہے۔ (لتی)

### تعویذ سے فائدہ نہ ہونے کی صورت میں عوام کیلئے ایک مفسدہ

بعض لوگوں کو تعویذ کے بارے میں عقیدہ میں غلو ہوتا ہے کہ ضرور نفع ہو گا اور اگر نفع نہ ہو تو اسماء الہیہ سے غیر معتقد ہو جاتے ہیں۔ حالانکہ تعویذ پر جو آثار مرتب ہوتے ہیں وہ منصوص نہیں۔ اور نہ ان کا کہیں وعدہ ہے۔ یہ سب گڑ بڑ جاہل عاملوں کی بدولت پیدا ہو رہی ہے۔ اس کی وجہ سے عوام کے عقائد بہت خراب ہو رہے ہیں جن کی اصلاح کی سخت ضرورت ہے۔ (ملفوظات حکیم الامت)

## استخارہ کا بیان

### استخارہ کی حقیقت

استخارہ کی حقیقت یہ ہے کہ کسی امر کے مصلحت یا خلاف مصلحت ہونے میں تردید ہو۔ تو خاص دعا پڑھ کر اللہ تعالیٰ کی طرف متوجہ ہو۔ اس کے دل میں جوبات عزم (چنگلی) کے ساتھ اس میں خیر سمجھے۔ اس کی غرض تردد ختم کرنا ہے نہ کہ کسی واقعہ کو معلوم کر لینا۔ (لتی)

استخارہ کا صرف اتنا اثر ہوتا ہے کہ جس کام میں تردید ہو کہ یوں کرنا بہتر ہے یا یوں؟ یا یہ کہ کرنا بہتر ہے یا نہیں؟ تو اس مسنون عمل سے دوفائدے ہوتے ہیں۔ ۱۔ دل کا کسی ایک بات پر مطمئن ہو جانا۔ ۲۔ اور اس مصلحت کے اسباب میسر ہو جانا خواب آنا بھی ضروری نہیں۔ (اصلاح انقلاب)

### استخارہ کی حقیقت و ضرورت اور اس کا مسنون طریقہ

۱۔ جب کوئی کام کرنے کا ارادہ کرے تو اللہ میاں سے صلاح لے لے اور اس صلاح لینے کو استخارہ کہتے ہیں۔ حدیث شریف میں اس کی بہت ترغیب آئی ہے۔

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ اللہ میاں سے صلاح نہ لینا اور استخارہ نہ کرنا بد نجتی اور کم نصیبی کی بات ہے۔ کہیں ملکنی کرے یا بیاہ شادی کرے یا سفر کرے یا کوئی کام کرے تو استخارہ کے بغیر نہ کرے تو انشاء اللہ تعالیٰ کبھی اپنے کئے پر پشیمانی نہ ہو گی۔

۲۔ استخارہ کی نماز کا طریقہ یہ ہے کہ پہلے دور کعت نفل نماز پڑھے اس کے بعد خوب دل لگا کر استخارہ کی دعا پڑھے (استخارہ کی دعا لکھی ہوتی ہے اس دعائیں) جب ہذا الامر پر پہنچ جس لفظ پر لکیر بندی ہے تو اس کے پڑھتے وقت اسی کام کا دھیان کرے جس کیلئے استخارہ کرنا چاہتا ہے اس کے بعد پاک و صاف بستر قبلہ کی طرف منہ کر کے باوضوسو جائے جب سوکر انٹھے اس وقت جوبات دل میں مضبوطی سے آئے وہی بہتر ہے اسی کو کرنا چاہیے۔

۳۔ اگر ایک دن میں کچھ معلوم نہ ہو اور دل کا خلجان اور تردید نہ جائے تو دوسرے دن پھر ایسا ہی کرے۔ اسی طرح سات دن تک کرے انشاء اللہ ضرور اس کام کی اچھائی اور برائی معلوم ہو جائے گی۔

۴۔ اگر حج کیلئے جانا ہو تو یہ استخارہ کرے کہ میں جاؤں یا نہ جاؤں بلکہ یوں استخارہ کرے کہ فلاں دن جاؤں یا نہ جاؤں۔ (بہشتی زیور)

### استخارہ کی فاسد غرض

بعض لوگ استخارہ کی یہ غرض بتلاتے ہیں کہ اس سے کوئی گزشتہ واقعہ یا ہونے والا واقعہ معلوم ہو جائے گا، سو استخارہ شریعت میں اس غرض کیلئے منقول نہیں۔ بلکہ وہ تو محض کسی امر کے کرنے یا نہ کرنے کا تردد (شک) رفع کرنے کیلئے ہے۔ نہ کہ واقعات معلوم کرنے کیلئے۔ بلکہ ایسے استخارہ کے شرہ پر یقین کرنا بھی ناجائز ہے۔ (اغلاط العوام)

### استخارہ کا غلط طریقہ

۵۔ استخارہ کا یہ طریقہ نہیں ہے کہ ارادہ بھی کرو پھر برائے نام استخارہ بھی کرو۔ استخارہ تو ارادہ سے پہلے کرنا چاہیے تاکہ ایک طرف قلب کو سکون پیدا ہو جائے۔ اس میں لوگ بڑی غلطی کرتے ہیں۔ استخارہ اس شخص کیلئے مفید ہوتا ہے جو خالی الذہن ہو ورنہ جو خیالات ذہن میں بھرے ہوئے ہوتے ہیں ادھر ہی قلب مائل ہوتا ہے اور وہ شخص یہ سمجھتا ہے کہ یہ بات استخارہ سے معلوم ہوئی ہے۔

### استخارہ کے مقبول ہونے کی علامت

فرمایا استخارہ میں صرف یکسوئی کا حاصل ہونا استخارہ کے مقبول ہونے کی دلیل ہے۔ اس کے بعد اس کے مقتضی پعمل کرے۔ اگر کئی مرتبہ استخارہ کرنے پر بھی یکسوئی نہ ہو (یعنی ایک جانب اطمینان) نہ ہو تو استخارہ کے ساتھ استشارہ بھی کرے۔ یعنی اس کام میں کسی سے مشورہ بھی لے۔ استخارہ میں ضروری نہیں کہ یکسوئی ہوا ہی کرے۔ (الکلام الحسن)

## استخارہ کا مسنون طریقہ

امام بخاری نے حضرت جابر رضی اللہ عنہ سے روایت کیا ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا جب تم کو کسی کام میں تردہ ہو یعنی سمجھے میں نہ آتا ہو کہ کس طرح کرنا بہتر ہو گا مثلاً کسی سفر کے متعلق تردہ ہو کہ اس میں فتح ہو گا یا نقصان یا اسی طرح اور کسی کام میں تردہ ہو تو دور کعت نفل پڑھ کر یہ دعا پڑھو:

اللَّهُمَّ إِنِّي أَسْتَخِرُكَ بِعِلْمِكَ وَاسْتَغْدِرُكَ بِقُدْرَتِكَ وَاسْتَلِكَ  
كِمْنَ فَضْلِكَ الْعَظِيمِ فَإِنَّكَ تَقْدِرُ وَلَا أَقْدِرُ وَتَعْلَمُ وَلَا أَعْلَمُ وَأَنْتَ  
عَلَامُ الْغُيُوبِ. اللَّهُمَّ إِنِّي كُنْتَ تَعْلَمُ أَنَّ هَذَا الْأَمْرَ خَيْرٌ لِي فِي دِينِي  
وَمَعَاشِي وَعَاقِبَةِ أَمْرِي فَاقْدِرْهُ لِي وَيَسِّرْهُ لِي ثُمَّ بَارِكْ لِي فِيهِ. وَإِنْ  
كُنْتَ تَعْلَمُ أَنَّ هَذَا الْأَمْرَ شَرٌّ لِي فِي دِينِي وَمَعَاشِي وَعَاقِبَةِ أَمْرِي  
فَاصْرِفْهُ عَنِّي وَاصْرِفْنِي عَنْهُ وَاقْدِرْهُ لِي الْخَيْرَ حَيْثُ كَانَ ثُمَّ ارْضِنِي بِهِ.

ہذا الامر کی جگہ اپنے کام کا نام بھی لے ملا ہذا السفر یا ہذا الزکاح کہے یا ہذا الامر کہہ کر دل میں سوچ لے۔ (جزء الاعمال)

## استخارہ کے ذریعہ چور کا پتہ یا خواب میں کوئی بات معلوم کرنا

یاد رکھنا چاہیے کہ جس طرح استخارہ سے گزشتہ واقعہ نہیں معلوم ہوتا اسی طرح آئندہ واقعہ کہ فلاں بات یوں ہو گی معلوم نہیں کیا جاسکتا۔ اور اگر کوئی استخارہ کو اس غرض کیلئے سمجھے ہونے ہے تو وہ اپنے غلط خیال کی اصلاح کرے کہ یہ بالکل باطل اعتقاد ہے۔ مثلاً کسی کے یہاں چوری ہو جائے تو اس غرض کے لئے استخارہ کرنانا تو جائز ہے اور نہ ہی مفید ہے کہ چور کا پتہ معلوم ہو جائے۔

اور بعض بزرگوں سے جو بعض استخارے اس قسم کے منقول ہیں جس سے کوئی واقعہ صراحت یا اشارہ خواب میں نظر آجائے سو وہ استخارہ نہیں ہے بلکہ خواب نظر آنے کا عمل ہے۔ پھر اس کا یہ اثر بھی لازمی نہیں۔ خواب بھی نظر آتا ہے کبھی نہیں۔ اور اگر خواب نظر آ بھی گیا تو وہ محتاج تعبیر ہے۔ اگرچہ صراحت کے ساتھ نظر آئے۔ پھر تعبیر جو ہو گی وہ بھی ظنی ہو گی یقینی نہیں۔ اس میں اتنے شبہات ہیں۔ پس اس کو استخارہ کہنا مجاز ہے اگر ان بزرگوں سے یہ نام منقول ہے ورنہ اغلاط عامہ میں سے ہے۔ (اصلاح انقلاب)

اور خواب یا بے خودی جدت شرعیہ نہیں، پس اس سے نہ غیر ثابت، ثابت ہو سکتا ہے، نہ راجح

مرجوح، نہ مرجوح راجح سب احکام اپنے حال پر ہیں گے (خواب کی بناء پر کسی کو چور سمجھنا یا کسی سے بدگمان ہونا درست نہیں)۔ (بوا در النور رسالہ عبور البراری)

### کشف الہام بھی جحت شرعیہ نہیں

(بہت سے امور) جو صرف مکشوف و مشہور ہیں۔ ان کے جحت نہ ہونے پر شرعی دلائل موجود ہیں۔ کشف جحت کے کسی درجہ میں بھی نہیں۔ بس اتنا ہے کہ اگر وہ کشف شریعت کے خلاف نہ ہوتا وہ خود صاحب کشف کا اتباع کئے ہواں کو عمل کر لینا جائز ہے۔ (حسن العزیز) کشف قلوب (یعنی کسی کے دل کا حال معلوم کر لینے) کی دو فسیں ہیں۔ ایک بالقصد، جس میں دوسرے کی طرف متوجہ ہو کر اس کے خطرات (دل کی باتوں) پر اطلاع حاصل کی جاتی ہے یہ جائز نہیں۔ یہ تحسیں ہے (جس کی ممانعت قرآن پاک میں آئی ہے) تحسیں اس کو کہتے ہیں کہ جو باتیں کوئی چھپانا چاہتا ہواں کو دریافت کرے۔

دوسری صورت یہ کہ بلا قصد کسی کے مافی افسوس کا انکشاف ہو جائے (یعنی از خود دل کی حالت معلوم ہو جائے) یہ کرامت ہے۔ (دعوات عبدیت)

### فراست اور ادراک کا حکم

فراست بھی ایک قسم کا کشف ہے اور وہ بھی کشف کی طرح جحت شرعیہ نہیں۔ (الشرف) سن ہے کہ ایک شخص صرف شکل دیکھ کر نام بتلا دیتا تھا۔ اور اگر دوآدمیوں کا نام مشترک ہو جاتا تو وہ بھی بتلا دیتا تھا۔ شیخ عبدالحق نے لکھا ہے کہ ایک شخص ہمارے زمانہ میں ایسا صاحب فراست ہے کہ صرف صورت دیکھ کر نام بتلا دیتا ہے لیکن ایسا ادراک شرعی دلیل کے بغیر جحت نہیں۔ (الشرف)

### فراست

فراست بھی ایک علم ہے۔ افلاطون فراست کا ماہر تھا ممکن ہے کہ اصل میں یہ علم صحیح ہو مگر اس کے قواعد صحیح دلیل سے ثابت اور منقول نہ ہونے کی وجہ سے غیر معتبر کہا جائے۔ جس طرح رمل بھی فی نفسه ایک صحیح علم تھا۔ چنانچہ حدیث میں ہے کہ بعض انبیاء اس کو جانتے تھے۔ اسی طرح نجم (ستاروں) میں بھی احتمال ہے مگر چونکہ اس کے قواعد مندرس ہو گئے (یعنی مٹ گئے) اسی لئے شریعت نے اسے ناجائز قرار دیا۔

بس ایسے ہی علم فراست بھی شاید علوم سماویہ میں سے ہو اور بطور کشف کے بزرگوں کو اب بھی

ہوتا ہے۔ اسی طرح کتابوں میں جو اس کے متعلق لکھا ہے وہ بھی کبھی کبھی صحیح نکلتا ہے۔ غرض فراست بھی ایک علم ہے بزرگوں کو بلکہ نہ ہوتا ہے۔ خدا نے اخلاق کے موافق ہاتھ پاؤں پیدا کئے ہیں۔ کہ دیکھتے ہی معلوم ہوتا ہے کہ اس کے ایسے اخلاق ہیں۔ چنانچہ افلاطون کو تصویر دیکھنے سے اس کے اخلاق کا پتہ چل جاتا تھا۔

افلاطون فراست کا ماہر تھا۔ ایک پہاڑ پر اکیلا رہتا تھا۔ ایک مصور (تصویر بنانے والا) نوکر رکھتا تھا۔ کبھی کبھی تو اس سے ملاقات ہو جاتی اور کسی سے بہت کم ملتا تھا اگر کوئی ملنے کا قصد کرتا تھا تو اس کی تصویر منگا کر اس کے اخلاق معلوم کر لیتا تھا۔ اگر ملنے کے قابل ہوتا تھا تو ملتا تھا ورنہ جواب دے دیتا تھا۔ ایک مرتبہ ایک شخص کی تصویر دیکھ کر کہا کہ یہ ملنے کے قابل نہیں اس نے کہلا بھیجا کہ افلاطون کی رائے صحیح ہے۔ پہلے میں ایسا ہی تھا مگر اب میں نے اپنے اخلاق درست کر لئے ہیں۔ افلاطون کی فراست نے اس کی بھی تصدیق کی اس کے بعد افلاطون نے اسے اپنے پاس بلا لیا۔ اور اس سے ملا۔ (روح الجواب، برکات رمضان)

### قیافہ کی حقیقت

ایک مرتبہ مولانا یعقوب صاحب نے علم قیافہ کا حاصل بیان کیا تھا کہ باطنی نفس پر حق تعالیٰ کی ظاہری بیت کو علامت بنادیتے ہیں تاکہ ایسے شخص سے احتیاط ممکن ہو۔ یہ حاصل ہے علم قیافہ کا۔ مگر ایسے امور و علامات کوئی جنت شرعیہ نہیں۔ (الافتراضات الیومیہ)

### قرآنی سورتوں کے مولکوں کا کوئی ثبوت نہیں

بعض لوگوں نے مولکوں کے نام عجیب عجیب گھرے ہیں۔ کلاں، دردائیں اور اسی طرح سکے وزن پر بہت سے نام ہیں۔ اور غصب یہ ہے کہ ان ناموں کو سورہ فیل کے اندر رکھونا ہے۔

الَّمْ تَرَ كَيْفَ فَعَلَ رَبُّكَ بِأَصْحَابِ الْفِيلِ يَا كَلَّا كَانَ إِلَّا مَمْجَعَ كَيْدَهُمْ فِي تَضْلِيلٍ يَا ذُرَّ ذَانِيلَ.

یہ سخت و اہیات ہے۔ اول تو یہ نام بے ذہنگے ہیں نہ معلوم کلاں کیلئے کہاں سے ان لوگوں نے ایہ۔ بس یہ لوگ رات دن کل کل ہی میں رہتے ہوں گے۔ پھر ان کو قرآن میں ٹھونٹا یہ بے ذہنگا پن ہے اور نہ معلوم یہ مولک ان لوگوں نے کہاں سے تجویز کئے ہیں۔ یہ سب مخف ن ہیں اور کچھ بھی نہیں۔ اس کا مصدق معلوم ہوتے ہیں۔ ان ہی إِلَّا أَسْمَاءٌ سَمَيْتُمُوهَا

أَنْتُمْ وَابْنَوْكُمْ مَا أَنْزَلَ اللَّهُ بِهَا مِنْ سُلْطَانٍ۔ (تعیم تعمیم)

### محبت کے تعویذ کی ایک شرط

فرمایا کسی کو اگر محبت کا تعویذ دیا جائے تو اس کیلئے یہ شرط ہے کہ اس کو اتنا مسخر اور مغلوب نہ کر دے کہ وہ مغلوب اور بے اختیار ہو کر کام کرے۔ کیوں کہ یہ حرام ہے۔ (الکلام الحسن)

### تسخیر خلائق یعنی مخلوق کو تابع کرنے کا عمل کرنا جائز نہیں

بعض لوگ تسخیر کیلئے عمل کیا کرتے ہیں یہ حرام ہے۔ (التجذیب بالحقائق حقوق فرائض)

حضرت والا کی (یعنی حضرت حکیم الامت تھانویؒ کی اتنی مقبولیت و شہرت اور اس جاہ کو دیکھ کر بعض لوگوں کو یقین کے ساتھ یہ خیال ہو گیا اور بکثرت ایسے خطوط آئے کہ تسخیر کا جو عمل آپ پڑھتے ہیں، ہم کو بھی بتلا دیجئے (جس سے مخلوق نوٹ پڑے) حضرت والا نے لکھ دیا کہ نہ میں نے کوئی عمل پڑھا، اور نہ مجھے کوئی ایسا عمل آتا ہے، اور نہ میں اس کو جائز سمجھتا ہوں۔ مگر لوگوں کو یقین نہیں آیا۔ ( مجلس الحکمة )

### کیا بزرگان دین تسخیر خلائق یعنی مخلوق کو مسخر کرنیکا عمل کرتے ہیں

بعض لوگوں کو بزرگوں پر شبہ ہو جاتا ہے کہ ان کو تسخیر کا (یعنی مخلوق کو تابع کرنے کا) عمل آتا ہے اور انہوں نے کوئی ایسا عمل کیا ہے جس کی وجہ سے لوگ ان کی طرف جھکے چلے آتے ہیں۔ میں اس کی نفی نہیں کرتا بلکہ آپ کو اس کی حقیقت بتلاتا ہوں غور سے سنو! کہ واقعی انہوں نے تسخیر کا عمل کیا ہے وہ کیا ہے۔ کہ اللہ تعالیٰ کی اطاعت کی ہے جس کی خاصیت یہ ہے کہ اس سے بندہ خدا کا محبوب ہو جاتا ہے۔ پھر مخلوق کے دلوں میں بھی اس کی محبت ذاتی جاتی ہے۔ حدیث شریف میں ہے جب اللہ تعالیٰ کسی بندہ سے محبت کرتے ہیں تو جبریل علیہ السلام کونڈاء ہوتی ہے کہ میں فلاں کو چاہتا ہوں تم بھی اس سے محبت کرو۔ پھر جبریل علیہ السلام آسمانوں میں اعلان کرتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ فلاں شخص سے محبت کرتے ہیں تم بھی اس سے محبت کرو۔ پھر زمین میں اس کیلئے قبولیت رکھ دی جاتی ہے یعنی اہل قلب کے دلوں میں اس کی محبت ذاتی جاتی ہے۔

حضرت شاہ فضل الرحمن پر بھی بعض لوگوں کو ایسا گمان تھا (کہ انہوں نے تسخیر کا عمل کیا ہے) مولا نا کو کشف ہوتا تھا ان کو اس خطرہ پر اطلاع ہو گئی۔ فرمایا استغفار اللہ بعض لوگوں کا ایسا خیال۔ کہ اہل اللہ (بزرگ) عملیات سے لوگوں کو مسخر کرتے ہیں۔ اسے یہ بھی خبر ہے کہ عملیات

باطنی نسبت ختم ہو جاتی ہے وہ ایسا کبھی نہیں کرتے۔ (افتاء الحجه - تسلیم درضا)

### تعویذ کن باتوں کیلئے ہوتا ہے

ایک صاحب نے تعویذ مانگا جو بیمار تھے۔ فرمایا تعویذ اصل میں ان باتوں کیلئے ہے جن کی دو نہیں ہے۔ جیسے آسیب اور نظر بد۔ اور جن کا علاج ہے ان کا علاج کرنا چاہیے۔ ان صاحب نے اصرار کیا تو فرمایا۔ سورہ فاتحہ (الحمد لله پوری سورۃ) پڑھ کر پانی پر دم کر لیا کرو اور پی لیا کرو۔ کیوں کہ پڑھنے میں زیادہ اثر ہے۔

اور حدیث سے بھی تعویذ (صرف) چھوٹے بچوں کیلئے ثابت ہے۔ جو پڑھ ہی نہیں سکتے۔ بڑوں کیلئے کہیں ثابت نہیں ہے۔ حضرت عبد اللہ بن عمرو بن العاص رضی اللہ تعالیٰ عنہما کی عادت تھی کہ جو بچے یاد کرنے کے قابل ہوتے تھے ان کو یہ دعا سکھاتے تھے: اعوذ بالکلمات اللہ التامات الخ۔ اور جو پڑھنے پر قادر نہ تھے ان کے گلے میں یہ دعا لکھ کر ڈال دیتے تھے۔ مگر اب عام عادت تعویذ ہی مانگنے کی ہو گئی ہے۔ (حسن العزیز)

ایک شخص نے کٹھ کا تعویذ مانگا۔ فرمایا کہ کٹھ مادی مرض ہے۔ اس کا علاج کرنا چاہیے۔ تعویذ کا اثر طبی موقعوں پر اکثر نہیں ہوتا۔ مثلاً بخار کبھی توبہ خواہی فکر رنج یا کوئی چیز کھانے سے ہو جاتا ہے۔ یا جاڑا بخار مادہ ضعیف سے ہوتا ہے تب تو ایک ہی تعویذ سے آرام ہو جاتا ہے۔ اور جہاں مادہ قوی ہوتا ہے وہاں کچھ نہیں ہوتا۔ کیوں کہ عادت کے خلاف ہے۔ قوی مادہ کا علاج طب سے ہی کرنا چاہیے۔ (حسن العزیز)

### مرغ کے خون سے تعویذ لکھنا

بعض لوگ خون سے تعویذ لکھتے ہیں اور بعض لوگ اس کیلئے طالب سے مرغایتے ہیں۔ (اور کہتے ہیں کہ اس کے خون سے تعویذ لکھا جائے گا) سو (یاد رکھو) شریعت میں بہنے والا خون پیشتاب کی طرح ناپاک ہے۔ اس سے تعویذ لکھنا کس قدر بری بات ہے۔ اور ایسا تعویذ اگر بازو پر باندھا ہو یا جیب میں پڑا ہو تو نماز بھی درست نہ ہو گی۔ اور اس بہانہ سے مرغائیا یہ خود دھوکہ دینا ہے جس کی وجہ سے اس کی برائی اور بڑھ جاتی ہے۔ (القی فی احکام الرقی)

طریقہ استعمال میں تعویذ کی بے ادبی چورا ہے یا راستہ میں تعویذ دفن کرنا بعض تعویذوں کے استعمال کا طریقہ ایسا بتایا جاتا ہے جس میں ان کی بے ادبی ہوتی ہے۔ روایت مذکورہ سے (فی درالختر قبیل فصل النظر والسیکرہ کتابۃ الرقاع فی لیام

النیروز والزاقہا بالابواب لان فیه اهافة لسم اللہ تعالیٰ واسم نبینہ صلی اللہ علیہ وسلم) اس کاممنوع ہونا ثابت ہے۔ مثلاً کوئی تعویذ کسی کے آنے جانے کی جگہ دفن کیا جاتا ہے تاکہ اس کے اوپر آمدورفت ہو۔ یا کوئی تعویذ جلا یا جاتا ہے۔ اسی طرح اور جس طریقہ سے بے حرمتی و بے تعظیمی ہوتی ہو سب ناجائز ہے۔ (اتفاق)

### حضرت علیؐ کے نام کا تعویذ

ایک اور بات بھی سمجھنے کے قابل ہے کہ شیعہ تو عام طور سے اور بہت سے سنی بھی نادعلی (یعنی یا علی) کا مضمون چاندی کے تعویذ پر نقش کر کر بچوں کے گلوں میں ڈالتے ہیں۔ تو یاد رکھو نادعلی کا مضمون بھی شرک ہے۔ اس کو چھوڑنا چاہیے اس لئے کہ وہ مضمون یہ ہے کہ:

نادعلیا مظہر العجائب تجده عونا لک فی النواب  
کل هم وغم سینجلی بنوتک یامحمد و بولا یتك یاعلی یاعلی یاعلی<sup>۱</sup>  
ترجمہ: علیؐ کو پکارو جو مظہر العجائب ہے۔ وہ ہر مصیبت میں تمہاری مدد کرے گا غم والم اے محمد صلی اللہ علیہ وسلم تمہاری نبوت سے اور اے علیؐ تمہاری ولایت سے ختم ہو جائے گا۔  
بعضے سنی بھی اسے بڑے شوق سے گلے میں ڈلتے ہیں سو یہ جائز نہیں ہے۔ (اصغر فضائل مبرد شکر)

### شریر لڑکے کے لئے تعویذ

ایک عورت آئی اور کہا کہ میرا لڑکا شرارت بہت کرتا ہے کوئی تعویذ دے دو میں نے کہا کہ اس کا تعویذ ڈنڈا ہے۔ تھوڑے دنوں میں یہ بھی کہنے لگیں گے کہ کوئی ایسا بھی تعویذ دو کہ جس سے روٹی نہ کھانا پڑے۔ آپ سے آپ سے پیٹ بھر جایا کرے۔

میرا دل ان تعویذوں سے بہت گھبرا تا ہے۔ چاروں قرخ کا خط لکھنا مجھ کو آسان ہے مگر تعویذ کی دو لکیریں کھینچ دینا مشکل ہے۔ میں تعویذوں کو حرام نہیں کہتا لیکن ہر جائز سے رغبت ہونا بھی تو ضروری نہیں ہے۔

### آنکھوں کی روشنائی کیلئے کسی بزرگ کے مزار کی مٹی کا سرمہ

فرمایا ایک صاحب کا خط آیا ہے اور لکھا ہے کہ میں آنکھوں کا مریض ہوں مولانا فضل الرحمن صاحب کے مرید نے کہا ہے کہ مولانا کے قبر کی مٹی سرمہ کی جگہ آنکھوں میں لگاؤ۔ میں نے جواب لکھا کہ کہیں رہی سہی بقیہ بینائی بھی نہ جاتی رہے۔ اور فرمایا لوگوں میں کس قدر غلو ہے۔ (لغو گات حکیم الامت)

## آسیب کی حقیقت

آسیب کی حقیقت صرف یہ ہے کہ خبیث شیاطین تصرف کرتے ہیں اور جھوٹ موت کی کا نام لے دیتے ہیں۔ (امداد الفتاوى)

## عورتوں پر آسیب دو وجہ سے ہوتا ہے

فرمایا عورتوں پر جو آسیب کا اثر ہو جاتا ہے اس کے دو سبب ہوتے ہیں۔ کبھی جن کا غصہ اور کبھی اس کی شہوت۔ جیسا کہ بعض عورتوں نے بیان کیا کہ اس نے ہمستری کا ارادہ کیا۔ (العلام الحسن)

## شیاطین کا تصرف

ایسا معلوم ہوتا ہے کہ حدیث میں جو آیا ہے کہ ہر شخص کے ساتھ ایک فرشتہ اور ایک شیطان رہتا ہے کہ وہی شیطان ہوتا ہو جس کا لوگوں پر اثر ہوتا ہو۔ (جو اس کی بداعمالی یا کسی کوتاہی کی وجہ سے اللہ کی مشیت سے اس پر مسلط کر دیا جاتا ہو) اور جس شخص پر مسلط تھا اسی کا نام لے دیتا ہو۔ اور یہ بھی ممکن ہے کہ دوسرا کوئی شیطان ہوا کیوں کہ شیطان کے متعلق حدیث شریف میں آیا ہے: يَحْرُى مِنَ الْأَنْسَانِ مَا جَرَى الدَّمُ أَوْ كَمَا قَالَ عَلَيْهِ السَّلَامُ (کہ شیطان انسان کے اندر خون کی طرح جاری رہتا ہے) اس لئے یہ بھی ممکن ہے۔

الغرض یہ جنات اور شیاطین کا اثر ہوتا ہے اور وہ بھی شریر جنات کا (لیکن لوگ اس کو روح یا کسی بزرگ کا سایہ آنا سمجھتے ہیں) مردہ روحوں کا اثر جیسا کہ مشہور ہے۔ صحیح نہیں۔ (جادلات محدث)

کسی کے اوپر کسی بزرگ کا سایہ یا روح آنکی تحقیق

کسی کے اوپر کسی مردہ روح (یا کسی بزرگ کی روح اور سایہ آنا) جیسا کہ عوام میں مشہور ہے صحیح نہیں۔ کیوں کہ قرآن میں ہے کہ کافر موت کے بعد کہتا ہے:

رَبَّ ارْجِعُونَ لَعَلَّيْ أَعْمَلُ صَالِحًا فِيمَا تَرَكْتُ كَلَّا إِنَّهَا كَلِمَةٌ هُوَ

قَاتِلُهَا وَمَنْ وَرَأَهُمْ بَرُزَخٌ إِلَى يَوْمٍ يُبَعَثُونَ۔ (سورہ مؤمنون)

ترجمہ: اے میرے رب مجھ کو پھرو اپس بھیج دیجئے تاکہ جس کو میں چھوڑ آیا ہوں اس میں نیک کام کروں۔ ہرگز نہیں۔ یہ ایک بات ہی بات ہے جس کو یہ کہے جا رہا ہے اور ان لوگوں کے آگے ایک آڑ ہے قیامت کے دن تک۔ (بیان القرآن)

اس سے معلوم ہوتا ہے کہ موت اور قیامت کے درمیان وہ ایسی حالت میں رہتے ہیں کہ ان کو دنیا

میں آنے کی تمنا ہوتی ہے لیکن بزرخ درمیان میں حائل ہے اور وہ دنیا میں آنے سے باز رکھتا ہے۔ اور عقلان بھی معلوم ہوتا ہے کہ اگر مردہ تنعم (یعنی نعمت اور راحت) میں ہے تو اسے یہاں آ کر کسی کو پیشہ پھرنے کی کیا ضرورت ہے۔ اور اگر عذاب میں بتلا ہے تو عذاب کے فرشتے اس کو کیوں کر چھوڑ سکتے ہیں کہ وہ دوسروں کو پیشہ پھرے۔ (مجادلات محدثات بالحق و دعوات عبدیت)

### کسی وبا، طاعون یا زلزلہ کے وقت اذان پکارنا

سوال: دفع وبا (مثلاً طاعون) کے واسطے اذان دینا جائز ہے یا ناجائز؟ اور جو لوگ استدلال میں حسن حصین کی یہ حدیث پیش کرتے ہیں۔ اذا تغیلت الغیلان نادی بالاذان پیش کرتے ہیں ان کا یہ استدلال درست ہے یا نہیں؟ اور اس حدیث کا کیا مطلب ہے؟ اور ایسے ہی یہ حدیث میں آیا ہے کہ شیطان اذان سے اس قدر دور بھاگ جاتا ہے جیسے (مدینہ کے فاصلہ پر ایک مقام کا نام ہے) اور طاعون اثر شیطان سے ہے اس کا کیا مطلب ہے؟

الجواب: اس باب میں دو حدیثیں معروف ہیں ایک حسن حصین کی مرفوع حدیث اذان تغیلت الغیلان نادی بالاذان .

دوسری حدیث صحیح مسلم کی، حضرت سہل سے مرفوعاً ماروی ہے۔ اذا سمعت صوتا فنادبا بالصلوة فانی سمعت رسول الله صلی اللہ علیہ وسلم اذانودی للصلوة ولی الشیطان وله حاصل .

اور حسن حصین میں مسلم کا جو حوالہ دیا گیا ہے وہ یہی حدیث ہے۔ اور دونوں حدیثیں مقید ہیں اذان تغیلت و اذا سمعت صوتا۔ کے ساتھ اور جو حکم مقید ہوتا ہے کسی قید کے ساتھ اس میں قید نہ پائے جانے کی صورت میں وہ حکم اپنے وجود میں مستقل دلیل کا ہتھ ج ہوتا ہے۔ اور ظاہر ہے کہ طاعون میں دونوں قیدیں نہیں پائی جاتیں کیون کہ نہ اس میں شیطان کا تخلیق و تمثیل (یعنی صورتیں نمودار ہوتی) ہیں اور نہ ان کی آواز سنائی دیتی ہے۔ صرف کوئی باطنی اثر ہے (جس کی وجہ سے طاعون ہوتا ہے) پس جب اس میں دونوں قیدیں نہیں پائی گئیں تو نہ کوہہ دونوں حدیثوں سے اس میں اذان کا حکم بھی ثابت نہ ہوگا۔

اور دوسری شرعی دلیل کی حاجت ہوگی (اور دوسری کوئی ایسی دلیل ہے نہیں جس سے ثابت ہوتا ہے کہ طاعون یا اس جیسی وبا کے وقت اذان پکاری جائے)۔

(اور قیاس بھی نہیں کر سکتے کیوں کہ اذان جی علی الصلوة و جی علی الغلام پر مشتمل ہے اس لئے

غیر صلوٰۃ کے لئے اذان کہنا غیر قیاسی حکم ہے۔ قیاس سے ایسے حکم کا تعدد نہیں۔ اس لئے وہ دلیل شرعی کوئی نص ہونا چاہیے۔ محض قیاس کافی نہیں اور طاعون میں کوئی نص موجود نہیں۔

الغرض نفس الامر میں یہ حکم غیر قیاسی ہے۔ پس اس قیاس سے زلزلہ وغیرہ کے وقت بھی اذان کی گنجائش نہیں ہو سکتی۔

(خلاصہ کلام یہ کہ) اس بات میں حدیث تغیل سے استدلال کرنا درست نہیں اور یہ اذان (جو طاعون یا زلزلہ کے وقت دی جائے) احداث فی الدین (یعنی بدعت) ہے۔ یہی وجہ ہے کہ طاعون عمواس میں (جو صحابہ کے زمانہ میں ہوا) شدت احتیاط کے باوجود کسی صحابی سے منقول نہیں کہ طاعون کے لئے اذان کا حکم دیا ہو یا خود عمل کیا ہو۔ (بوا در النوادر) واللہ اعلم۔

### ہمزاد کا صحیح مفہوم

”ہمزاد“ کا لفظ تراشنا ہوا ہے، البتہ جنات کا کسی عمل سے مسخر ہونا صحیح ہے۔ (امداد الفتاوی) ہمزاد وغیرہ کوئی چیز نہیں محض قوت خیالیہ کے اثر سے کوئی روح خبیث شیطان مسخر ہو جاتا ہے۔ (حسن العزیز) ہمزاد سے مراد یہ نہیں کہ اس کے ساتھ اس کی ماں کے پیٹ سے پیدا ہو بلکہ انسان کے مقابلہ میں ایک شیطان بھی اپنی ماں کے پیٹ سے پیدا ہوتا ہے جو صرف تولد (پیدائش) میں اس کا مشارک (یعنی شریک) ہے اسی بنا پر اس کو ہمزاد کہہ دیا۔ عمل میں شریک ہے، نہ زمان تولد میں۔ (امداد الفتاوی)

### جنات کو جلانے کا شرعی حکم

سوال: اگر کسی بچہ یا عورت پر جن کا شبهہ ہوتا ہے تو عاملین جنات کو جلا دیتے ہیں۔ آیا جنات کو جلا کر مارڈا الناجائز ہے یا ناجائز؟

الجواب: اگر کسی مذہب سے پیچھانہ چھوڑے تو درست ہے۔ اور بہتر یہ ہے کہ اس تعویذ میں یہ عبارت لکھ دے کہ اگر نہ جائے تو جل جائے (یعنی جلانے سے پہلے اس کو آگاہ کروے کہ اگر تم نہ جاؤ گے تو میں جلا دوں گا۔ پھر بھی اگر کئی بار کہنے کے بعد نہ جائے تو جلانے کی اجازت ہے۔ (امداد الفتاوی)

## متفرقات

### اول غلاف کعبہ کس نے دیا؟

سوال: خانہ کعبہ پر جو غلاف کعبہ پڑا رہتا ہے وہ کس مقصد سے پڑا رہتا ہے؟ اور غلاف کعبہ سب سے اول کس نے چڑھایا؟ جواب: اول غلاف کعبہ کو پہنانے والا اسعد حمیری ہے اور مقصود اس سے تعظیم ہے۔ ”کہ شعائر اسلام کی جس قدر تعظیم ہوگی بندہ کے لیے اسی قدر بھلائی ہوگی۔ ”ذالِکَ وَمَنْ يُعَظِّمُ حُرُمَاتِ اللَّهِ الْأَيَّةُ“ (مَعْ) (فتاویٰ محمودیہ ج ۱۷ ص ۳۱۶)

### سفینہ نوح میں کتنے آدمی تھے؟

سوال: حضرت نوح کی کشتی میں وقت طوفان شمار میں کس قدر مرد و عورت تھے؟  
جواب: حضرت ابن عباس رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے شیخ حسین بن محمد نے نقل کیا ہے کہ کل ۸۰ تھے اور مقابل سے نقل کیا ہے کہ کل ۷۲ تھے، نصف مرد، نصف عورتیں اور بھی بعض اقوال انہیں ص ۰۷۴ جامیں ہیں۔ ”اگر تعداد کا علم نہ ہو کچھ حرج اور گناہ نہیں“ (مَعْ) (فتاویٰ محمودیہ ج ۲۲ ص ۳۲۲) کسی تاریخ یادوں سے بدشکونی لینا

سوال: گھروں کو تاریخ یادوں کا شک ہو تو اس کو بدشکونی سمجھتے ہوئے ان کے ساتھ چلا جائے یا صحیح طریقہ پر اصلاح کرے تاکہ خدا نخواستہ کچھ ہو گیا تو ان کا شک قوی ہو جائے گا اور یہ ایمان کے خلاف ہو گا کیونکہ ایک حدیث کا مفہوم ہے کہ بدشکونی اور بیکاری کا لگنا کوئی چیز نہیں۔ اور دوسری جگہ ہے کہ جذامی سے ایسے بچو جیسے شیر سے؟

جواب: کسی دن یا تاریخ کو منحوس سمجھیں تو اس کی اصلاح لازم ہے ”نہ کہ انہیں کا اتباع“ جذامی سے احتیاط کا حکم اس لیے بھی ہے کہ اس کے ظاہری اسباب کی وجہ سے اگر کسی کو جذام ہو گیا تو وہ جذام کو بالذات متعدد نہ سمجھنے لگے جس سے پچھا مقصود ہے۔ (فتاویٰ محمودیہ ج ۱۵ ص ۳۷۵)

### بدھی طرہ باندھنے کا حکم

سوال: اگر نوشہ سہرا اور بدھی طرہ پہنے ہو تو نکاح جائز ہو گا یا تجدید نکاح لازم ہے؟ اور بعض لوگ

نکاح کے وقت سہرا کھول دیتے ہیں یا سرے لپیٹ دیتے ہیں یا ٹھیک ہے یا بے فائدہ ہے؟

جواب: اصل یہ ہے کہ سہرا بدھی طرہ یہ کفار کی رسماں ہیں، وہ لوگ سنہرے روپ پہلے تاروں کا سہرا بدھی بناتے ہیں، مسلمانوں نے پھولوں کا سہرا بنانا اختیار کیا۔ پس اگر کوئی شخص باوجود اس علم کے کہ سہرا بدھی کفار کی رسماں ہے اسے اچھا بلکہ ضروری سمجھے تو اس پر رسم کفریہ کے پسند کرنے کی وجہ سے علماء نے کفر کا فتویٰ دیا ہے اور تجدید اسلام کے بعد تجدید نکاح بھی کرے لیکن اگر کسی کو یہ معلوم نہ ہو کہ یہ کفار کی رسماں ہے یا معلوم بھی ہو مگر وہ ان پر اس حیثیت سے عامل ہو کہ بہت سے مسلمان کرتے ہیں تو ان اشیاء کا مرتكب اگرچہ ارتکاب بدعت کی وجہ سے یا التزام مالا ملزم کر کے گنہگار تو ہو گا لیکن کافرنہیں ہو سکتا اور جب کافرنہیں ہوا تو جدید نکاح کی بھی ضرورت نہیں، تکفیر مسلم میں چونکہ فقهاء نے سخت احتیاط کا حکم دیا ہے اس لیے سہرا بدھی طرہ باندھ کر نکاح کرنے والے کو کافرنہ کہنا چاہیے، اگرچہ اس فعل سے منع کرنا تو ضروری ہے لیکن جب تک وجہ کفر مصرح نہ ہو حکم کافرنہ دینا احوط ہے، نکاح کے وقت سہرا کھول دینا ہی بہتر ہے تاکہ اگر بالکل بند نہ ہو تو جتنی مقدار ممکن ہو اتنا ہی ہو جائے۔ مَالَيْذَرَكُ كُلُّهُ لَا يُتَرَكُ كُلُّهُ (کفایت الحفیظ ج ۹ ص ۷۸)

### سر پر سہرا اور گلے میں ہارڈالنا

سوال: بوقت شادی نوشہ کے سر پر جو سہرا ذائقے ہیں جائز ہے یا ناجائز؟ اور گلے میں سہرا ذالا جاسکتا ہے یا نہیں؟ جواب: سہرا سر پر ذالا جاتا ہے اگر اس کو گلے میں ذال دیا جائے تو وہ سہرے کے حکم میں نہیں رہتا، سر پر سہرا ذالا ناجائز ہے کہ وہ ہندوؤں کی رسماں ہے، گلے میں ہار ذال ناجائز ہے۔ (کفایت الحفیظ ج ۹ ص ۷۷)

”پسندیدہ یہ بھی نہیں، جیسے بعض لوگ دینی تقریب میں ہار کی رسم ادا کرتے ہیں،“ (مع)

### شربت پلانے، کچھڑا اپکانے وغیرہ کی رسماں

سوال: زید کہتا ہے کہ شربت پلانا، کچھڑا اپکانا، یا کچڑا پہننا، آنکھوں میں سرمہ لگانا، یہ سب سنت ہے، کچھڑا اس وجہ سے سنت ہوا کہ حضرت نوح علیہ السلام کی کشتی کوہ جودی پر جا کر لگی تو کشتی سے اتر کر کچھڑا اپکایا تھی دن عشرہ محرم کا تھا؟

جواب: کچھڑا اپکانے کی کوئی سند نہیں، یہ بالکل بے اصل ہے، البتہ عاشورہ کے دن روزہ رکھنا اور اپنے اہل و عیال پر کھانے پینے کی فراغی کرنا مسنون (عاشورہ کے دن اپنے اہل و عیال پر

کھانے پینے میں فراغی کرنا مباح ہے، مسنون نہیں (متع) ہے۔ سرمد لگانے کی روایت ضعیف ہے، بعض نے اسے موضوع بھی کہا ہے، نیا کپڑا پہننے کی کوئی روایت نہیں اور جو کام رواض کرتے ہیں ان میں ان کی مشابہت اہل سنت کو نہیں کرنی چاہیے۔ (کفایت المفتی ج ۹ ص ۷۷)

### سوالات کے پرچے حل کرنا

سوال: بمبئی سے والات کا ایک پرچے شائع ہوتا ہے داخلہ بذریعہ فیس ہوتا ہے جس کی مقدار چار آنہ ہے، کل مقدار انعامات آٹھ ہزار روپے ہوتی ہے اور پہلا انعام صحیح جواب کے لیے چار ہزار روپے ہوتا ہے، اگر متعدد آدمیوں کے جواب صحیح ہوں تو یہ رقم ان میں برابر تقسیم کی جاتی ہے، بقیہ چار ہزار روپیہ ان لوگوں میں تقسیم کر دیا جاتا ہے جن کی ایک سے چار تک غلطیاں ہوتی ہیں، صورت مسولہ میں یا تو رقم جاتی رہتی ہے یا کم و بیش رقم مل جاتی ہے تو اس میں شریک ہونا اور رقم کا وصول کرنا کیا ہے؟

جواب: مہذب زمانے کے مہذب طریقوں میں سے یہ بھی ایک طریقہ ہے کہ چار چار آنے کی فیس کے ذریعے سے میں ہزار روپے حاصل کر لیا اور اس میں سے آٹھ ہزار انعاموں کی شکل میں تقسیم کر دیا۔

کروڑوں کی آبادی میں سے ست اسی ہزار ایسے آدمی نکل آنے دشوار نہیں جو چار آنے دے کر یہ موقع قائم کر لیں کہ کوئی بیش قدر انعامی رقم ہاتھ آجائے گی اور اگر بالفرض قسمت نے مدنہ کی تو صرف چار آنے ہی کا تو نقصان ہو گا۔ بہر حال یہ قمار ہے اور قمار بھی قرآنی حرام ہے۔ اگر کسی کو انعامی رقم حاصل ہو جائے تو اس بناء پر کہ وہ اصل مالکوں کو واپس نہیں کر سکتا کیونکہ اس کی کوئی سبیل نہیں، اس رقم کو محتاجوں پر تقسیم کر دے، اگر کوئی ادارہ ایسے مقابلہ میں شریک ہونے والوں پر کوئی فیس داخلہ مقرر نہ کرے اور پھر بھی انعام تقسیم کرے تو یہ قمار نہ ہو گا اور اس میں شرکت جائز ہو گی اور حاصل شدہ رقم کو اپنے صرف میں لانا جائز ہو گا۔ (کفایت المفتی ج ۹ ص ۲۲۹)

### جنگل پہاڑ کی چیزیں مباح ہیں

سوال: حکام دریا و جنگل کا اہتمام کریں اور اس کے مخارج پر محصول ٹھہراؤں تو جائز ہے یا ناجائز؟

جواب: جنگل پہاڑ کی اشیاء مباح ملک عامہ ہیں اس پر محصول لگانا حاکم کا ظلم ہے۔ "اس ظلم کا علاج نہیں کہ چوری کر کے خود کو مجرم بنانا شروع کر دے" (متع) (فتاویٰ رشید یہ ص ۵۶۵)

## قاضی کو عیدِین میں ہاتھی پر سوار کرنا

سوال: قاضی کو ہاتھی پر سوار ہو کر روزِ عیدِین نماز کو جاتا بارے تزکیہِ دین میں جائز ہے یا نہیں؟

جواب: قاضی اگر فیل پر سوار ہو کر جائے تو درست ہے کہ سواری فیل کی جائز ہے اور مباح چیز

سے شوکت حاصل کرنا جائز ہے، بشرطیکہ کوئی اور محدود شرعی نہ پایا جائے۔ (فتاویٰ رشید یہ ۵۹۶)

## باطل کا مقابلہ حسن تدبیر سے کیا جائے

سوال: ہمارے یہاں کچھ لوگ علماء حق حضرت تھانوی وغیرہ کو برا کہتے ہیں، بہشتی زیور کو غلط بتلاتے ہیں، ایسے موقع پر اگر کسی کو جوش آجائے اور مقابل کو قتل کر دے یا خود ہی اس کے ہاتھ سے مر جائے تو شہادت ہو گی یا نہیں؟ جواب: قتل کرنا اور سزا میں پھانسی چڑھ جائے یا اصل علاج نہیں، ان کو صحیح راستہ دکھلانا، حسن تدبیر سے بزرگوں سے ان کی ملاقات کرائی جائے، ان کے صحیح حالات بتلائے جائیں، ان کی دینی خدمات دکھلائی جائیں اور اللہ سے دعا بھی کی جائے، کوئی ایسا اقدام کہ جس سے آدمی خود بھی فتنہ میں مبتلا ہو اور اس سے دوسرا جگہ بھی فتنہ ہو ہرگز نہ کیا جائے۔ ”جو ش کی جگہ جوش سے کام لینے کی ضرورت ہے“، (مُع) (فتاویٰ محمود یہ ۱۱ ص ۳۶۱)

## ایک مخصوص ”گنام خط“ کی تعییل کا حکم

سوال: عرصہ سے گنام خط آئے ہیں، ان کی تعییل جائز ہے یا نہیں؟ نقلي خط گنام ”ایاکَ نَعْبُدُ وَ اِيَاكَ نَسْتَعِينُ اهْدِنَا الصِّرَاطَ الْذِيْنَ اَنْعَمْتَ“ پس جس وقت یہ خط ملے فوراً گیارہ جگہ لکھ کر تقسیم کر دو، چالیس روز میں فائدہ ہو گا، اگر ایسا نہ کرو گے تو البتہ نقصان ہو گا، اپنا نام و پتہ نہ لکھتا یہ ایک بزرگ کی ہدایت ہے؟

جواب: ان خطوط کے مضمون کو صحیح سمجھنا اور ان کی تعییل کرنا سخت گناہ ہے، اول تو یہ معلوم نہیں کہ ان کا کاتب کون ہے، اکثر گنام آتے ہیں بلکہ ان میں لکھا ہوتا ہے کہ لکھنے والا نام ظاہرنہ کرے، غالب گمان یہ ہے کہ اس کا روایتی کی ابتداء کسی دشمن اسلام نے کی ہے۔ مقصود یہ تھا کہ اس کے ذریعے سے مسلمانوں کے سینکڑوں پر یہ روزانہ ضائع کر دیئے جائیں، دوسرے اس سے عقائد خراب ہونے کا قوی اندیشہ ہے۔ مثلاً جس کے پاس یہ خط پہنچا اور اس نے اس پر عمل نہ کیا اور تقدیری طور پر چالیس روز کے اندر اسے کوئی تکلیف پہنچی تو اسے یقین ہو جائے گا کہ تعییل نہ کرنے سے یہ نقصان پہنچا اور پھر وہ اس ناجائز بات کو اپنے ذمہ لازم کر لے گا اور اگر اس نے تعییل بھی کر دی اور پھر اسے چالیس روز میں

کوئی فائدہ نہ ہوا بلکہ نقصان ہو گیا تو اس کو آئیوں سے بدگمانی پیدا ہوگی، تیرے اگر فائدہ کے خیال سے لکھنا جائز بھی مان لیا جائے تاہم اس کی تعییل نہ کرنے کی صورت میں دھمکی دینا، نقصان سے ڈرانا کیا حکم رکھتا ہے، مباح کے ترک کرنے پر کوئی وعید نہیں ہوتی، بہر حال کسی مسلمان کو اس کی تعییل کرنا اور اس کے مضمون کو صحیح سمجھنا جائز نہیں۔ (کفایت المفتی ج ۹ ص ۳۶)

**نوت:** گنام خط میں جو آیت لکھی ہے وہ بھی محض غلط اور سرتاسر خطاء ہے جس سے اس گمان کو تقویت ملتی ہے کہ لاریب یہ تحریک کسی جاہل مطلق اور دشمن اسلام کی منصوبہ بندی کا نتیجہ ہے۔ (ناصر)

### ڈاک ملک جن پر مہر نہ لگی ہوان کو دوبارہ کام میں لانا

سوال: زید مکمل وقف میں ملازم ہے جہاں باہر سے بکثرت ڈاک آتی ہے اور بعض ملکت مہر کی زد سے نفع جاتے ہیں، کیا زید ان ملکوں کو اپنے یاد وقف کے مقاد میں دوبارہ استعمال کر سکتا ہے؟  
جواب: دوبارہ استعمال کرنے کی اجازت نہیں۔ "ملکت کا جو کام تھا وہ پورا ہو چکا" یہی حکم ہے ریل، بس وغیرہ کے ملکت کا، (متع) (فتاویٰ محمودیہ ج ۷ ص ۳۹۸)

### ڈاک خانہ میں روپیہ جمع کرانے کا حکم

ایک صاحب نے عرض کیا کہ ڈاک خانہ میں روپیہ جمع کر دیا جائے اور سود نہ لیا جائے اس کا کیا حکم ہے؟ فرمایا کہ بینک والے اس روپیہ کو جنس محفوظ تھوڑا ہی رکھتے ہیں، اس روپیہ پر دوسروں سے سود لیتے ہیں تو اس جمع کرنے میں اعانت ہوئی معصیت کی اور اس کا کوئی نفع نہ ہوا اور بینک والوں کو فائدہ پہنچا اور اس کے سر پر مفت کا گناہ بارہا۔ باقی اگر غلطی سے روپیہ جمع ہو چکا ہو تو اخف اخترین یہی ہے کہ غرباء پر تقسیم کر دیا جائے۔ (الافتراضات الیومیہ ج ۸ ص ۱۳۶) (اشرف الاحکام ص ۲۳۱)

### سرکاری افسران ماتحت ملازمین کی تنخواہ سے کچھ بچا لیں، اس کا حکم

سوال: زید عمر بکر سرکاری ملازمین ہیں ان کو فی کس چار چار خدمت گار سرکار کی طرف سے ملے ہوئے ہیں مگر وہ نو خدمت گاروں سے کام چلا رہے ہیں تو اس صورت میں ان کو تین خادموں کی نوکری نفع جاتی ہے تو یہ پیسہ ان کے لیے رکھنا جائز ہے یا نہیں؟

جواب: اگر سرکار نے بارہ آدمیوں کی تنخواہ دے کر اختیار دیدیا کہ خواہ تم کم میں کام نکالو تم کو اختیار ہے تب تو ایسا کرنا ان کو جائز ہے اور وہ روپیہ ان ہی کی ملک ہے اور اگر ایسا اختیار نہیں دیا تو جس قدر تنخواہ پچی ہے وہ ملک سرکار کی ہے، اس کو واپس کرنا واجب ہے۔ (امداد الفتاویٰ ج ۲ ص ۱۲۰)

## اسراف کی تعریف

سوال: جس کے پاس پانچ سور و پیہ ہوں اور تمام کو تقریب شادی میں خرچ کر دے تو یہ اسراف یا نہیں؟ جواب: بے محل خرچ کرنا اسراف میں داخل ہے اور اسراف منوع ہے اگر سب مال خرچ کرنے کے بعد محتاج ہو گیا اور اس کے پاس کچھ نہیں رہا تو اسراف ہے۔ ”اس میں پانچ سوا اور پانچ ہزار کی قید نہیں“، (ممع) (فتاویٰ محمودیہ ج ۶ ص ۳۲۱)

## ناجانز مال جہیز میں دینا

سوال: ایک شخص کے پاس کچھ زمین کاشت کے لیے اور ایک باغ ہے اور اپنا ذاتی روپیہ کچھ بینک میں جمع ہے اور باقی روپیہ سے عام لوگوں سے سود لیتا ہے اس نے اپنی لڑکی کے جہیز میں جو چیزیں دی ہیں ان کا استعمال کرنا کیسا ہے؟ اور اس لڑکی کا گھر میں رکھنا کیسا ہے؟

جواب: کوئی اور مانع شرعی موجود نہ ہو تو صورت مسئولہ میں اس لڑکی کو نکاح میں رکھنا جائز ہے اور مال میں تفصیل یہ ہے کہ اگر جہیز کا مال بطريق ملازمت یا زراعت حاصل کر کے دیا ہے تو اس کا استعمال لڑکی کو اور لڑکی کی اجازت سے اور وہ کو بھی جائز ہے۔ اگر یقیناً معلوم ہو کہ وہ جہیز سود وغیرہ کے پیسے کا ہے تو اس کا استعمال ناجائز ہے، لڑکی کو بھی اور شوہر وغیرہ کو بھی اور اگر مال مخلوط ہے تو غلبہ کا اعتبار ہو گا اگر حلال غالب ہے تو وہ مال جائز ہے اور اگر حرام غالب ہے تو ناجائز ہے۔ ”کیا جہیز لینا ضروری ہے جب شبهہ ہے جہیز واپس کر دیں اور منکوح رکھیں“، (ممع) (فتاویٰ محمودیہ ج ۶ ص ۳۲۱)

## دوسرے کی چیز کا استعمال کرنا

سوال: کسی شخص کو کوئی شئی جو کہ ملکیت میونسپلی کی ہے ملی ہوئی ہے وہ کچھ بیکار سمجھ کر دوسرے کو دے دیتا ہے وہ دوسرا اسے استعمال میں لاتا ہے تو یہ اس صورت میں اپنے کو مالک سمجھے یا نہیں؟

جواب: اگر میونسپلی کی طرف سے محض استعمال کے لیے ملی ہے اس شخص کو مالک نہیں بنایا گیا تب تو اس کو حق نہیں کہ کسی کو دے اور کسی کو مالک بنادے نہ دوسرے کو اس کا لینا درست ہے اگر عاریت نہیں ملی بلکہ میونسپلی نے اس کو مالک بنادیا ہے تو اس کو جائز ہے کہ جس کو چاہے دے اور دوسرے شخص کو اس کا لینا اور مالک بننا بھی جائز ہے۔ (فتاویٰ محمودیہ ج ۶ ص ۳۵۳)

”خواہ قیمت مالک بننے یا پڑتے“، (ممع)

## خاندانی شرافت کہاں تک معتبر ہے؟

سوال: مسلمانوں میں خاندانی اونچ نجع مثلاً شیخ، سید، مغل، پھان یہ لوگ نور باف نداف وغیرہ کو نجع ذات کہتے ہیں، اصلیت کیا ہے؟ جواب: خاندانی شرافت بعض احکام میں معتبر ہے، مثلاً سید کو زکوٰۃ لینا درست نہیں اور وہ کو درست ہے، نکاح کے مسائل میں کفایت کا ایک حد تک اعتبار ہے، اس خاندانی شرافت کے ساتھ اگر نیک اعمال اور اتباع سنت کی بھی توفیق ہو جائے تو یہ نور علی نور ہے۔ محض خاندانی شرافت بغیر نیک اعمال کے کچھ زیادہ وقوع نہیں اور کسی شخص کو محض خاندانی شرافت نہ ہونے کی وجہ سے اگرچہ اس کے اعمال اچھے ہوں حضرت سیدنا حرام ہے، کسی طرح اس کی اجازت نہیں۔

”پیشے قبیلے خاندان دنیا میں پھان کے لیے ہیں“ (متع) (فتاویٰ محمودیہ ج ۲۰ ص ۳۰)

## پھان کی سزا کا شرعی حکم

سوال: پاکستان کے قانون میں قاتل کو پھان کی جو سزا دی جاتی ہے شریعت کی رو سے یہ قصاص شمار ہوتا ہے یا نہیں؟ جواب: شریعت نے قصاص لینے کی جو شرائط مقرر کی ہیں موجودہ قانون کے مطابق پھان کی سزا میں وہ مفقود ہیں اس لیے پھان کی سزا کو شرعاً تعذر ہے تو کہا جا سکتا ہے اسے قصاص کہنا صحیح نہیں، قصاص میں بنیادی تین شرطیں ہیں۔

(۱) قاتل سے قصاص لینا حقیقتاً مقتول کے ورثاء کے سپرد ہے، ورثاء چاہیں تو قصاص لیں چاہیں تودیت قبول کریں اور چاہیں تو معاف کر دیں۔

(۲) عین قصاص لینے کے وقت ورثاء کا حاضر ہونا لازمی ہے۔

(۳) احتف کے نزدیک ایک شرط یہ بھی ہے کہ قصاص توار سے لیا جائے جبکہ آج کل پھان کی صورت میں یہ تینوں شرطیں نہیں پائی جاتیں۔

لما قال العلامة علاء الدين الكاساني: فَوَلَايَةُ استيفاءِ القصاص ثبت باسباب منها الوراثة وجملة الكلام فيه ان الوارث لا يخلوا ..... فان كان الكل كباراً فلكل واحد منهم ولالية استيفاء القصاص حتى لو قتلهم احدهم صار القصاص متوفى ..... الا ان حضور الكل شرط حواز الاستيفاء وليس للبعض ولالية الاستيفاء مع غيبة البعض لأن فيه احتمال استيفاء مالييس بحق له لاحتمال العفو من الغائب وفي فصل آخر. فالقصاص لا يsto في الا بالسيف عندنا. (بدائع

الصنائع ج ۷ ص ۲۳۳ کتاب الجنایات (۲۳۵)

تہم قاتل کو پھانسی دینا اگر قصاص نہ بھی ہو تو پھر بھی اس کا اجراء و نفاذ ناجائز نہیں بلکہ قاتل کو سزا دینے کے لیے پھانسی کا اقدام ایک مستحسن فعل ہے۔

(وقال العلامہ ابن عابدین رحمہ اللہ: ”وللکبار القور“ ای اذا قتل رجل له ولی کبیر و صغیر کان للكبیر ان یقتل قاتله ..... لو کان الكل کباراً ليس للبعض ان یقتضي دون البعض ولا ان یوکل باستيفائه لان فی غيبة المؤکل احتمال العفو فالقصاص لیحقة من یستحق ماله۔ (رد المحتار ج ۵ ص ۳۸۳ کتاب الجنایات) ومثله فی الفتاوی الهندیة ج ۲ ص ۷ کتاب الجنایات، الباب الثالث) (فتاویٰ حقانیہ ج ۲ ص ۳۲۸)

### بھوک ہڑتال اور پٹلا جلانا

سوال: بھوک ہڑتال کا کیا حکم ہے؟ اور اگر اس میں کسی مسلمان کی موت واقع ہو جائے تو وہ موت کیسی ہوگی؟ ہڑتال یا غیر ہڑتال میں کسی مسلم یا غیر مسلم کا پٹلا بنانا کروپرے علاقے میں نکال کر ناگفتہ بے نعرے لگانا کیسا ہے؟ جواب: بھوک ہڑتال اس حد تک کہ جان تلف ہو جائے شرعاً جائز نہیں، جان بچانے کے لیے تورام چیز کی حرمت بھی مرتفع ہو جاتی ہے اور حالت اضطرار میں اس کا کھانا واجب ہو جاتا ہے، پھر حلال چیز کے ہوتے ہوئے اس کو نہ کھا کر جان دے دینا کیسے جائز ہوگا، یہ بحث الگ ہے کہ بھوک ہڑتال کرنے والوں نے اپنی قدر و منزلت حکومت کے دل میں اس قدر پیدا کر دی ہے کہ وہ ان کے سامنے جھک کر ان کے مطالبات کو پورا کر دے گی یا پورا نہیں کرے گی۔ ابو بکر جاص رازی نے اس موت کے خود کشی ہونے پر اجماع نقل کیا ہے۔ پٹلا بنانا اور اس کو جلانا غیر مسلموں کا طریقہ ہے، اس سے پھنا واجب ہے۔ ”ان دونوں میں شرکت بھی جائز نہیں“، (متع) (فتاویٰ محمودیہ ج ۱۵ ص ۳۶۵)

### شیرینی کی تحقیق کرنا

سوال: اگر کوئی شخص مٹھائی تقسیم کرے اور لوگ اس کو دریافت کیے بغیر ”کیسی ہے“، ”لیں“، ”تو اس کا کھانا جائز ہے یا نہیں؟ اگر کوئی کہے کہ میرا بیٹا اس بیماری سے اچھا ہو جائے تو میں مسجد میں مٹھائی تقسیم کروں، تو اس کا کھانا کیسا ہے؟

جواب: اگر شبہ ہو تو تحقیق کرے کہ یہ مٹھائی کیسی ہے، اگر شبہ نہ ہو تو بلا وجہ تحقیق نہ کرے دل چاہے لے دل چاہے نہ لے بیٹے کے اچھے ہونے پر مٹھائی خدا کے داسطے تقسیم کرنے کو اپنے اوپر لازم قرار دیا ہے تو یہ نذر ہے اور نذر کے مستحق غرباء ہیں۔ ”مسجد میں اسکا دینا جائز نہیں، نذر پوری نہیں ہوگی، اکثر عوام نذر کی شیرینی اپنی جہالت سے ہر چھوٹے بڑے، غنی، فقیر سب کو تقسیم کرتے ہیں اس لیے تحقیق کر لینا بہتر ہے“ (ممع) (فتاویٰ محمودیہ ج ۸ ص ۲۶۸)

### ختنه کے موقع پر گرد تقسیم کرنا

سوال: زید و بکر کی برادری کے سب کام شادی و غنی رغیرہ برادرانہ طریقہ پر انجام پاتے ہیں، قومی پنچایت بھی ہے اور بری رسماں بھی انجام پاتی ہیں، مثلاً کسی بچہ کی ختنہ ہو تو اور رسماں کے علاوہ پاؤ پاؤ بھر گڑنی گھر تقسیم ہوتا ہے اور کوئی تقسیم نہ کرے تو اس کو برادری سے باہر کر دیا جاتا ہے اور اگر وہ اپنے اس قصور کی معافی مانگے تو اس سے جرمانہ وصول کیا جاتا ہے، زید کہتا ہے کہ ان رسماں کو چھوڑ دو بکر کہتا ہے کہ ترک سے برادری کا نظام بگزتا ہے؟ جواب: زید کا خیال صحیح ہے اور جس قوم کی پنچایت بنی ہوئی ہے وہ بڑی خوش نصیب ہے مگر یہ خوش نصیبی تب ہی ہے کہ پنچایت قوم کی دینی اور دنیوی فلاج پر نظر رکھے اور فیصلے شریعت کے مطابق کرے، پیشک فضول رسماں اگرچہ فی حد ذاته مباح بھی ہوں مگر ان کے الترام سے قوم اور بالخصوص قوم کے بے ما یہ افراد تباہ ہوتے ہیں، ان کا چھوڑنا ضروری ہے اور نظام کیوں بگز نے لگا؟ جب پنچایت کا فیصلہ ہو کہ فلاں رسم نہ کی جائے اور قوم اس فیصلے کے ماتحت اس رسم کو ترک کر دے تو یہ تو نظام کی درستی اور خوبی کی بات ہوگی اس کو نظام کا بگزنا کون کہہ سکتا ہے۔ (کفایت المفتی ج ۹ ص ۸۲)

### معصیت بنفسہ کیا ہے؟

سوال: کون سی چیز بنفسہ معصیت ہے (یعنی کسی عارض کی وجہ سے نہیں بلکہ بالذات معصیت ہو)؟

جواب: جوشی اصلاحاً معصیت ہے محض کسی عارض کی وجہ سے معصیت نہ ہو جیسے زنا کہ محض حق غیر کی بناء پر معصیت نہیں ورنہ بلا شوہروالی عورت سے بحالت رضامندی درست ہوتا اور شوہر والی عورت سے با جاہزت شوہر درست ہوتا اور جورو پسیہ زید کے پاس ہے اس کی حرمت حق زید کی بناء پر ہے اگر اس روپیہ کو زید کی رضامندی سے کسی اپنے حق کے عوض میں وصول کرے تو جائز ہے، بلا حق بلا جاہزت لینا درست نہیں۔ (فتاویٰ محمودیہ ج ۹ ص ۳۰۳)

## حیلہ کرنے سے استعمال حرام کے مواخذہ سے نہ بچ سکے گا

سوال: کیا شریعت کا کوئی ایسا مسئلہ بھی ہے کہ حرام رقم کسی حیلہ شرعی سے جواز کی صورت میں آسکے؟  
 جواب: حرام رقم تو پاک نہیں ہوتی، یعنی حلال نہیں ہوتی، وہ حیلہ یہ ہے کہ کسی نیک کام میں خرچ کرنے کے لیے کسی غیر مسلم سے قرض لے کر خرچ کر دی جائے، یہ قرض لی ہوئی رقم نیک کام میں لگانا جائز ہے، پھر اس غیر مسلم کو قرضہ ادا کرنے کے لیے حرام رقم دیدی جائے تو اس کا اثر اس نیک کام میں خرچ کی ہوئی رقم پر نہ پڑے گا مگر یہ واضح رہے کہ حرام رقم کا یہ استعمال جو اس نے اپنا قرضہ ادا کرنے میں کیا ہے اس شخص کو استعمال حرام کے مواخذہ سے نہ بچا سکے گا۔ ”یعنی حرام رقم حرام ہی رہے گی“ (مدع) (کفایت المفتی ج ۹ ص ۲۶۲)

## برا بر کے انتقام کی ایک صورت

سوال: وہ کونسا گناہ ہے جس میں برابر کا بدلہ لیا جاسکتا ہے؟

جواب: مثلاً کسی نے آپ کا ایک روپیہ چھین لیا تو آپ بھی اس کا کسی طرح ایک روپیہ وصول کر لیجئے، اگرچہ اس میں تعریضاً کذب کی نوبت آئے۔ ”اگر کسی نے گالی دی تو بدلہ میں گالی دینا جائز نہیں“ (مدع) (فتاویٰ محمودیہ ج ۹ ص ۳۰۳)

## کیا انتقام زدکوب سے بھی ہو سکتا ہے؟

سوال: بدلہ لینا محض زبانی الفاظ سے ہے یا دستی زدکوب سے بھی جائز ہے؟

جواب: اگر ظالم نے زبان سے کچھ کہا تو اس کا انتقام زبان سے درست ہے، اس شرط کے ساتھ کہ وہ لفظ کہنا حرام نہ ہو، مثلاً ایک نے ماں باپ کی گالی دی اور زانی کہا تو اس کے عوض میں اس کے ماں باپ کو زانی کہنا درست نہیں، اگر ہاتھ سے اس نے ظلم کیا ہے تو اس کو بھی اسی طرح اسی قدر ہاتھ سے انتقام درست ہے۔ (فتاویٰ محمودیہ ج ۹ ص ۳۰۳)

## معافی میں تقسیم ہو سکتی ہے؟

سوال: میرا حقیقی بھائی تقریباً ۳۲ ہزار روپیہ میرا کھا گیا ہے، بوقت موت مجھے بلا کر غلطی کی معافی مانگی، میں نے کہا تمام غلطیوں کو معاف کرتا ہوں مگر روپیہ پیسہ و جائیداد میں معاف نہیں کرتا تو جائیداد اور روپیہ پیسہ کا معاملہ معاف ہوایا نہیں؟

جواب: صورت مسئولہ میں جائیداد و روپیہ کی معافی نہیں ہوتی۔ (فتاویٰ احیاء العلوم

ج اص ۳۸) ”ایذار سانی کی معانی ہوئی ہاں اگر صاحب جائیداد اپنے بھائی کے مرنے کے بعد بھی معاف کر دے تو اب بھی روپیہ پیسہ وغیرہ معاف ہو جائے گا،“ (م‘ع)

### بھینس سے لاثمی مار کر دودھ حاصل کرنا

سوال: جب بھینس دودھ نہیں دیتی تو اس کو لاثمیوں سے مار کر یا کسی اور طرح زبردستی دودھ لیتے ہیں، تو کیا اس طرح زبردستی دودھ لینا جائز ہے؟ جواب: اگر کوئی اور صورت دوا وغیرہ سے لینے کی نہ ہو تو بقدر ضرورت تحمل سختی درست ہے، بلا ضرورت اور تحمل سے زائد سختی نہیں کرنا چاہیے۔ (فتاویٰ محمودیہ ج ۵ ص.....) ”ایسی دوایاں موجود ہیں کہ ان کے ذریعے دودھ حاصل کیا جاسکتا ہے ان کا استعمال ہونا چاہیے نہ کہ لاثمیوں کا،“ (م‘ع)

### گورنمنٹ کی امداد لینا کیسا ہے؟

سوال: ضلع بھروخ میں زلزلہ آنے سے مکان، مسجد و مدرسہ کو ناقابل برداشت نقصان پہنچا ہے گورنمنٹ کی طرف سے امداد رہی ہے تو کیا مالدار اور مسجد و مدرسہ کے استعمال میں آسکتی ہے؟

جواب: صورت مسئولہ میں سرکار کی طرف سے جو رقم ملتی ہے وہ سرکاری امداد ہے وہ لی جاسکتی ہے جس کو ضرورت نہ ہو وہ حاجت مند کو دے دے، اسی طرح مسجد و مدرسہ کی تعمیر میں لینا درست ہے، بہتر تو یہ ہے کہ بطور قرض رقم لے کر مسجد و مدرسہ میں خرچ کریں اور سرکاری امدادی رقم سے قرض ادا کر دیا جائے۔ (فتاویٰ رحیمیہ ج ۳ ص ۲۰۵)

”تاکہ ذرا بھی شبہ باقی نہ رہے،“ (م‘ع)

### بعد عشاء دنیوی باتوں میں مشغول رہنا

سوال: مسجد میں مجلس جماکر رات کے بارہ بجے تک دنیوی باتیں کرنا کیسا ہے؟

جواب: مسجد میں دنیوی باتیں کرنا حرام ہے، مسجد کے باہر بھی اتنی دیر تک غیر ضروری باتوں میں مشغول رہنا برا ہے، اس لیے کہ عشاء کے بعد جلد سونے کا حکم ہے۔ (فتاویٰ رحیمیہ ج ۲۵ ص ۲۵)

”تاکہ صحیح سویرے بیدار ہونے میں آسانی ہو،“ (م‘ع)

### جھنڈے کو سلامی دینا

سوال: ۱۱ اگست کے دن پر چمکشائی کے وقت سلامی دی جاتی ہے تو سلامی دینا جائز ہے یا نہیں؟ اور اگر کوئی شخص سرکاری ملازم ہے تو کیا کرے؟

جواب: یہ محض سیاسی چیز ہے اور حکومتوں کا طریقہ ہے اسلامی حکومتوں میں بھی ہوتا ہے، پھر اچھا ہے

اگر قنطہ کا ذرہ تو بادل خواستہ کرنے میں موافذہ نہیں ہوگا، انشاء اللہ۔ (فتاویٰ رحمیہ ج ۶ ص ۲۸۸) ”اسلامی حکومتوں میں تو ایسا ہونا شوار ہے ان مسلمانوں کی حکومت میں ایسا ہوتا ہے“ (مئع)

### سیاہ و سفید رنگ کے جھنڈے کا ثبوت

سوال: جمعیت علمائے اسلام کا جماعتی جھنڈا جو کہ سیاہ و سفید رنگ پر مشتمل ہے اس سے وابستہ علماء اس جھنڈے کو علم نبوی کی شبیہ سمجھتے ہیں، یعنی رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے جھنڈے کا رنگ بھی ایسا ہی تھا، تاریخ یا غزوات کی روشنی میں یہ بات کہاں تک درست ہے؟

جواب: رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے مختلف جنگوں میں مختلف رنگ کے جھنڈے استعمال کیے ہیں، کسی ایک رنگ کے جھنڈے کا مستقل استعمال کرنا آپ صلی اللہ علیہ وسلم سے ثابت نہیں تاہم بعض روایات سے یہ معلوم ہوتا ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ”نمرا“ کا جھنڈا استعمال کیا ہے جس کا رنگ سیاہ اور سفید تھا کیونکہ ”نمرا“ سفید اور سیاہ رنگ سے مرکب ہوتا ہے۔

لما قال ابن منظوم: والنمرة شملة فيها خطوط بيض و سود (لسان العرب ج ۱۲ ص ۲۹۰) وعن يونس بن عبيد مولى محمد بن القاسم: قال بعثى محمد بن القاسم الى البراء بن عازب اسئللة عن رأية رسول الله صلی الله علیہ وسلم فقال كانت سودا مربعة من نمرة. (ترمذی ج ۱ ص ۲۹ ابوبالجهاد، باب فی الرایات) (وعن يونس بن عبيد مولى محمد بن القاسم: قال بعثى محمد بن القاسم الى البراء بن عازب اسئللة عن رأية رسول الله صلی الله علیہ وسلم فقال كانت سودا مربعة من نمرة. (سنن ابی داؤد ج ۱ ص ۳۲۹ کتاب الجهاد باب فی الرایات والالویة) (فتاویٰ حقانیہ ج ۲ ص ۳۲۰)

### جو پانی بتوں کے نام پر چڑھایا جائے؟

سوال: موسم گرم میں اکثر اہل ہندو چڑھے جگہ پانی پلایا کرتے ہیں، اس کے متعلق ایسا نہ ہے کہ وہ پانی دیوتاؤں کے نام پر پلاتے ہیں، تو اس پانی کا مسلمانوں کو پینا جائز ہے یا نہیں؟

جواب: اگر محقق ہو جائے کہ دیوتاؤں کے نام کا ہے تو ”ما اهله بِهِ لغیرِ اللہ“ کے حکم میں ہے۔ لہذا ناجائز ہے۔ (امداد الفتاویٰ ج ۲ ص ۹۷) ”محض من لینا تحقیق کے لیے کافی نہیں،“ (مئع)

## بیل وغیرہ کو خصی کرنا

سوال: جانور جیسے بیل، بھینا، بکرا، کتا وغیرہ کو لوگ خصی کر دیتے ہیں تو ایسا کرنا جائز ہے یا ناجائز؟

جواب: اگر ضرورت ہو تو درست ہے۔ ”گناہ اور منع نہیں گو واجب بھی نہیں“ (متع)

(فتاویٰ محمودیہ ج ۱۲ ص ۳۷۶)

## بیل کو بجار بنا کر چھوڑنا

سوال: زید کے پاس ایک بیل ہے جو کہ اب بوڑھا ہو گیا ہے، اس بیل سے زید نے آٹھ نو سال خوب کیا ہے مگر اب مزدوری کے قابل نہیں رہا، زید کا یہ خیال ہے کہ جس طرح اس بیل نے بچھ کو آرام دیا میں بھی آخری وقت میں اسے آرام پہنچاؤں، لوگوں کا خیال ہے کہ اس بیل کو مسجد میں لا کو دید وہ اس کو نفع کر اپنی ضرورت پوری کر لے گا، اب بتایا جائے کہ اس کا تھان پر کھڑا رہنا بہتر ہے یا ملا کو دید دیا جائے یا بجار بنا کر چھوڑ دیا جائے؟

جواب: بجار بنا کر چھوڑ دینا تو ناجائز ہے، باقی اس کو باندھ کر کھلانا یا فروخت کر دینا یا ذبح کر کے کھالینا یا کسی کو بطور صدقہ یا ہدیہ دے دینا یہ سب جائز ہے۔ (کفایت امفتی ج ۹ ص ۲۷۰)

## مال مشکوک سے نفع حاصل کرنا

سوال: مال مشکوک سے نفع حاصل کرنا جائز ہے یا نہیں؟

جواب: اگر مال مشکوک اس طرح ہو کہ ایک طریقہ سے حلال ہونا اور ایک طریقہ سے حرام ہونا معلوم ہو تو اس سے نفع حاصل کرنا جائز نہیں اور اگر شک اس وجہ سے ہو کہ دونوں قسم کے مال مخلوط ہو گئے آپس میں کوئی امتیاز نہیں رہا تو پھر صدقہ کر دینا چاہیے۔ (فتاویٰ عبدالحی ص ۳۸۸) ”یہ بہتر ہے ورنہ اگر مال حلال غالب ہو یا حرام حصہ نکال دیا جائے تو استعمال پھر درست ہے“ (متع)

## چنگی اور ریل کے کرائے سے چوری کرنا

سوال: چنگی اور ریل کے کرائے سے چوری کرنا جائز ہے یا نہیں؟ یعنی اپنے مال کو ریل میں لائے اور کرایہ نہ دئے یا خود آئے یا گارڈ وغیرہ کے ساتھ جائے اور اپنا مال لائے اور چنگی سے چھپا کر لائے تاکہ چنگی نہ دیتی پڑے یا ہے تو بڑھیا مال پیٹی میں اور لکھوا دیا گھشیا تاکہ چنگی کم گئے؟

جواب: جھوٹ بولنا بھی ناجائز ہے اور چوری کرنے سے آبروریزی بھی ہوتی ہے اس سے بچنا بھی واجب ہے۔ (فتاویٰ محمودیہ ج ۱۳ ص ۳۱۰) ”اس لیے دونوں باقیں غلط ہیں“ (متع)

## نیکس سے بچنے کے لیے اپنے آپ کو شادی شدہ بنانا

سوال: میری سالانہ تنخواہ ۳۰۰۰ روپے ہے جس پر شادی شدہ کے لیے ۵ نیکس لگتا ہے اور غیر شادی شدہ کے لیے دوسروپے، میں غیر شادی شدہ ہوں اگر گورنمنٹ کو شادی شدہ بتا کر ۱۲۵ نیکس نہ دوں تو جائز ہے یا نہیں؟ جواب: یہ روپے تو آپ تھی کے ہیں کسی غیر سے آپ نے نہیں لیے اپنے روپے غیر کو دینے سے بچائے بے جاینے والے کو نہیں دیئے آپ کے لیے درست ہیں، لیکن غلط بیانی کر کے اپنے کو قانونی خطرہ میں ڈالنا کوئی داشتمانی نہیں۔ (فتاویٰ محمودیہ ج ۱۵ ص ۳۹۱)

دوسرے طریق سے بھی اپنے روپے کی حفاظت کی جاسکتی ہے جس میں یہ کذب نہ ہو، (ممع)

## علماء کا ممبر اسمبلی بننا

سوال: علمائے کرام کو موجودہ وقت میں اسمبلیوں کے لیے ممبر بن کر جانا جائز ہے یا نہیں؟ بصورت جواز جو حل斐ہ عہد و فادری ان سے لیا جاتا ہے اس کا کیا حل ہو سکتا ہے، کیا انگریزوں کے اس عہد نامے پر دستخط کر دینے سے مطمئن بالاسلام ہو کر کچھ حرج لازم نہیں آتا؟ مسلم یا گیوں کا مطالبہ پاکستان درست ہے یا غلط؟

جواب: ہندوستان میں حکومت کا معاملہ بڑی نزاکت اختیار کر چکا ہے اس لیے اس کے متعلق احکام دینا بہت مشکل اور پیچیدہ ہو گیا ہے، میرا خیال ہے کہ علماء و مشائخ اسمبلیوں میں ممبر بن کر جائیں تو بہتر ہے اس کے لیے جواز کا فتویٰ دیتا ہوں۔ اسمبلی میں جس عہد نامے پر دستخط کیے جاتے ہیں اس میں اتباع شریعت کے پختہ عہد کے ساتھ دستخط کیے جاسکتے ہیں پاکستان کا مطالبہ ہمارے خیال میں مسلمانوں کے لیے مضر ہے کیونکہ حقیقی پاکستان نہ تو مانگا جاتا ہے نہ اس کے ملنے کی توقع جو پاکستان کے مانگنے والے مانگتے ہیں وہ تمام ہندوستان سے اسلام کی شوکت مٹا کر ایک چھوٹے سے قطع میں محدود کر دینا ہے اور اس میں بھی مخالف قوی پارٹی موجود ہے اور باقی ہندوستان کے کروڑوں مسلمانوں کو مخالفین کے ہاتھوں میں بے دست و پابنا کر چھوڑ دینا ہے یہ صورت مضر اور یقیناً مضر ہے۔ ”تقسیم ہند سے پہلی بات ہے اب علماء کرام کو ممبر اسمبلی میں حصہ پانے کے لیے مسامع نہیں ہونا چاہیئے جو لوگ دحل و فریب میں بچنے وہ اپنے کام سے بھی رہ گئے مسلمانوں میں اسلامی روح زندہ کی جائے تب ایک وقت آ سکتا ہے جو مسلمان اپنے پیشواؤں کی قدر پوری پوری کرنے لگیں۔“ (ممع) (کفایت المفتی ج ۹ ص ۳۲۲)

## ووٹ کی شرعی حیثیت

سوال: مروجہ طریقہ انتخاب میں ووٹ کی شرعی حیثیت کیا ہے؟

جواب: عصر حاضر میں ووٹ کی مختلف حیثیتیں ہیں:

(۱) اس کی حیثیت شہادت اور گواہی کی ہے، ووٹر جس ممبر کو ووٹ دے رہا ہوتا ہے وہ اس بات کی گواہی دے رہا ہوتا ہے کہ میں اس کو ملک و قوم کے لیے مفید اور خیر خواہ سمجھتا ہوں۔

(۲) اس کی حیثیت مشورہ کی سی ہے، ووٹر حکومت اور لظم و نق کے سلسلہ میں اپنی رائے کا اظہار کرتا ہے کہ سیاسی امور میں کون زیادہ بہتر، ایماندار اور دیانتدار ہے۔

(۳) اس کی حیثیت سفارش کی ہے کہ ووٹر اس امیدوار کے لیے ایک اہم عہدہ سنjalنے کے لیے سفارش کرتا ہے۔

(۴) اس کی حیثیت وکالت کی ہے، ووٹر اپنے لیے حکومت کے گھر میں وکیل نامزد کرتا ہے کہ یہ شخص (امیدوار) حکومت سے میرے مسائل حل کرائے گا۔

(۵) ووٹ کی حیثیت سیاسی بیعت کی ہے، ووٹر اپنے ووٹ کے ذریعے مقامی امیدوار کے واسطے سے سربراہ مملکت کی بیعت کرتا ہے۔ اس بیعت میں یہ ضروری نہیں کہ براہ راست سربراہ مملکت یا خلیفہ وقت کے ہاتھ پر بیعت کی جائے بلکہ بیعت خط و کتاب کے ذریعے بھی ہو سکتی ہے اور اسی طرح سربراہ مملکت کی جانب سے مقرر شدہ نمائندہ کے ہاتھ پر بیعت کرنا بھی خلیفہ کی بیعت شمار ہوتی ہے۔  
چنانچہ صحیح بخاری میں ہے کہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے حضرت عبادہ بن صامتؓ سے فرمایا کہ لوگوں سے میرے لیے بیعت لے لو۔

عن عبادہ بن الصامتؓ: يقول قال لنا رسول الله صلى الله عليه وسلم و نحن في مجلس تباعونى على ان لا تشركوا بالله شيئاً.

(صحيح بخاري ج ۲ ص ۱۷۰ کتاب الاحکام) و عن عبد الله بن

دينار قال شهدت ابن عمر حيت اجتمع الناس على عبد الملك كتب اني اقر بالسمع والطاعة لعبد الله عبد الملك امير المؤمنين على سنة الله وسنة رسول الله ما استطعت وان نبى قد اقرروا بمثل ذلك. (صحيح بخاري ج ۲ ص ۱۰۶۹ کتاب الاحکام)

اس سے معلوم ہوا کہ انسان کے لیے اپنے حق رائے دہی (ووٹ کے استعمال) کا معاملہ بڑا

نازک اور اہم ہے اگر کسی نے نااہل شخص کو ووٹ دے دیا تو یہ ووٹ شہادت زور غلط سفارش اور غلط مشورے میں داخل ہو گا اور اس قسم کے غلط افعال کا ارتکاب قرآن اور حدیث کے صریح مخالف ہے۔

لما قوله تعالى: نمبر ۱ : فَاجْتَبِوَا الرِّجْسَ مِنَ الْأُوْثَانِ وَاجْتَبِوَا قَوْلَ

الرُّؤْرِ حَنَفَاءَ لِلَّهِ غَيْرَ مُشْرِكِينَ بِهِ۔ (الحج آیت نمبر ۳۰۔ ۳۱)

نمبر ۲: مَنْ يَشْفَعُ شَفَاعَةً حَسَنَةً يَكُنْ لَهُ نَصِيبٌ مِنْهَا وَمَنْ يَشْفَعُ شَفَاعَةً سَيِّئَةً يَكُنْ لَهُ كِفْلٌ مِنْهَا۔ (النساء آیت نمبر ۸۵)

وقال عليه الصلاة والسلام: المستشار مؤتمن (ترمذی ج ۲ ص ۱۰۵)

وعن تمیم الداری ان النبی صلی اللہ علیہ وسلم قال الدین النصیحة قلنا لمن قال لِلَّهِ وَلِكُتَابِهِ وَلِرَسُولِهِ وَلِأَنْمَةِ الْمُسْلِمِينَ وَعَامِتِهِمْ۔ (صحیح بخاری ج ۱ ص ۵۲ کتاب الایمان، صحیح مسلم ج ۱ ص ۵۲ کتاب الایمان)

(ووٹ کی شرعی حیثیت کے لیے دیکھئے (۱) جواہر الفقہ ج ۲ ص ۲۹۶ (۲) جدید فقہی مسائل ج ۱ ص ۲۶۵ متفرقات و مثلاہ فی التسلی ج ۲ ص ۱۶۲ کتاب الامارة) (فتاویٰ حقانیہ ص ۳۰۲)

### عورت کے ووٹ دینے اور ممبر اسیبلی بننے کا حکم

سوال: موجودہ دورفتون میں مسلم عورتوں کا ووٹ دینا یا مسلم عورتوں کا کنوںل و میونپلی میں بطور امیدوار کھڑا ہونا کیسا ہے؟ جواب: عورتوں کا ووٹ دینا منع نہیں ہے ہاں ووٹ دینے وقت شرعی پرده کا لحاظ رکھنا لازم ہو گا اور بطور امیدوار کھڑا ہونا عورتوں کے لیے اچھا نہیں ہے کیونکہ اس میں ضروریات شرعیہ کی رعایت کے ساتھ کنوںل یا اسیبلی کی شرکت عورتوں کے لیے مشکل ہے۔ (کفایت امفتی ج ۹ ص ۳۷)

نوٹ: لیکن عورتوں کے لیے ووٹ ڈالنے کا جواز جب ہے کہ پولنگ ایشیشن پر عورتوں کے لیے پرده کا انتظام ہو اور غیر محروم منتظم نہ ہو بلکہ پیپر دینے لینے والی عورتیں کام کرتی ہوں اور غیر محروم مرد نہ ہوں تو عورتیں نہ جائیں بلکہ مطالبہ کریں کہ ان کے لیے زنانہ منتظم مقرر کیے جائیں۔ ”اور ایسا ہوتا نہیں تو جواز کا حکم بھی مرتفع ہے“ (مئع) (کفایت امفتی ج ۹ ص ۳۸۰)

### پیسہ لے کر ووٹ دینا

سوال: یہاں ممبروں کے انتخاب میں ممبر دس روپے فی رائے دے رہے ہیں، دوسرا اس کے

مقابلے میں پندرہ روپے فی رائے دے رہا ہے کیا یہ روپیہ دینار شوت ہے؟

جواب: رائے دینے والوں پر فرض ہے کہ وہ اس شخص کو رائے دیں جو نیک اور سمجھدار اور ملک و قوم کا خیر خواہ ہو رہا ہے اور غداری ہے اور مستحق کو پیسہ لے کر غیر مستحق کو رائے دینا حرام ہے ملک و قوم کی خیانت اور غداری ہے اور دے دے تو خیر مباح ہو سکتا ہے لیکن غیر مستحق کو رائے دینا کسی طرح بھی حلال نہیں۔

”رائے دینا ایک قسم کی شہادت دینا ہے“ (م، ع) (کفایت المفتی ج ۹ ص ۳۷۲)

### ووٹ دیتے وقت شخصیت یا پارٹی کو ترجیح دینا

سوال: عصر حاضر میں انتخابات کے وقت اہل حلقہ کسی امیدوار مثلاً زید کو صالح، دیندار اور مدبر سمجھتے ہیں لیکن پھر بھی اس کے مقابلہ میں ووٹ بکر کو دیتے ہیں جو کہ مرتبہ میں زید سے تھوڑا سا کم ہے اہل حلقہ کا یہ اقدام شرعاً کیسا ہے؟ جواب: انتخابات میں ووٹ دیتے وقت اہل اور صالح ترین آدمی کو ترجیح دینا ضروری ہے تاہم اگر صالح آدمی کے متعلق یہ یقین ہو کہ وہ اسیبلی میں پہنچ کر صدارتی انتخابات یا وزارت عظمیٰ کے انتخاب میں کسی فاسق فاجر کو ووٹ دے گا تو اس صورت میں اسے ترجیح نہیں دی جائے گی بلکہ جو شخص آگے کسی دیندار صدارتی امیدوار کو ووٹ دے گا اس کو صوبائی اور قومی اسیبلیوں کے انتخابات میں ترجیح دینی ضروری ہے۔

قال العلامة الحاکم نیسا بوری: عن ابن عباس رضى الله عنهمما قال

قال رسول الله صلى الله عليه وسلم عن استعمل رجلاً من عصابة

وفي تلك العصابة من هو ارضي لله منه فقد خان الله و خان رسوله

و خان المؤمنين (المستدرک على الصحيحين ج ۳ ص ۹۲) (و عن

حدیفة رضى الله عنه قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم

إيمارجل استعمل رجلاً على عشرة انسنة علم ان في العشرة افضل

ممن استعمل فقد غش الله و غش رسوله و غش جماعة المؤمنين.

(کنزالعمال ج ۶ ص ۱۹ حدیث نمبر ۱۳۲۵۳) و مثُلُه في کنزالعمال

ج ۲ ص ۲۵ حدیث نمبر ۱۳۲۸۷) (فتاویٰ حقانیہ ج ۲ ص ۳۰۶)

### بیوی کو ووٹ ڈالنے سے منع کرنا

سوال: ووٹنگ کے دوران ایک شخص اپنی بیوی کو ووٹ ڈالنے سے منع کرتا ہے اور بیوی اپنے

خاوند کے خوف کی وجہ سے ووٹ ڈالنے سے محروم ہو جاتی ہے، شریعت کی رو سے بیوی کے لیے کیا طریقہ اختیار کرنا چاہیے؟ جواب: ووٹ ایک قسم کی شہادت ہے اور شہادت کبھی واجب ہوتی ہے اور کبھی فرض کفایہ موجودہ حالات میں ووٹنگ کا جو نظام ہے اس میں ووٹ زیادہ ہوتے ہیں اس لیے ووٹ ڈالنا زیادہ سے زیادہ فرض کفایہ کے حکم میں داخل ہو گا اور فرض کفایہ میں یہ قاعدہ ہے کہ ضرورت کے تحت اگر چند لوگ ووٹ کا حق استعمال کریں تو اور وہ کاذبہ فارغ ہو جاتا ہے اس لیے اگر خاوند بیوی کو ووٹ ڈالنے سے منع کرے تو شرعاً کسی پر مواجهہ نہیں نہ خاوند پر اور نہ بیوی پر بلکہ عورت کے لیے عزت اور حیاء اسی میں ہے کہ خاوند کی بات مان کر ووٹ ڈالنے سے احتراز کرے۔

لما قال العلامة ابن نجيم المصرى: ان الشهادة فرض كفاية اذا قام بها البعض سقط عن الباقيين وتعين اذا لم يكن الا شاهدان. (البحر الرائق ج ۷ ص ۵ كتاب الشهادة) (وقال الإمام عبد الرحمن بن على الجوزي القرشى: انما يلزم الشاهدان لايابى اذا دعى لاقامة الشهادة اذا لم يوجد من يشهد غيره. فاما ان كان قد تحملها جماعة لم تعين عليه وكذلك في حال تحملها لانه فرض على الكفاية كالجهاد فلا يجوز لجميع الناس الامتناع منه. (زاد المسير في علم التفسير ج ۱ ص ۳۹ سورة البقرة) (فتاویٰ حقانیہ ج ۲ ص ۳۰۶ تا ۳۰۷)

### رشته داری کی بنیاد پر ووٹ دینے کا حکم

سوال: کسی امیدوار کو اچھے برے کی تمیز کے بغیر محض برادری اور رشته دار ہونے کی وجہ سے ووٹ دینا جائز ہے یا نہیں؟ جواب: اہل اور حقدار کے بجائے صرف رشته داری اور برادری کی وجہ سے کسی امیدوار کو ووٹ دینا عصیت اور جاہلیت کے متراوٹ ہے اور حضور نبی کریم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے عصیت کی دلدل میں چھپنے والوں سے بے زاری کا اظہار فرمایا ہے۔

لما ورد في الحديث: وعنه أبى هريرة رضى الله عنه قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم من خرج من الطاعة وفارق الجماعة فمات ميتة جاهلية ..... ومن قاتل تحت رأية عممية يدعوا إلى عصبية او يغضب لعصبية فقتل فقتلة جاهلية. (سنن النسائي ج ۲ ص ۱۵۶ كتاب المحاربة، باب التغليظ فيمن قاتل تحت رأية عممية) (لما ف

الحادیث: و عن فضیلة قالت سمعت ابی یقول سالت النبی صلی اللہ علیہ وسلم فقلت یا رسول اللہ امن العصبية ان یحب الرجل قومه قال لا ولكن من العصبية ان یعنی الرجل قومه على الظلم. (سنن ابن ماجہ ص ۲۸۳ باب العصبية) و مِثْلُهُ فِي كَنْزِ الْعَمَالِ ج ۳ ص ۱۵۰ رقم حادیث ۷۶۵) (فتاویٰ حقانیہ ج ۲ ص ۷۳۰)

### دیندار امیدوار کے حق میں ووٹ دینے کی قسم توڑنا

سوال: زید نے انتخابات کے موقع پر عمر د کے بارے میں قسم اٹھائی کہ میں اپنا ووٹ عمر د کو دوں گا لیکن کچھ دن بعد عمر د کے مقابلہ میں بکرا انتخابات کیلئے کھڑا ہو گیا اور تمام اہل محلہ کے نزدیک بکرا اور عمر د سے دینی اور دینیوی دونوں اعتبار سے اچھے کردار کا مالک ہے، اب زید کہتا ہے کہ میں نے جو قسم اٹھائی ہے اسے بکر کے حق میں توڑ سکتا ہوں یا نہیں؟ جواب: بکر چونکہ دیندار اور دیانتدار ہونے کی وجہ سے ووٹ کا صحیح حق دار ہے اس لیے زید کو چاہیے کہ اپنی قسم توڑے اور قسم کا کفارہ ادا کرے اور اپنا ووٹ بکر کے حق میں استعمال کرے تو شرعاً اس کا ذمہ فارغ ہو جائے گا۔

لماروی امام نسائی: عن عدی بن حاتم قال قال رسول الله صلی اللہ علیہ وسلم من حلف علیٰ يمين فرأى غيرها خيراً منها فليأت الذى هو خير و ليكفر عن يمينه (سنن النسائی ج ۲ ص ۲۱۱ کتاب الايمان والندور، باب من حلف علیٰ يمين فرأى خيراً منها) (وقال الإمام ابو البر کات عبد اللہ بن احمد بن محمد بن محمود النسفي: ومن حلف علیٰ معصية ينبغي ان یحث و یکفر. (کنز الدقائق ص ۱۵۵ کتاب اليمين) و مِثْلُهُ فِي سنن النسائی ج ۲ ص ۱۳۱ کتاب الايمان والندور، باب من حلف علیٰ يمين فرأى خيراً منها) (فتاویٰ حقانیہ ج ۲ ص ۷۳۰)

### مسلمانوں اور مرزا یوں کی متحده جماعت کو

### ووٹ دینے کی شرعی حیثیت

سوال: ایک مسلم پارٹی کا قادیانیوں سے انتخابی اتحاد ہوا ہے ایسی متحده جماعت کو ووٹ دینا مسلمانوں کے لیے شرعاً جائز ہے یا نہیں؟

جواب: قادیانی چونکہ مرتد اور خارج من الاسلام ہیں ان سے اتحاد کرنے سے اگرچہ کسی وقت مصلحت کی بناء پر کچھ معمولی فائدے حاصل ہو سکتے ہیں لیکن ان کے ارتداد اور کفر کی وجہ سے ان کے جو نہ موم مقاصد ہیں اتحاد کی صورت میں وہ متاثر ہوئے بغیر نہیں رہ سکتے۔ اس لیے قادیانیوں سے اتحاد کرنے میں فائدہ کم اور نقصان کا احتمال زیادہ ہے۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے اگرچہ یہودیوں سے اتحاد کیا تھا لیکن اس سے کوئی اسلامی شعائر متاثر نہیں ہوا تھا۔

تاہم صورت مسوولہ کے مطابق اگر مسلمان کسی نیک مقصد کی تکمیل کے لیے قادیانیوں سے اتحاد کر لیں تو اس میں کوئی حرج نہیں۔ بیانی طور پر کفار اور مشرکین سے اتحاد کرنا منوع ہے ارشاد باری تعالیٰ ہے:

لَا يَتَّخِذُ الْمُؤْمِنُونَ أَكْفَارِينَ أَوْ لِيَأْءَ مِنْ ذُوْنَ الْمُؤْمِنِينَ وَمَنْ يَفْعُلْ ذَلِكَ فَلَيْسَ مِنَ اللَّهِ فِي شَيْءٍ إِلَّا أَنْ تَتَّقُوا مِنْهُمْ تُقْةً طَوْيَّةً وَيُحَدِّرُ كُمْ اللَّهُ نَفْسَهُ وَإِلَى اللَّهِ الْمَصِيرُ ۝ (سورہ آل عمران آیت نمبر ۲۸)

لیکن جہاں کہیں مسلمانوں کو کفار اور مشرکین سے دینی اور دینیوی فائدہ ہوتا ہی صورت میں ان سے اتحاد کرنا مخصوص ہے۔

حضرت نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے بھی مدینہ منورہ میں آنے کے بعد یہودی کے دو مشہور قبائل بنو نضیر اور بنو قریظہ سے اتحاد کیا تھا اور صحیح حدیبیہ بھی اسی قسم کے اتحاد اور معاهدہ کی ایک کڑی تھی۔ اسی طرح آج بھی حالات کو دیکھا جائے گا کہ اگر مسلمانوں اور اسلام کو کفار کے ساتھ اتحاد کرنے میں کوئی معقول فائدہ ہوتا ان سے اتحاد کرنے میں شرعاً کوئی قباحت نہیں۔

لما قال الإمام شمس الدين السرخيسي: ولا ن رسول الله صلی اللہ علیہ وسلم صالح اهل مکة عام الحدبیة على ان وضع الحرب بينه وبينهم عشر سنین فكان ذلك نظراً للمسلمین لمواطنة كانت بين اهل مکة واهل خیر وهي معروفة ولا ن الإمام نصب ناظراً ومن النظر حفظ قوة المسلمين اولاً فربما ذلك في المواجهة اذا كانت للمشرکین شوكة. (المبسوط للسرخيسي ج ۱ ص ۸۶ کتاب السیر) (فتاویٰ حقانیہ ج ۲ ص ۳۰۸، ۳۰۹)

**شیعہ امیدوار کو ووٹ دینا**

سوال: ایک شخص صحابہ کرام رضی اللہ تعالیٰ عنہم کے حق میں ممبری کا ووٹ دینا جائز ہے یا

نہیں؟ جب کہ اس کا مقابلہ اہل سنت پابند صوم و صلوٰۃ سے ہے؟

**جواب:** اپنی نمائندگی کے لیے ایسے شخص کو ووٹ دینا چاہیے جو اہل اسلام کی مذہبی، معاشرتی، سیاسی صحیح ترجمانی کر سکے اور جو شخص اسلام کے خلاف کسی ایسے شخص کو رائے دے جس سے یہ توقع نہ ہو بلکہ اس میں مضرت کا اندریشہ ہو وہ غلطی پر ہے اور اس اعانت کی وجہ سے گہنہ گار ہو گا جو شخص صحابہ کرام رضی اللہ تعالیٰ عنہم اجمعین کو گالیاں دے اس سے کیا توقع کی جاسکتی ہے۔ ”کہ مسلمانوں کی صحیح ترجمانی کرے گا،“ (مدع) (فتاویٰ محمودیہ ج ۸ ص ۲۶۹)

### کھڑے کھیت کی اندازے سے تقسیم کرنا

**سوال:** زید کے والدین اور قبیلہ والے موروٹی زمین میں کاشتکاری کرتے ہیں، موروٹی زمین مثل بٹائی ہے، یعنی نصف زمین دار کی اور نصف حصہ کاشتکار کا اور پھر کھڑے کھیت میں تخمینہ غلہ طے کر لیتے ہیں، آیا یہ جائز ہے یا نہیں؟ **جواب:** موروٹی زمین ناجائز ہے اور کھڑے کھیت کا تخمینہ کر کے غلہ طے کرنا اور طے شدہ وصول کرنا بھی درست نہیں بلکہ آدھا آدھا طے ہے تو پورا پورا تول کر تقسیم کرنا چاہیے۔ (فتاویٰ محمودیہ ج ۵ ص ۱۰۸)

### خود رو گھاس کا ٹان

**سوال:** اگر کوئی شخص دوسرے کی مملوکہ ڈول سے بلا اجازت گھاس کاٹے تو جائز ہے یا نہیں؟ اگر کوئی شخص اپنی زمین میں گھاس کو محصور کر دے تو دوسرے لوگوں کو بلا اجازت کاشنا درست ہے یا نہیں؟ اور اس میں خود رو یا غیر خود رو کا فرق ہے یا نہیں؟ **جواب:** خود رو گھاس کسی کی ملک نہیں، اگرچہ مملوک زمین میں پیدا ہوا س لیے اس کو بغیر مالک زمین کی اجازت کے کاشنا اور جانور کو چرانا جائز ہے، البتہ مالک کو یہ اختیار ہے کہ دوسرے شخص کو اپنی زمین میں آنے سے منع کر دے اور اس کے بعد دوسرے شخص کو یہ بھی حق ہے کہ مالک سے کہہ کہ یا مجھے آنے کی اجازت دے یا مجھے گھاس کاٹ کر دے کیونکہ گھاس مباح الاصل ہے جس میں ہر شخص کو حق ہے۔ لہذا میرا بھی حق ہے اور وہ تیری زمین میں ہے اور جو گھاس بولیا گیا ہوا سے بغیر مالک کی اجازت کے کاشنا جائز نہیں۔ (فتاویٰ محمودیہ ج ۶ ص ۳۶۸)

### دوسرے کی زمین میں پانی کی نالی بنانا

**سوال:** زید کے گھر کا پانی بارش وغیرہ کا عمر کے گھر کے صحن میں سے ہو کر شارع عام میں چلا جاتا ہے اور یہ صورت کافی عرصہ سے چلی آرہی ہے اس میں شریعت کا کیا حکم ہے؟ عمر اس نالی کو

روکنا چاہتا ہے؟ جواب: اگر پانی کا راستہ قدیم سے ہے تو عمر کو اس کے روکنے کا حق نہیں۔ ”اگر وہ نالی کی جگہ عمر کی ملک قدیم سے ہے اور عمر کی اجازت سے پانی زید کا انکtar ہا تو عمر کو پانی روک دینے کا حق ہے،“ (مع) (فتاویٰ محمودیہ ج ۸ ص ۲۹۰)

### عمل پر ثواب ملے گا، گونیت مستحضر نہ ہو

سوال: ہم بہت سے کام کرتے ہیں جن میں کچھ نیت نہیں ہوتی، محض کام کا ارادہ ہوتا ہے آیا اس میں ثواب ہو گایا نہیں؟ جواب: گو جز یا ارادہ ثواب کا نہ ہو مگر کلیا تو ہوتا ہے وہ کافی ہے دوسرے ثواب کا مدار نیت عمل پر ہے، گواں کے ساتھ ثواب کا بالاستقلال ارادہ نہ ہو البتہ اگر عمل ہی کی نیت نہ ہو جیسے بارش میں بدن تر ہو گیا تو وضو ہو گیا مگر ثواب نہیں ہو گا اور اگر قصد اوضو کیا، گو ثواب کی نیت نہیں کیا مگر شرط یہ ہے کہ دنیا کی کسی غرض سے نہیں کیا تو ثواب ہو گا۔ (امداد الفتاویٰ ج ۲ ص ۵۱۸)

### طاعون میں استقلال کے بعد فرار سے استقلال کا ثواب باطل نہ ہو گا

سوال: اگر کئی دفعہ مقام متاثرہ پر استقلال سے رہ کر ایک دفعہ بھاگے تو اس کو جہاد سے بھاگنے والے کے مانند گناہ ہو گایا نہیں؟ اور احادیث میں جس طاعون کا ذکر ہے یہی موجودہ زمانہ کا طاعون ہے یا یہ مصنوعی طاعون ہے کیونکہ اس میں وہ علامات اور اشارات نہیں پائے جاتے ہیں جو احادیث میں مذکور ہیں؟

جواب: طاعون موجودہ بھی طاعون ہے اور ہر وہ یہاں کی جو وبا کی کیفیت رکھتی ہے اس کا حکم بھی طاعون کا ہے اور طاعون وoba کے مقام پر خدا تعالیٰ پر توکل اور بھروسہ کرتے ہوئے مقیم رہنے کا ثواب شہادت کا موجب ہے۔ طاعون کے خوف سے بھاگنا اور یہ سمجھنا کہ بھاگ کر طاعون سے محفوظ رہیں گے یہ ناجائز ہے اور اسی کو جہاد سے بھاگنے والے کے مشابہ فرمایا گیا ہے۔ ایک مرتبہ بھاگ کر ایک ہی مرتبہ کا گناہ ہو گا پہلے کے قیام کا ثواب باطل نہ ہو گا۔ (کفایت المفتی ج ۹ ص ۵۲)

### کسی جانور کا شوقیہ پالنا

سوال: کسی جانور چرند یا پرند کا پالنا گناہ ہے یا نہیں؟ اور بصورت گناہ اس کا کفارہ کیا ہو گا؟ اور شکار کرنا کیسا ہے؟ جواب: جانور پالنا بطور شوق کے درست ہے بشرطیکہ اس کو تکلیف نہ دے، مجتبی شرح قدوری میں ہے: ﴿لَا يَأْبَسَ بَهْجِسِ الطَّيْوَرِ وَالذَّجَاجِ فِي بَيْتِهِ وَلَكِنْ يَعْلَفُهُمَا اِنْتَهِي سَلَامٌ كَارِدٌ﴾ کرنا جائز ہے بشرطیکہ محض تلubb و ایذا یعنی حیوانات مقصودہ ہو اور بعضوں نے حرفة پیشہ بنالینا مکروہ لکھ

ہے۔ مگر صحیح یہ ہے کہ مکروہ نہیں ہے۔ برازیہ میں ہے: "الصَّيْدُ مَبْاحٌ إِلَّا لِلتَّلَهِيْ أَوْ حِرْفَةَ اِنْتَهِيْ" اور حواشی اشیاء الحکومی میں ہے: "فِيهِ نَظَرٌ لَا نَهُ نَوْعٌ اِكْتِسَابٌ بِمَا هُوَ مَخْلُوقٌ لِذَالِكَ وَالْأَكْتِسَابُ مَبْاحٌ فَصَارَ كَالْأَخْتِطَابِ اِنْتَهِيْ" (فتاویٰ عبدالحی ص ۵۲۲)

### دفع بلا کسلیت کیے گئے بعض افعال کا حکم

سوال: محلہ میں ہیضہ پھیلا، تو لوگ اذان دیتے اور لی خمسۃ الخ قافلہ بنات کر پڑتے ہوئے گھوٹے سات روز بعد پچاس سانچھروپے چندہ کی، مسجد کے درخت سے ناریل تواریخ کھیر پکائی، امام صاحب نے کھڑے ہو کر حضرت ہارون کے نام پر فاتحہ پڑھ کر وہ کھانا تقسیم کیا تو ناریل کا توڑنا، لوگوں کا چندہ دینا، اس کے کھانے کو کھانا اور اس امام کے پیچھے نماز پڑھنا کیسا ہے؟

جواب: دفع و باہیضہ کے لیے امور مذکورہ خلاف شرع ہوئے، خلاف سنت بدعت، معصیت بلکہ بعض تو موہم شرک ہوئے ان سے توبہ کرنا لازم ہے، اگر امام صاحب نے ناواقفی میں فعل مذکور کیا تو اب معلوم ہونے کے بعد توبہ کر لیں ورنہ ضد کرنے کی صورت میں وہ منصب امامت کے لائق نہیں رہیں گے۔ "مسجد کے ذمہ داروں پر لازم ہے کہ لیاقت نہ رہنے پر منصب سے سبد و ش کر دیں، غیر ذمہ دار حضرات کی نماز میں کچھ نقش نہیں ہو گا" (متع) (فتاویٰ مفتاح العلوم غیر مطبوعہ)

### طاعون اور وباء کے وقت کیا کرنا چاہیے

سوال: اگر محلہ میں وبا لگے تو اس وقت محلہ کے لوگوں کو کیا کرنا چاہیے؟ حدیث سے جو ثابت ہو تحریر فرمائیں؟ جواب: وباء کے وقت توبہ و استغفار کی کثرت، گناہوں اور حق تلفیوں سے بچنا اور اعمال و اخلاق کی اصلاح ان کو شریعت کے مطابق بنانا اور مریضوں کی عیادت و خدمت انجام دینا ہی دفع بلاء و وباء میں نافع و مؤثر ہے، یہی حدیث سے ثابت ہے۔ "اپنی بستی میں اگر طاعون پھیلے تو طاعون کی وجہ سے بستی نہیں چھوڑنا چاہیے اور طاعون زندہ بستی میں جانا نہیں چاہیے" (متع) (فتاویٰ مفتاح العلوم غیر مطبوعہ)

### میت نے خواب میں بتایا کہ میں زندہ ہوں

سوال: ایک عورت مرنے کے بعد مختلف رشتہ داروں کے خواب میں آئی اور مطالبه کیا کہ میں زندہ ہوں، مجھے نکال لیا جائے، وفات و لادت کے سلسلہ میں ہوئی تھی شرعاً کیا حکم ہے؟ شوہر کا ارادہ قبر کھودنے کا ہورہا ہے؟ جواب: پچھیدا ہونے میں جس کا انتقال ہو جائے وہ شہید ہے مگر خواب کی بناء پر اس کی قبر کھودنا درست نہیں، قبر میں رکھنے کے بعد بزرخ کے امور شروع ہو جاتے ہیں، بعض دفعہ احوال

اچھے نہیں ہوتے تو میت کے متعلق بدگوئی ہوتی ہے، بعض دفعہ بیت ناک احوال دیکھ کر قبر کھونے والے پر و بال آ جاتا ہے وہ پاگل یا بے چین ہو جاتا ہے اس لیے ہرگز قبر نہ کھودی جائے۔ ”خواب کا مطلب صرف اتنا ہے کہ اس عورت کو شہادت کی زندگی ملی ہے“ (مئع) (فتاویٰ محمودیہ ج ۳۷ ص ۳۲)

### سو نے کے بعد اٹھ کر ہاتھ دھونا

سوال: سو کر اٹھنے کے بعد اگر ہاتھ پر نجاست کاشک ہو تو ہاتھوں کا دھونا مسنون ہے یا نہیں؟  
جواب: اگر ہاتھ پر نجاست کاشک نہ ہو تو بھی سو نے کے بعد دھو یا غیر دھو میں ہاتھ دھونا مسنون ہے۔ (فتاویٰ رشیدیہ ص ۲۶۲)

### سماع اور غنا میں کیا فرق ہے؟

سوال: سماع اور گانے میں کیا فرق ہے اور کون سا جائز ہے، اگر جائز نہیں تو کس لیے؟ اکثر مشائخ اور اولیاء اللہ کے مزاروں پر گانا ہوتا ہے اور پیروں کے گھروں میں پورے سازوں کے ساتھ گانا کرایا جاتا ہے، کیا یہ جائز ہے، اگر ہے تو کس لیے؟

جواب: سماع کے معنی سننے کے ہیں، عرف میں اس سے مراد گانا سننا ہوتا ہے اور غنا کے معنی گانے کے ہیں، پس سماع گانا سننے کو اور غنا ”گانا“ گانے کو کہتے ہیں، مزاروں پر اور مشائخ کے گھروں پر جو گانا سازوں کے ساتھ ہوتا ہے یہ ناجائز ہے۔ آلات غنا کی حرمت میں علماء محققین کے اندر اختلاف نہیں، ہاں غنا بلا مزامیر بعض علماء مباح قرار دیتے ہیں مگر اباحت کے لیے بہت سی شرائط ہیں جو عام طور پر مجالس غنا میں پائے نہیں جاتے اس لیے عموماً مجالس غنا و مخالف سماع ناجائز ہوتی ہیں۔ ”ان میں شرکت جائز نہیں“ (مئع) (کفایت المفتی ج ۹ ص ۱۸۸)

### تین محبوب چیزوں کی تفصیل

سوال: رسول خدا صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا ہے مجھے دنیا کی تین چیزیں محبوب ہیں، خوشبو، عورت، نماز اس کی تفصیل فرمائیں؟

جواب: خوشبو دل و دماغ کو معطر کرتی ہے، عقل میں اضافہ کرتی ہے اس لیے خوشبو محبوب ہے، عورتیں مردوں کے لیے عفت و پاک دامنی اور رُامت میں اضافہ کا ذریعہ ہیں، اس لیے عورتیں محبوب ہیں اور نماز اسلامی رکن اور دین کی بنیاد ہے اور نماز کے وقت دربار خداوندی میں حاضری ہوتی ہے اس لیے نماز محبوب ہے۔ ”اور تین چیزوں کے محبوب ہونے سے دیگر اشیاء کا مبغوض ہونا

لازم نہیں آتا، (مع) (فتاویٰ رحیمیہ ج ۳ ص ۲۰۵)

## زلزلہ کی وجہات شرعی نقطہ نظر سے

سوال: زلزلہ آنے کی کیا وجہ ہے، شرعی رو سے واضح فرمائیں؟

جواب: خدا نے پاک نے زمین میں رگیں بنائی ہیں اور وہ فرشتوں کے ہاتھ میں دیدی ہیں، جہاں کہیں گناہوں کا بار بڑھتا ہے اور اللہ تعالیٰ وہاں فوری عذاب نازل کرنا چاہتا ہے تو فرشتوں کو حکم فرماتا ہے، فرشتہ رگ کھینچتا ہے، زمین لرزتی ہے، زلزلہ آتا ہے، حضرت عائشہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا سے زلزلہ کے متعلق پوچھا گیا تو فرمایا کہ زنا، شراب، رقص و سرود، گانا، جانا لوگوں کا مذاق بن جائے تو غیرت حق کو جوش آ جاتا ہے، اگر معمولی تنبیہ پر توبہ کر لیں تو فہما ورنہ عمارتیں منہدم اور عالی شان تعمیرات خاک کے تودے کر دیئے جاتے ہیں، بہر حال گناہوں کی کثرت زلزلہ کا سبب ہے۔

پوچھا گیا کیا زلزلہ عذاب ہے؟ فرمایا موسن کے حق میں رحمت اور کافر کے لیے عذاب (معاذ اللہ) حضرت عمر بن عبد العزیز رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے بحیثیت خلیفہ ہونے کے ایک فرمان نامہ لکھ کر ملکوں میں روانہ فرمایا کہ یہ زلزلہ ایک ایسی چیز ہے کہ خدا نے پاک اس سے اپنے بندوں پر اپنا عتاب ظاہر فرمائے اور ان سے توبہ کا مطالبہ فرماتے ہیں، اس وقت صدق دل سے توبہ کرنی چاہیے، بدکاری چھوڑ دینی چاہیے اور کثرت سے صدقہ خیرات کرنی چاہیے اور مکروہ وقت نہ ہو تو نوافل میں مشغول ہونا چاہیے۔

حضرت آدم علیہ السلام کی دعا:

رَبَّنَا ظَلَمْنَا أَنفُسَنَا وَإِنْ لَمْ تَغْفِرْ لَنَا وَتَرْحَمْنَا لَنَكُونَنَّ مِنَ الْخَسِيرِينَ

اور حضرت نوح علیہ السلام کی دعا:

وَإِنْ لَمْ تَغْفِرْ لِي وَتَرْحَمْنِي أَكُنْ مِنَ الْخَسِيرِينَ

اور حضرت یوسف علیہ السلام کی دعا:

لَا إِلَهَ إِلَّا أَنْتَ سُبْحَانَكَ إِنِّي كُنْتُ مِنَ الظَّالِمِينَ

وغیرہ دعائیں پڑھنا چاہیں، زیادہ تفصیل کے لیے ملاحظہ ہو "اخبار زلزلہ" مصنفہ حضرت تھانوی رحمۃ اللہ علیہ۔ (فتاویٰ رحیمیہ ج ۳ ص ۲۰۵)۔

## دفع مصیبت کیلئے صدقہ کرنا

سوال: کسی مصیبت کے آنے کے وقت صدقہ مثلاً دستور ہے کہ اگر بارش نہیں ہوتی ہے تو

اپنے محلہ سے پیسہ، گز، چاول وغیرہ اکٹھا کرتے ہیں، پھر اس کو پکا کر گاؤں کے بھی بچوں کو بلا امتیاز غریب و امیر کھلاتے ہیں اور خود بھی کھاتے ہیں، یہ فعل کیسا ہے؟

جواب: یہ طریقہ ٹھیک نہیں، زیادہ تر اس سے اپنے گاؤں کی ناموری اور مفخرت کی نیت ہوتی ہے اور صدقہ تو غریبوں کا حق ہے، غریبوں کی حاجتیں مخفی طریقہ سے پوری کی جائیں۔

”غرباء کی حسب حیثیت چپکے چپکے مالی مدد کرتے رہا کریں“ (موع) (فتاویٰ محمودیہ ج ۱۵ ص ۳۶۶)

### خیرات فقیر کے بجائے کتنے کوڑا الناجائز نہیں

سوال: میں روزانہ شامِ کو اللہ کے نام کا کھانا ایک روٹی یا ایک پلیٹ چاول کتنے کوڑا لواہی ہوں، فقیر کو نہیں دیتی کیونکہ آج کل کے فقیر تو بناوٹی ہوتے ہیں، میں یہ کھانا کتنے کوڑا کر ٹھیک کرتی ہوں؟

جواب: جو فرق انسان اور کتنے میں ہے وہی انسان اور کتنے کو دی گئی ”خیرات“ میں ہے اور آپ کا یہ خیال کہ آج کل فقیر بناوٹی ہوتے ہیں، بالکل غلط ہے۔ اللہ تعالیٰ کے بہت سے بندے ضرورت مندا و محتاج ہیں مگر کسی کے سامنے اپنے حاجت مندی کا اظہار نہیں کرتے، ایسے لوگوں کو صدقہ دینا چاہیے، دینی مدارس کے طلبہ کو دینا چاہیے، اسی طرح ”فی سبیل اللہ“ کی بہت سی صورت ہیں، مگر آپ کے صدقے کا مستحق صرف کتنا ہی رہ گیا ہے۔ (آپ کے مسائل ج ۳ ص ۵۶۱)

### بارش نہ بر سنبھالنے اور قحط سالمی کی کیا وجہ؟

سوال: بارش نہ بر سنا اور قحط سالمی کی کیا وجہ ہے؟

جواب: بارش نہ بر سنا احکام خدادوندی کی خلاف ورزی کے باعث ہے، زنا کاری، حق تلفی، غرباء و مساکین کی امداد نہ کرنا، ناپ تول میں کمی کرنا یہ قحط سالمی کے اسباب ہیں، ابوسفیان رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے روایت ہے کہ مجھے خبر پہنچی کہ بنی اسرائیل سات سال قحط میں بتلا رہے، یہاں تک کہ مردوں اور بچوں کو کھا گئے اور وہ اللہ تعالیٰ سے پہاڑوں میں جا کر تضرع وزاری کیا کرتے، پس اللہ تعالیٰ نے ان کے نبیوں کو وحی بھیجی کہ میں نہ تمہاری دعا قبول کروں گا نہ تمہارے کسی رونے پر رحم کروں گا، جب تک تم حق داروں کے حقوق ادا نہ کر دو، پس انہوں نے حق ادا کیے تو میخ برسا۔ ”پس قحط کے اسباب زنا، حق تلفی وغیرہ ہیں اور اس کا علاج حقوق کی ادا یعنی توبہ استغفار ہے“، (ناصر) (فتاویٰ رحمیہ ج ۲ ص ۲۰۹)

## بارش کیلئے پتلا بنا کر درخت میں لٹکانا

سوال: زید کی زوجہ نے ایک پتلا بنا کر اس کا منہ کالا کر کے اپنے صحن کے کسی درخت میں لٹکایا اور مقصد یہ تھا کہ بارش ہو اس کے متعلق کیا حکم ہے؟ اس کا نکاح باقی رہا نہیں؟

جواب: پتلا بنانا اور بارش نہ ہونے کے لیے اس کو درخت میں لٹکانا دونوں فعل ناجائز اور حرام ہیں لیکن اس کی وجہ سے زوجہ نکاح سے باہر نہیں ہوئی اور تجدید نکاح لازم نہیں۔ (کفایت المفتی ج ۹ ص ۲۲۱)

## ”اپر میل فول“، کیم اپر میل کو دھو کہ دہی کرنا کیسا ہے؟

سوال: اپر میل فول منانا یعنی لوگوں کو جھوٹ بول کر فریب دینا، ہنسانا کیسا ہے؟

جواب: یہ نصاریٰ کی سنت ہے اسلامی طریقہ نہیں، جھوٹ بولنا حرام ہے حدیث شریف میں ہے اس آدمی کے لیے بلاکت ہے جو لوگوں کو ہنسانے کے لیے جھوٹ بولتا ہے ایک اور حدیث میں ہے کہ یہ بہت بڑی خیانت ہے کہ تم اپنے بھائی سے کوئی بات اس طرح کہو کہ وہ تمہیں سچا جان رہا ہو حالانکہ تم جھوٹ بول رہے ہو۔ ”غرض اپر میل فول جھوٹ دھو کہ اور کئی دیگر برائیوں کا مجموعہ ہے جو شرعاً ناجائز اور حرام ہے“ (موع) (فتاویٰ رحیمیہ ج ۲ ص ۳۵۱)

## دفع ظلم کیلئے جھوٹا مقدمہ دائر کرنا

سوال: آج کل رواج ہو گیا ہے کہ کسی پر عداۃ جھوٹا مقدمہ دائر کیا جاتا ہے اگر وہ مظلوم تھک آ کر بچنے کے لیے اس پر جھوٹا مقدمہ دائر کر دے تو کیوں جائز نہیں ہوتا جب کہ انتقام نہ لینے سے وہ اور زیادہ دلیر ہو جاتے ہیں؟ جواب: جھوٹ بولنا فی نفس معصیت ہے، کسی حال میں اجازت نہیں، البتہ چند موقع میں فقهاء نے تعریض کی اجازت دی ہے، انہیں میں سے دفع ظلم بھی ہے، اگر دفع ظلم بغیر کذب کے دشوار ہو تو تعریضاً کذب مباح ہے صراحةً حرام ہے اور بغیر ایسی ضرورت کے تعریض بھی جائز نہیں۔ ”تعریض کا مطلب ہے ایسا لفظ استعمال کرنا کہ مخاطب کا ذہن ظاہری معنی کی طرف جائے اور متكلم کی مراد دوسرے معنی ہوں یہ ظاہراً کذب ہوتا ہے حقیقتاً کذب نہیں ہوتا“ (موع) (فتاویٰ محمودیہ ج ۹ ص ۲۰۲)

## ریلوے ملازم کا خیانت کر کے سفر کرنا

سوال: ریلوے ملازموں کو سال میں کئی مرتبہ سفر کرنے کیلئے مفت پاس ملتا ہے جہاں چاہیں بلائکٹ کے جاسکتے ہیں، اب بہت سے لوگ دوسرے کی عورت کو اپنی عورت اور دوسرے کے بچے کو اپنا

بچ بتا کر بغیر ملکت کے سفر کرتے ہیں اس بارے میں شریعت کا کیا حکم ہے؟  
جواب: یہ طریقہ دھوکہ خیانت ہے۔ (فتاویٰ محمودیہ ج ۵ ص ۱۲۶) ”جس کا ناجائز ہونا ظاہر ہے“ (مُع)

### قرضہ کہہ کر پیسہ کا مطالبہ کرنا

سوال: اگر زید کے والد کے ذمہ واقع میں قرض نہ ہوا وہ بطریق تور یہ یا غلط طریقہ سے  
قرضہ ظاہر کریں یا کسی سے کہلوادیں تو کیا یہ جائز ہے؟

جواب: جھوٹ بولنا، دھوکہ دینا جائز نہیں مگر جب والدین زید سے کچھ مانگیں اور زید کے  
پاس گنجائش ہو تو ضرور دینا چاہیے اس کا موقع نہ آنے دے کہ والد دھوکہ دے کر زید سے کچھ وصول  
کریں کہ یہ والد اور زید دونوں کے لیے شرم کی بات ہے۔ (فتاویٰ محمودیہ ج ۵ ص ۱۹۱) ”جب گھر  
میں بھی دھوکہ کا استعمال ہو گا تو باہر کیے حفاظت ہو گی“ (مُع)

### جھوٹا حلف اٹھانا

سوال: ایک شخص عدالت میں خدا کو حاضر و ناظر جان کر جھوٹی گواہی دیتا ہے، دوسرا شخص  
رمضان کے روزے بھی رکھتا ہے اور قرآن شریف اٹھا کر جھوٹی گواہی دیتا ہے اس کے بر عکس مدعا  
علیہ قرآن پاک اٹھانے پر اپنی جائیداد کا حصہ چھوڑ دیتا ہے، ان مدعی کاذب اور مدعا علیہ کے لیے  
شرعی حکم کیا ہے؟ اور جائیداد چھوڑ دینے والے کو کیا ثواب ملے گا؟

جواب: جھوٹا حلف اٹھانا کبیرہ گناہ ہے، اس کو شرک کے برابر فرمایا گیا ہے اور اس ذریعہ سے جو  
مال ناحق جائیداد وغیرہ حاصل ہواں کا کھانا بھی حرام ہے جو شخص حق پر ہونے کے باوجود اللہ پاک کے  
نام کی عظمت کا لحاظ رکھتے ہوئے حلف سے باز رہے اور اپنا ناحق چھوڑ دے اس نے بہت بڑا ایثار کیا، اس  
کے لیے جنت میں خصوص نعمت کا وعدہ ہے۔ (فتاویٰ محمودیہ ج ۵ ص ۱۲۱)

### ایفاء وعدہ واجب ہے یا مستحب؟

سوال: ایفاء عہد واجب ہے یا مستحب؟ قرآن و حدیث میں نہایت تاکید ہے، کسی مقام پر  
اوْفُوا بِالْعَهْدِ کہ وعدہ پورا کرو یعنی عہد کے بارے میں سوال کیا جائے گا، کسی مقام کُبُر مَقْتَأْ  
کہ اللہ کے نزدیک یہ بات بہت ناراضی کی ہے کہ ایسی بات کہ جو کرو نہیں، کہیں اوْفُوا بِالْعُقُودِ  
اور حدیث میں ہے کہ منافق کی تین علامتیں ہیں ایک ان میں سے وعدہ خلافی کرنا لیکن امام نووی  
اذکار ص ۱۳۹ میں تحریر فرماتے ہیں:

وَقَدْ أَجْمَعَ الْعُلَمَاءُ عَلَى أَنَّ مَنْ وَعَدَ إِنْسَانًا شَيْئًا لَيْسَ بِمَعْنَى عَنْهُ فَيُبَغِّضُ أَنْ يَفْيِي بِوَعْدِهِ وَهُلْ ذَالِكَ وَاجِبٌ أَمْ مُسْتَحِبٌ فِيهِ خِلَافٌ بَيْنَهُمْ ذَهَبَ الشَّافِعِيُّ وَأَبُو حَنِيفَةَ وَالْجُمَهُورُ إِلَى أَنَّهُ مُسْتَحِبٌ فَلَوْ تَرَكَهُ فَإِنَّهُ الْفَضْلُ وَارْتَكَبَ الْمُكْرُرُوهَ كَرَاهَةً تَنْزِيهِهَا شَدِيدَةً وَلَا كُنْ لَآيُاثُمْ وَذَهَبَ جَمَاعَتُ إِلَى أَنَّهُ وَاجِبٌ قَالَ الْإِمامُ أَبُو بَكْرُ الْعَرَبِيُّ الْمَالِكِيُّ رَجُلٌ مَنْ ذَهَبَ إِلَى هَذَا الْمَذْهَبِ عَمْرُبُنْ عَبْدُالْعَزِيزِ زَاهِ

اس سے معلوم ہوا کہ جمہور علماء امام ابوحنیفہ رحمۃ اللہ علیہ اور امام شافعی رحمۃ اللہ علیہ کے نزدیک خلاف وعدہ کرنے سے گھنگا نہیں ہوتا، پھر آیت ان العہد کان مسنو لا کا کیا معنی ہے؟  
جواب: جو حضرات اس کو مستحب کہتے ہیں وہ آیت کو ان عہود و عقود پر محول کرتے ہیں جو حقوق الہیہ ہوں یا وہ حقوق العباد ہوں جن کے عوض کا دوسرا نے التزام کر لیا ہے تو عائدین کا حق بد لین کے ساتھ متعلق ہو گیا، یعنی ”مبادلات“ یا وہ حقوق العباد جن کے اخال سے دوسرے کا ضرر ہو یعنی جنگ و صلح کے معاملات اور آیت کبُر مَقْتَلَ کا محمل دعوی عمل و کذب عند الامتحان ہے اور حدیث اذا وَعَدَ أَخْلَفَ كَمْ حُمِلَ نِيَّتُ عَدْمِ اِيْقَاعِ وَقْتِ الْوَعْدِ ہے۔ (امداد الفتاوی ج ۳ ص ۵۱۸)

### وعدہ خلافی کا حکم

سوال: اگر کوئی شخص وعدہ خلافی کرے تو شرعا کیا حکم ہے؟ جب کہ اس وعدہ کی کوئی حد مقرر نہ کی گئی ہو؟  
جواب: وعدہ خلافی کرتے وقت یہ نیت کرنا کہ اس کو پورا نہیں کرنا ہے یہ منافق کی نشانی ہے لیکن اگر نیت تو پورا کرنے کی تھی پھر کسی عذر کی وجہ سے پورا نہیں کر سکا تو اس پر گناہ نہیں بلا عذر پورا نہ کرنا گناہ ہے۔ (فتاویٰ محمودیہ ج ۱۲ ص ۳۹۲) ”تفصیل پہلے مسئلہ میں معلوم ہو چکی“ (م۴ع)

### ضمانت میں وعدہ خلافی کرنا

سوال: ولی محمد نے محمد اسماعیل کی ضمانت سے ایک بازار کی دکان سے کپڑا لیا مگر عرصہ گزرنے کے بعد روپیہ ادا کرنے سے انکار کر دیا، کیا ولی محمد کے لیے وعدہ خلافی کرنا اور اپنے بار کو ضامن محمد اسماعیل کے سر ڈال دینا جائز ہے؟ جواب: یہ وعدہ خلافی اور دوسرے کا روپیہ استطاعت کے باوجود نہ دینا ظلم ہے، گناہ ہے یہ عبد ہے جس پر آخرت میں سخت پکڑ آئے گی اور دنیا میں بھی سخت وبال ہو گا، خدا سے ڈرنا چاہیے۔ (فتاویٰ محمودیہ ج ۱۵ ص ۳۷۲)

## ۵ رکلوشکر کیلے ۲۵، رکلوکی درخواست دینا

سوال: اگر پانچ کلوچینی کی ضرورت ہے تو درخواست پچس کلوکی دینی پڑتی ہے تب کہیں پانچ کلو مل پاتی ہے، اگر پانچ کلوکی درخواست دیں تو بمشکل ایک کلوہی مل پائے گی جس سے ضرورت پوری نہ ہوگی تو نہ کورہ بالا صورت کذب میں داخل ہے یا نہیں؟

جواب: اس صورت میں پانچ کلو کا عنوان پچس کلو ہے اور حکومت کی نظر میں بھی اس کا معنون پانچ کلوہی ہے تو عنوان اور معنون کا یہ فرق گویا حکومت کی طرف سے تجویز کر دیا گیا۔ ”لیکن جب صدق صحیح ہو تو میریقین صحیح مضبوط ہو تو پانچ کلوکی ضرورت پانچ کلو کہنے سے پوری ہو جاتی ہے، اس حیلہ اور ظاہری کذب کی ضرورت باقی نہیں رہتی، ملاحظہ ہو ہمارا کتاب پچ دعوت الصدق“ (متع) (فتاویٰ محمودیہ ج ۱۵ ص ۳۳۰)

## کسی مقام کو شریف کہنا

سوال: لفظ شریف کا سوائے حریمین کے اور جگہ کے ساتھ ضم کرنا درست ہے یا نہیں؟ مثلاً اجمیر شریف اور دہلی شریف؟ جواب: سب جگہ درست ہے جہاں کچھ شرافت ہو۔ (فتاویٰ رشیدیہ ص ۵۶۳) ”علمی دینی نہ کہ محض دنیاوی“ (متع)

## سوال کرنا کس کو جائز ہے؟

سوال: ایک شخص سائل ہے اور کہتا ہے کہ میرا مال چوری ہو گیا، تنگ دست ہوں، میرا کچھ پیشہ نہیں ہے، لہذا اس کے لیے بازار سے چندہ کر دیا جائے تو کچھ گناہ نہیں؟

جواب: اگر اس شخص کے کہنے کا کچھ اعتبار ہو تو اس کے لیے چندہ کر دینا درست ہے اور ایسے ضرورت والے کو سوال بھی درست ہے اور اس کو دینا بھی اور جس سائل کو دینا حرام ہے وہ وہ ہے جس کو وسعت ہو اور روپیہ موجود ہو اور سوال کرے یا اس میں کمانے کی استطاعت ہو اور پیٹ بھرنے کے لیے مانگتا پھرے اس کو سوال بھی حرام ہے اور دینا بھی حرام اور درج سوال جیسی ضرورت والے کو دینا درست ہے۔ ”قرینہ اور حال سے بھی اندازہ ہو جاتا ہے کہ سائل پیشہ ور ہے یا ضرورت مند“ (متع) (فتاویٰ رشیدیہ ص ۵۸۲)

## پانچ سے پیشاب پاخانہ کرنا

سوال: آدمی کا جانگلیا یا ڈھیلا پاخانہ پہن کر بغیر ازار بند کھولے ہوئے دامیں با میں پیرا اٹھا

کر پیشاب کرنا، پاخانہ کرنا، طلب کرنا کیسا ہے؟

جواب: پیشاب بھی ہو جائے گا، پاخانہ بھی ہو جائے گا، طلب بھی ہو جائے گی، شریعت کی طرف سے اس پر پابندی نہیں لیکن اس طرح کرنے سے کپڑا خراب ہو جانے کا اندیشہ ہے۔ (فتاویٰ محمود یہ ج ۱۲ ص ۳۷۵)

### پاخانے کو سکھا کر استعمال کرنا

سوال: انسان کا فضلہ سکھا کر اس سے روٹی جیسے دوسرے جانوروں کا سکھا کر پکاتے ہیں، جائز ہے یا نہیں؟ جواب: انسان کا پاخانہ کھانا پکانے میں استعمال کرنا جائز نہیں۔ ”جانوروں کے گوبر کے استعمال میں بھی احتیاط سے کام لیا جائے، بعض نادان روٹی اپلے پر رکھ دیتے ہیں“ (مُع) (فتاویٰ محمود یہ ج ۵ ص ۱۰۲)

### بوز ہے بیل کو مالک نے چھوڑ دیا اس کا حکم

سوال: ہمارے یہاں کے اکثر ہندو تارکارہ بیل، گائے وغیرہ چھوڑ دیتے ہیں، ان سے کھیتوں کو کافی نقصان پہنچتا ہے، کافی بھی ہاؤس والے بھی اس کو نہیں رکھتے اور قانوناً ان کے ذبح کی بھی اجازت نہیں مل سکتی، کیا پر دھان وغیرہ کی اجازت سے ذبح کیا جاسکتا ہے، ان حالات میں کیا صورت کی جائے؟

جواب: پر دھان سے بھی تحریر اجازت نہیں مل سکتی اگر وہ لوگ تعدی کرتے ہیں اور جانوروں کو باندھ کر نہیں رکھتے اور نقصان کرتے ہیں تو جو صورت حفاظت کی مناسب ہو وہ اختیار کی جاسکتی ہے، ان ہی کے مواضعات کی طرف واپس ہنکایا بھی جاسکتا ہے۔ (فتاویٰ محمود یہ ج ۱۱ ص ۳۷۵) ”وہ جانور اصل مالک کی ملک سے خارج نہیں ہوتے، ان کی اجازت سے ذبح بھی کیے جاسکتے ہیں“ (مُع)

### کھانے پینے میں احتیاط کرنا خلاف توکل نہیں؟

سوال: کھانے پینے میں احتیاط کرنا کہ کسی چیز کو کھائے کسی کونہ کھائے، کسی کونفع بخش اور کسی کو ضرر سا سمجھے، آیا یہ خلاف توکل ہے؟

جواب: نفع و نقصان منجات اللہ ہے، چیزوں میں نفع و نقصان، مرض و شفا کی تائیث اللہ نے رکھی ہے، اس کے حکم کے بغیر کوئی چیز نہ نفع پہنچا سکتی ہے نہ نقصان، یہ اعتقاد رکھتے ہوئے کوئی چیز نہ کھائے اور پر ہیز برتے تو یہ خلاف توکل نہیں۔ (فتاویٰ رحیمیہ ج ۲ ص ۳۱۵) ”احتیاط اور پر ہیز کی تعلیم احادیث میں موجود ہے“ (مُع)

## روزہ میں کس حد تک سونا حرام ہے

فرمایا: روزہ میں کوئی عمل تلاوت قرآن یا ذکر وغیرہ ضروری نہیں، اگر کوئی دن بھر سوتا رہا جب بھی روزہ ہو جائے گا، اس طرح سونا حرام ہے جس سے نمازوں کی نماز فوت ہو اور نماز کے وقت بیدار ہونے کی امید نہ ہو اور اگر کسی نے ایسا کیا بھی تب بھی نمازوں کرنے کا تو گناہ ہو گا مگر روزہ پھر بھی صحیح ہے یا کوئی شترنج کھیلتا رہے تو روزہ پھر بھی فاسد نہ ہو گا مگر شترنج کھیلنے کا گناہ ہو گا۔ (عصم الصوف) (اشرف الاحکام ص ۲۳۷)

## اللہ نام کے کھانے میں مالدار آدمی کی شرکت کا حکم

سوال: نیاز کا کھانا اور اللہ نام کا کھانا مالدار لوگوں کے لیے کیا ہے؟ اور اللہ نام کی تفسیر کیا ہے؟

جواب: مالدار آدمی کو ایسے ”نیاز“ کے کھانے سے پرہیز کرنا چاہیے اور اللہ نام کا کھانا عامۃ یہ کام رفع بلا کے لیے ہوتا ہے یا ایصال ثواب کے لیے، اگر بتانے والے کا مقصد بھی بھی ہے تو مالداروں کو اس سے بھی پرہیز کرنا چاہیے، دوست و احباب کو کھانا بھی اللہ کو خوش کرنے کا ذریعہ ہے اگر یہ مقصود ہے تو امیر و غریب کسی کو اس سے پرہیز کی ضرورت نہیں ہے۔ (فتاویٰ محمودیہ ج ۱ ص ۳۷)

”مطلوب یہ کہ ناجائز تو مالداروں کے لیے پہلی اور دوسری قسم بھی نہیں چونکہ صدقہ نافلہ ہے البتہ اغنياء کو پرہیز مناسب ہے“ (ممع)

## زمانہ ہیضہ میں ایک عمل اور اس کا حکم

سوال: یہاں ہیضہ شروع ہے، لوگ بعد نماز امام کو یا کسی اور کو محراب میں کھڑا کر کے پیسین پڑھواتے ہیں، جب لفظ پیسین آتا ہے تو سب لوگ مل کر اذان دیتے ہیں، کوئی نماز پڑھتا ہے، اس کو تکلیف ہوتی ہے، کیا اس طریقے پر اس کا شریعت میں کچھ ثبوت ہے یا نہیں؟

جواب: دفع وباء کے لیے یہ طریقہ اذان میں کہنے کا آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم یا صحابہ وغیرہم کا تعلیم کیا ہوا نہیں ہے اگر اس کو شرعی کام سمجھا جائے یا اس پر اصرار کیا جائے شریک نہ ہونے والے پڑھنے یا ملامت کی جائے تو ناجائز و بدعت ہے اور اگر شرعی حکم قرار نہ دیا جائے بلکہ مثل عملیات کے ایک عمل سمجھ کر کیا جائے تو مباح ہو سکتا ہے، مگر اس شرط سے کہ نہ تو کسی پڑھنے والے کو نماز میں خلل انداز ہونے ہر شخص کو مجبور کیا جائے کہ وہ ضرور شریک ہو بلکہ کرنے والے جب دیکھیں کہ کوئی شخص نماز نہیں پڑھ رہا ہے اور اذانوں کی مجموعی آواز سے قرب و جوار میں بھی کسی کو تکلیف نہ ہو گی تو وہ

خود یہ عمل کریں اور جو شخص خود اپنی مرضی سے شریک ہو اور جونہ ہواں کو مجبور نہ کریں، طعن و ملامت نہ کریں، اگر یہ شرطیں پوری نہ ہوں تو اس عمل کی اجازت نہ ہوگی۔ (کفایت المفتی ج ۹ ص ۵۶)

”جیسا کہ ہمارے زمانہ میں شرائط نہ کوہ کا وجود بہت مشکل مسئلہ ہے“ (مُع)

### مالک نے کہا باغ کا جو پھل لے لے اسی کا

سوال: زید ایک پھل کے درخت کا مالک ہے وہ اپنے کچے پھلوں کے متعلق کہتا ہے کہ جو چاہے استعمال کرے، یعنی اپنی ملکیت سے خارج کر دیتا ہے تو کیا ان کو استعمال کرنا جائز ہے؟

جواب: مالک نے ان کے کچے پھلوں کو دوسروں کے لیے مباح کر دیا ہے، لہذا دوسرے لوگ بھی لے سکتے ہیں لیکن اپنی ملکیت سے خارج نہیں کیا نہ کسی کو مالک بنایا۔ (فتاویٰ محمودیہ ج ۱۲ ص ۳۲۸) ”جب کوئی قبضہ کر لیتا ہے اس کا ہو جاتا ہے“ (مُع)

### مردار ہاتھی کے دانت کی نکٹھی بنانا

سوال: مردار ہاتھی کے دانت یا مردہ گائے وغیرہ کے سینگ سے نکٹھی بنانا جائز ہے یا نہیں؟

جواب: جائز ہے کیونکہ مردار کی ہڈی سے نفع اٹھانے کی اجازت ہے۔ (فتاویٰ عبدالحمیڈ ص ۵۰۶) ”سوائے آدمی اور خنزیر کے“ (مُع)

### ہاتھی کی سواری اور سونڈ کا پانی

سوال: ہاتھی کی سواری جائز ہے یا نہیں؟ اور ہاتھی جو گرمی کی وجہ سے سونڈ سے پانی پھینکتا ہے تو وہ پاک ہے یا ناپاک؟

جواب: ہاتھی کی سواری تین ٹھیکانے کے قول کے موافق درست ہے اور یہی مختار ہے سونڈ سے جو پانی نکلتا ہے وہ نجس ہے۔ (فتاویٰ محمودیہ ج ۱۳ ص ۳۲۸) ”جس چیز پر لگے گا وہ چیز ناپاک ہو جائے گی“ (مُع)

### کلمہ طیبہ لکھ کر آؤ یہاں کرنا

سوال: اگر کلمہ طیبہ کسی کپڑے پر یا کاغذ پر لکھا ہو، مثلاً غلاف کعبہ کے پارچہ جات جن پر کلمہ طیبہ لکھا ہوتا ہے، کافی چکھے میں لگا کر مکان میں یا مسجد میں لٹکا دیا جائے جس طرح کہ دیگر آیات کے طفرے مساجد میں لٹکائے جاتے ہیں، شرعاً جائز ہے یا نہیں؟

جواب: آؤ یہاں کرنے سے اگر یہ مراد ہے کہ جس طرح اور کتبے مکان میں لگائے جاتے ہیں اسی طرح غلاف کعبہ کا کوئی نکڑا بھی چوکھے میں لگا کر آؤ یہاں کر لیا جائے تو مصالحتہ نہیں لیکن آؤ یہاں کرنے

سے اگر غرض یہ ہو کہ کسی ایسے طریقہ پر آویزاں کیا جائے کہ لوگ اس کی تعظیم کریں اور اس کو خاص اہمیت دیں تو یہ اچھی بات نہیں ہے۔ (کفایت المفتی ج ۹ ص ۲۵۲) ”اور نہ اس کی اجازت ہے“ (م‘ع)

### بے موقعہ کتبہ لگانا

سوال: ایک پتھر جماعت خانے کے پتھر کے نیچے کھڑا کیا گیا اور اس پر دوسرا پتھر بچھایا گیا ہے اور یہ پتھر اس سے دو انج باہر کو نکلا ہوا ہے جس کی وجہ سے اس نیچے والے پتھر پر قدم نہیں پڑتے، کھڑے پتھر پر ماہ رمضان المبارک ۱۴۳۲ھ کندہ ہے، آیا اس میں کوئی حرج ہے، لوگوں کا خیال ہے کہ یہ بے ادبی ہے؟ جواب: اس موقع پر پتھر لگانا جس میں مذکورہ سوال حروف کندہ ہیں، بیشک نامناسب ہے کیونکہ اس میں حروف واللفاظ کی تو ہیں ہے، اگرچہ ان حروف پر پاؤں نہیں پڑتا لیکن اس کی وضع ایسی واقع ہوئی ہے کہ اس سے ان کی اہانت ہوتی ہے اور حروف واللفاظ محترمہ کی اہانت منوع ہے، پاؤں اس کے اوپر والے پتھر پر پڑتے ہیں اور پاؤں رکھنے والا پاؤں اٹھاتے اور رکھتے وقت ان حروف کو دیکھتا ہے اور ان کے اوپر پاؤں لے جاتا ہے، اس لیے اس حالت میں ضرور ایک قسم کی اہانت ہوتی ہے اس سے بہتر جگہ جماعت خانہ کی اگلی دیوار کی پیشانی ہے، وہاں لگانے سے صورۃ توجیہ سمجھی جاتی ہے۔ (کفایت المفتی ج ۹ ص ۲۳۱)

### درخت کا ٹنے والے کی بخشش کا حکم

سوال: بعض لوگوں کا کہنا ہے کہ درخت کا ٹنے والے کی بخشش نہ ہوگی جبکہ درختوں کو مالک سے بیع صحیح کے ساتھ خریدا ہو تو اس کا کاشنا جائز ہے یا نہیں؟ کیا واقعی اس کی بخشش نہ ہوگی؟

جواب: یہ اغلاط العوام میں سے ہے، شریعت میں اس کی کوئی اصل نہیں۔ (فتاویٰ مفتاح العلوم غیر مطبوعہ) ”مشرک اور کافر کی بخشش نہ ہوگی“، (م‘ع)

### نیک عمل کا ثواب پڑو سی کو

سوال: اگر کوئی نیک عمل کرے تو کیا اس عمل کا ثواب بغیر اس کے پہنچائے اس کے ہمائے کو بھی مل سکتا ہے؟

جواب: اگر کسی درجہ میں اس کا تعاون حاصل ہے تو وہ بھی شریک ہے ورنہ شریک نہیں لیکن اچھے پڑو سی سے نفع فی الجملہ پہنچتا ہے۔ (فتاویٰ محمودیہ ج ۱۲ ص ۳۹۸)

”عمل صالح کا معاون ثواب پاتا ہے خواہ وہ پڑو سی ہو یا غیر پڑو سی“، (م‘ع)

## امتحان کی کامیابی پر فنڈ سے مٹھائی تقسیم کرنا

سوال: دینیات کے امتحان میں بچوں اور حاضرین کو فنڈ کے پیسے سے مٹھائی تقسیم کرنا کیسا ہے؟

جواب: فنڈ میں جمع کرنے والے اس تصرف سے راضی ہیں تو جائز ہے۔ (فتاویٰ محمودیہ

ج ۱۲ ص ۳۹۸) ”اور اگر کل یا اکثر اس عمل پر راضی نہیں تو جائز نہیں،“ (مُع)

## ٹھیکہ میں بچا ہوا سامان استعمال کرنا

سوال: کسی شخص نے سڑک کی مرمت کی ٹھیکیداری لی، حکومت نے اس سلسلہ میں کافی بجری سڑک کی مرمت کے لیے دی ٹھیکیدار نے سڑک کی مرمت کرادی، مرمت کے بعد بجری نج گئی، اب اس بجری ”پتھری“ کو حکومت کی اجازت کے بغیر کسی کا استعمال میں لانا کیسا ہے؟

جواب: کسی کو مالک کی اجازت کے بغیر استعمال کرنے کا حق نہیں ہے۔ (فتاویٰ محمودیہ

ج ۱۵ ص ۳۷۲) ”ٹھیکیدار کی اگر وہ ملک ہے تو اس کی اجازت کافی ہے ورنہ اس کی اجازت کا بھی اعتبار نہ ہوگا“ (مُع)

## شوقيہ کتابالنا

سوال: کتب کو علاوه شکار یا حفاظتی اغراض کے شوقيہ پالنے کے بارے میں جب کہ کتب سے بالکل اس طرح کھیلا جائے جیسے بلیوں، مرغیوں، کبوتروں سے کیا حکم ہے؟

جواب: ناجائز ہے جس کا گھر میں رکھنا ہی محرومی ہے اس کو گود میں لے کر کھیلانا تو بہت بڑی محرومی ہے۔

سوال: اگر کتب کا جسم پالنے والے کے جسم سے مس ہو تو؟

جواب: خشک جسم کے مس کرنے سے نجاست کا حکم شریعت نے نہیں لگایا لیکن بلا ضرورت معتبرہ عند الشرع مس کرنا منوع ہے۔

سوال: کتب کا گیلا جسم اور کتب کا لعاب دہن کیا حکم رکھتا ہے؟

جواب: کتب کا گیلا جسم جس چیز کو لگھ گا وہ ناپاک ہو جائے گا اور کتب کا لعاب دہن بالاتفاق نجس ہے جو حکم پاخانہ کا ہے وہی لعاب کا ہے۔

(قال العلاء رحمة الله تعالى ولو اخرج حيا ولم يصب فمه الماء لا يفسد ماء

البر ولا اللوب باتفاقه) (ص ۱۳۹ اور مختار) اس میں وضاحت ہے کہ پانی میں بھیگ کر گیئے

کتب نے جھر جھری لی اور اس کی جھینیٹیں کسی کو لگ گئیں تو اس سے بدن یا کپڑا ناپاک نہ ہوگا کیونکہ کتب

کی نجاست اس کے گوشت اور خون کی وجہ سے ہے۔ توجہ تک کتابزندہ ہے اور ناپاکی اپنے معدن کے اندر ہے جب تک اس کی ظاہر جلد پر ناپاک ہونے کا حکم نہیں لگایا جائے گا اور حضرت مفتی صاحب نے کبیری کے جس جزئیہ سے استدلال کیا ہے وہ ان حضرات کا قول ہے جن کے نزدیک کتابخنس لعین ہے اور یہ چونکہ مفتی بقول کے خلاف ہے اس لیے جھٹ نہ ہوگی۔ کبیری ص ۵۸ (فصل فی البر)

سوال: کتنے کے ساتھ کھلینے کے بعد خواہ اس کا جسم گیلا ہو یا سوکھا نماز پڑھی جائے یا قرآن

مجید کو ہاتھ لگایا جائے؟

جواب: جسم گیلا ہونے کی صورت میں جو تری گلی ہواں سے نماز درست نہیں، جسم اور کپڑا اور غیرہ پاک کرنے کے بعد نماز درست ہے ناپاک ہاتھ یا ناپاک کپڑا قرآن مجید کو لگانا بھی جائز نہیں۔

سوال: کتاب فرش، بستر، یا کرسی وغیرہ پر بیٹھے؟

جواب: کتنے جیسی بخس چیز کو کرسی وغیرہ پر بٹھا کر اعزاز کرنا ناجائز ہے۔ نیز یہ اہل اسلام کا طریقہ نہیں بلکہ انگریزوں یا دوسرے کفار کا طریقہ ہے ان کے ساتھ تشبہ ناجائز ہے اور وہ چیزیں خشکی کی حالت میں ناپاک نہ ہوں گی، تری کی حالت میں ناپاک ہو جائیں گی، لاعب دہن سے ناپاک ہو جانا قطعی ہے، برکات ملائکہ سے محرومی ہر حال میں ہے۔ (فتاویٰ محمودیہ ج ۶ ص ۳۷۶)

**کتابہلانے سے پاک کیوں نہیں ہوتا؟**

سوال: کتابہلانے کے بعد ناپاک کیوں ہو جاتا ہے جبکہ پانی کا کام پاک کرتا ہے؟

جواب: جس شئی میں پاک ہونے کی صلاحیت نہ ہو پانی اس کو پاک نہیں کر سکتا، زندہ کتنے کی کھال اگر اس کے اوپر کوئی ناپاکی نہ ہو پاک ہے، البتہ لاعب بخس لعین ہے، اس میں پاک ہونے کی صلاحیت نہیں۔ (فتاویٰ محمودیہ ج ۵ ص ۱۸۸)

**کتابالنا اور کتنے والے گھر میں فرشتوں کا نہ آنا**

سوال: میں آپ سے کتابالنے کے بارے میں کچھ پوچھنا چاہتا ہوں کیونکہ اکثر کہا جاتا ہے کہ کتاب کھانا جائز نہیں ہے اس سے فرشتے گھر پر نہیں آتے، میں لوگوں کے اس نظریہ سے کچھ مطمئن نہیں ہوں آپ مجھے صحیح جواب دیں؟

جواب: کتابالنا "شووق" کی چیز تو ہے نہیں البتہ ضرورت کی چیز ہو سکتی ہے۔ چنانچہ شوق سے کتابالنے کی تو ممانعت ہے البتہ اگر کوئی شخص مکان کی حفاظت کے لیے یا کھیت کی یا مویشی کی حفاظت

کے لیے یا شکار کی ضرورت کے لیے کتاب پالے تو اس کی اجازت ہے اور یہ صحیح ہے کہ جس گھر میں کتابیا تصویر ہواں میں رحمت کا فرشتہ نہیں آتا۔ حدیث شریف میں ایک واقعہ آتا ہے کہ ایک بار حضرت جبرائیل علیہ السلام نے آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم سے ایک خاص وقت پر آنے کا وعدہ کیا تھا مگر وہ مقررہ وقت پر نہیں آئے آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کو اس سے پریشانی ہوئی کہ جبرائیل امین تو وعدہ خلافی نہیں کر سکتے ان کے نہ آنے کی کیا وجہ ہوئی؟ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے دیکھا کہ آپ کی چار پائی کے نیچے کتے کا ایک بچہ بیٹھا تھا اس کو انھوں نے اس جگہ کو صاف کر کے وہاں چھڑ کا دیکھا گیا اس کے بعد حضرت جبرائیل علیہ السلام تشریف لائے تو آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے مقررہ وقت پر نہ آنے کی شکایت کی۔ حضرت جبرائیل علیہ السلام نے عرض کیا، یا رسول اللہ! آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی چار پائی کے نیچے کتاب بیٹھا تھا اور ہم اس گھر میں داخل نہیں ہوتے جس میں کتابیا تصویر ہو۔ (مشکوٰۃ باب التصاویر ص ۲۸۵) (آپ کے مسائل ج ۳ ص ۲۵۹)

### کیا کتاب انسانی مٹی سے بنایا گیا ہے، اور اس کا پالنا کیوں منع ہے

سوال: میں نے آپ کے اس صفحے میں پڑھا تھا کہ چاہے کتنا ہی اہم معاملہ ہو اگر گھر میں کتاب ہوگا تو رحمت کے فرشتے نہیں آئیں گے لیکن یہ بتائیں کہ کیا کتنے کی موجودگی میں گھر میں نماز ہو جائے گی اور قرآن کریم کی تلاوت جائز ہوگی؟ ہمارے گھر میں قریب سب ہی لوگ نمازی ہیں اور صحن قرآن کی تلاوت بھی کی جاتی ہے، یہ چھوٹا سا کتاب جو بے حد پیارا ہے اور نجاست نہیں کھاتا، ہم مجبور ہو کر لاتے ہیں۔ براہ مہربانی یہ بھی بتائیں کہ آخر ہمارے دین میں کتنے جیسے وفادار جانور کو "گھر سے کیوں نکالا گیا ہے؟" میں نے سنائے کہ کتاب را صل انسانی مٹی سے بنائے جبکہ حضرت آدم علیہ السلام کی دھنی پر شیطان نے تھوکا تھا تو وہاں سے تمام مٹی نکال کر پھینک دی گئی اور پھر اسی سے بعد میں کتاب بنایا گیا، شاید اسی وجہ سے بیچارہ انسان کی طرف دوڑتا ہے پاؤں میں لوٹتا ہے اور انسان بھی اس سے محبت کیے بغیر نہیں رہ سکتا؟

جواب: جہاں کتاب ہو وہاں نماز اور تلاوت جائز ہے، یہ غلط ہے کہ کتاب انسانی مٹی سے بنایا گیا، کتاب وفادار تو ہے مگر اس میں بعض ایسی چیزیں پائی جاتی ہیں جو اس کی وفاداری پر پانی پھیردیتی ہیں، ایک تو یہ کہ یہ غیر کا تو وفادار ہے لیکن اپنی قوم کا وفادار نہیں، دوسرا ہے اس کے منہ کا لعب ناپاک اور گندہ ہے اور وہ آدمی کے بدن یا کپڑے سے مس ہو جائے تو نماز غارت ہو جاتی ہے اور کتنے کی عادت ہے کہ وہ آدمی کو منہ ضرور لگاتا ہے اس لیے جس نے کتاب پال رکھا ہواں کے بدن اور کپڑوں کا پاک رہنا ازاں بس مشکل ہے۔ تیرے کتنے کے لعب میں ایک خاص قسم کا زہر ہے جس سے بچنا ضروری ہے۔ یہی وجہ ہے کہ آنحضرت صلی اللہ

علیہ وسلم نے اس برتن کو جس میں کتابمنہ ڈال دے سات مرتبہ ھونے اور ایک مرتبہ مٹی سے مانجئے کا حکم فرمایا ہے اور یہی وہ زہر ہے جو کتے کے کائی سے آدمی کے بدن میں سراحت کر جاتا ہے، چوتھے کتے کے مزاج میں گندگی ہے جس کی علامت مردار خوری ہے اس لیے ایک مسلمان کے شایان شان نہیں کہ وہ بغیر ضرورت کے کتابپالے۔ ہاں! ضرورت اور مجبوری ہو تو اجازت ہے۔ (حوالہ بالا)

## کتاب کیوں نجس ہے جب کہ وہ وفادار بھی ہے

سوال: کتے کو کیوں نجس قرار دیا گیا ہے؟ حالانکہ وہ ایک فرمانبردار جانور ہے، سور کے نجس ہونے کی تو ”اخبار جہاں“ میں سیر حاصل بحث پڑھ چکی ہوں لیکن کتے کے بارے میں لاطم ہوں، خدا کے حکم کی قطعیت لازم ہے، لیکن پھر بھی ذہن میں کچھ سوال آتے ہیں جن کے جواب کے لیے کسی عالم کی مدد کی ضرورت ہوتی ہے؟

جواب: ایک مسلمان کی حیثیت سے تو ہمارے لیے یہی جواب کافی ہے کہ کتے کو اللہ تعالیٰ نے نجس پیدا کیا ہے۔ اس کے بعد یہ سوال کرنا کہ کتاب نجس کیوں ہے بالکل ایسا ہی سوال ہے کہ کہا جائے کہ مرد مرد کیوں ہے؟ عورت عورت کیوں ہے؟ انسان انسان کیوں ہے؟ اور کتاب کتاب کیوں ہے؟ جس طرح انسان کا انسان اور کتے کا کتا ہونا کسی دلیل کا محتاج نہیں نہ اس میں ”کیوں“ کی گنجائش ہے اسی طرح خالق فطرت کے اس بیان کے بعد کہ کتاب نجس ہے اس کا نجس ہونا بھی کسی دلیل ووضاحت کا محتاج نہیں، دنیا کا کون عاقل ہو گا جسے پیش اب پاخانہ کی نجاست دلیل سے سمجھانے کی ضرورت ہو لیکن دور جدید کے بعض وہ دانشور جن کو یہ سمجھانا بھی آج مشکل ہے کہ انسان انسان ہے بند رکی اولاً نہیں۔ عورت عورت ہے مرد نہیں وہ اگر پیش اب کو بھی آب حیات اور داروئے شفا بتائیں اور گندگی میں بھی وٹامن بی اور سراغ نکال لائیں ان کو سمجھانا واقعی مشکل ہے۔ رہایہ کہ کتاب تو وفادار جانور ہے اس کو کیوں نجس قرار دیا گیا؟ اس سوال کو اٹھانے سے پہلے اس بات پر غور کر لینا چاہیے کہ کیا کسی چیز کا پاک یا ناپاک ہونا فرمانبرداری اور بیوفائلی پر منحصر ہے؟ یعنی یہ اصول کس فلسفہ کی رو سے صحیح ہے کہ جو چیز وفادار ہو وہ پاک ہوتی ہے اور جوبے وفا ہو وہ ناپاک کہلاتی ہے؟

اس کے علاوہ اس بات پر غور کرنا ضروری تھا کہ دنیا کی وہ کون سی چیز ہے جس میں اللہ تعالیٰ نے کوئی نہ کوئی خوبی اور کوئی نہ کوئی فائدہ نہیں رکھا؟ کسی چیز کی صرف ایک آدھ خوبی کو دیکھ کر اس کے بارے میں آخری فیصلہ تو نہیں کیا جا سکتا۔ بلاشبہ وفاداری ایک خوبی ہے جو کتنے میں پائی جاتی ہے (اور جس سے سب سے پہلے خود انسان کو عبرت پکڑنی چاہئے تھی) لیکن اس کی ایک خوبی کے مقابلے میں

اس کے اندر کتنے ہی اوصاف ایسے ہیں جو اس کی نجاست فطرت کو نمایاں کرتے ہیں اس کا انسان کو کاٹ کھاتا اس کا اپنی برادری سے برس پیکار رہنا اس کا مردار خواری کی طرف رغبت رکھنا، گندگی کو بڑے شوق سے کھا جانا وغیرہ ان تمام اوصاف کو ایک طرف رکھ کر اس کی وفاداری سے وزن تکھے آپ کو نظر آئے گا کہ کس کا پلہ بھاری ہے؟ اور یہ کہ کیا واقعہ اس کی فطرت میں نجاست ہے یا نہیں؟

یہاں یہ واضح کر دینا بھی ضروری ہے کہ جن چیزوں کو آدمی خوراک کے طور پر استعمال کرتا ہے ان کے اثرات اس کے بدن میں منتقل ہوتے ہیں اس لیے حق تعالیٰ شانہ نے پاک چیزوں کو انسان کے لیے حلال کیا ہے اور ناپاک چیزوں کو اس کے لیے حرام کر دیا ہے تاکہ ان کے بخس اثرات اس کی ذات اور شخصیت میں منتقل نہ ہوں اور اس کے اخلاق و کردار کو متاثر نہ کریں۔ خنزیر کی بے حیائی اور کتے کی نجاست خوری ایک ضرب المثل چیز ہے جو قوم ان گندی چیزوں کو خوراک کے طور پر استعمال کرے گی اس میں نجاست اور بے حیائی کے اثرات سرایت کریں گے جن کا مشاہدہ آج مغرب کی سوسائٹی میں محلی آنکھوں کیا جا سکتا ہے۔

اسلام نے بلا ضرورت کتابانے کی بھی ممانعت کی ہے اس لیے کہ صحبت و رفاقت بھی اخلاق کے منتقل ہونے کا ایک مؤثر اور قومی ذریعہ ہے۔ اسی لیے کہا جاتا ہے کہ نیک کی صحبت و رفاقت آدمی کو نیک بناتی ہے اور بد کی رفاقت سے بدی آتی ہے۔ یہ اصول صرف انسانوں کی صحبت و رفاقت تک محدود نہیں بلکہ جن جانوروں کے پاس آدمی رہتا ہے ان کے اخلاق بھی اس میں غیر محسوس طور پر منتقل ہوتے ہیں۔ اسلام نہیں چاہتا کہ کتے کے اوصاف و اخلاق انسان میں منتقل ہوں اس لیے اللہ تعالیٰ نے کتار کھنے کی ممانعت فرمادی ہے کیونکہ کتے کی مصاحبۃ و رفاقت سے آدمی میں ظاہری اور نمائشی وفاداری اور باطنی نجاست و گندگی کا وصف منتقل ہو گا۔

اور اس کا ایک اور سبب یہ ہے کہ جب کتے سے "بے تکلفی" بڑھے گی تو با اوقات ایسا ہو گا کہ وہ آدمی کی بے خبری میں اس کے کپڑوں اور برتنوں میں منہ ڈال دے گا اور اندر وہ نجاست کے ساتھ ساتھ ظاہری نجاست بھی اس کو استعمال کرنا پڑے گی۔

ایک اور سبب یہ ہے کہ سائنسی تحقیق کے مطابق کتے کے جراثیم بے حد مہلک ہوتے ہیں اور اس کا زہر اگر آدمی کے بدن میں سرایت کر جائے تو اس سے جانب رہنا از بس مشکل ہو جاتا ہے۔ اسلام نے نہ صرف کتے کو حرام کر دیا تاکہ اس کے جراثیم انسان کے بدن میں منتقل نہ ہوں بلکہ اس کی مصاحبۃ و رفاقت پر بھی پابندی عائد کر دی جس طرح کہ ذاکر کسی مجزوم اور طاعونی مریض کے ساتھ رفاقت کی ممانعت

کر دیتے ہیں۔ پس یہ اسلام کا انسانیت پر بہت ہی بڑا احسان ہے کہ اس نے کتنے کی پروش پر پابندی لگا کر انسانیت کو اس کے مہلک اثرات سے محفوظ کر دیا ہے۔ (آپ کے مسائل ج ۲۶ ص ۲۶۰)

### مسلمان ملک میں کتوں کی نمائش

سوال: گز شستہ دنوں اخبار جنگ اور نوابے وقت میں یہ خبر شائع ہوئی تھی کہ پاکستان میں کتوں کی نمائش ہوئی اور بڑے پیمانے پر لوگوں نے حصہ لیا اور ایک کتنے اپنی مالکن کے ساتھ وہ حرکت کی جس سے سب شرما گئے، کیا کتوں کو پالنا اور ان کے مقابلہ حسن کا انعقاد کرانا جائز ہے؟ مفصل جواب تحریر کریں؟

جواب: استفتاء میں اخبارات کے حوالہ سے جس واقعہ کا ذکر کیا گیا ہے وہ واقعی ایک غیور مسلمان کے لیے ناقابل برداشت ہے۔ زمانہ جاہلیت میں بھی لوگوں کو کتوں سے بہت محبت ہوا کرتی تھی تھی وجہ ہے کہ ابتداء نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے کتوں کو قتل کرنے کا حکم دیا تھا اور فرمایا تھا کہ جس برلن میں کتابمنہ ڈائل اسے سات دفعہ دھویا جائے، کتاب ذیل ترین اور حریص ترین حیوانات میں سے ہے جو کہ اپنے اوصاف مذمومہ کی وجہ سے اس قابل نہیں کہ اس کے ساتھ مخالفت رکھی جائے۔ چہ جائیکہ ان کی پروش کی جائے اور ان کی نمائش کے لیے باقاعدہ مخالف منعقد کی جائے۔ اسلام نے بلا ضرورت کتاب پانے کو منوع قرار دیا ہے اور جس گھر میں کتاب ہوتا ہے اس کے لیے سخت وعید آتی ہے۔ چنانچہ حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کا ارشاد گرامی ہے جس کا مفہوم ہے کہ: ”جس گھر میں کتبے اور جانداروں کی تصاویر ہوتی ہیں اس میں رحمت کے فرشتے داخل نہیں ہوتے“

بہر حال یہ جانور بڑا ذیل، حریص ہوتا ہے۔ پس جب کتنے کے ایسے اوصاف ہیں تو جو شخص اسے پاتا ہے اور اس کے ساتھ محبت و مخالفت رکھتا ہے وہ بھی ان اوصاف سے متصف ہوتا ہے جیسا کہ مشاہدہ ہے کتنے کی سب سے بڑی صفت یہ ہے کہ وہ اپنی براوری یعنی کتوں سے نفرت کرتا ہے۔ اسی وجہ سے جب ایک کتاب دوسرے کتنے کے سامنے سے گزرتا ہے وہ ایک دوسرے پر بھونکنا شروع کر دیتے ہیں۔ یہی حال اس شخص کا ہوتا ہے جو کہ کتاباتا ہے یعنی اس کو بھی اپنے بھائی بندوں، انسانوں سے نفرت ہونے لگتی ہے، موجودہ دور میں اگر دیکھا جائے تو اقوام دنیا میں سب سے زیادہ کتوں سے محبت کرنے والے یہودی اور عیسائی ہیں۔ بہر حال اہل یورپ کی کتوں سے محبت کا اندازہ اس واقعہ سے خوب لگایا جاسکتا ہے کہ جب انگلستان کی مشہور خاتون ”مزابمی

وہیل، یمار ہوئی تو اس نے وصیت کی کہ اس کی تمام املاک اور جائیداد کتوں کو دے دی جائے۔ خاتون کے بعد اس کی وصیت کے مطابق اب اس کی تمام جائیداد کے وارث کتے ہیں۔ اس جائیداد سے کتوں کی پرورش، افزائش نسل ایک ٹرست کے تحت جاری ہے۔

مسلمانوں کو چاہیے کہ خدا اور رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے احکامات کو پس پشت ڈال کر اغیار کی تقلید نہ کریں بلکہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے بتائے ہوئے طریقوں کو اپنا میں جو کہ عین فطرت کے مطابق ہیں۔ (آپ کے مسائل ج ۲۶ ص ۲۶۳)

### کتاب رکھنے کیلئے اصحاب کہف کے کتنے کا حوالہ غلط ہے

سوال: اسلام میں کتنے کو گھر میں رکھنے کے بارے میں کیا حکم ہے؟

دوسرے یہ کہ ایک گھر جو کہ خاصاً اسلامی (بظاہر) ہے گھر کے تمام افراد نماز پڑھتے ہیں اور بعض افراد تو جبھی کر آئے ہیں اس کے باوجود گھر میں ایک کتاب ہے جو کہ گھر میں بہت آزادانہ طور پر رہتا ہے تمام گھروالے اسے گود میں لیتے ہیں اور نماز پڑھتے ہیں، اور پرستے دوسرے افراد کو اسلام کی تبلیغ کرتے ہیں اور کہتے ہیں کہ کتاب ناپاک نہیں ہے۔ اس سلسلے میں وہ اصحاب کہف کے کتنے کا حوالہ دیتے ہیں اور کہتے ہیں کہ کتاب گیلانا پاک ہے سو کھاپاک ہے اس سلسلے میں قرآن و سنت کے حوالے سے اس مسئلے کی وضاحت فرمائیں تاکہ ہم لوگوں کو اس بارے میں صحیح طور پر معلوم ہو؟

جواب: اسلام میں گھر کی یا کھیتی باڑی اور مویشیوں کی حفاظت یا شکار کی ضرورت کے لیے کتاب پالنے کی اجازت دی گئی ہے لیکن صحیحین کی مشہور حدیث ہے کہ جس گھر میں کتاب یا تصویر ہواں میں رحمت کے فرشتے داخل نہیں ہوتے۔ مخلوٰۃ ص ۲۸۵ میں صحیح مسلم کے حوالے سے امام المؤمنین حضرت میسونہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا سے روایت ہے وہ فرماتی ہیں کہ ایک دن صحیح کو آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم بہت ہی افسرده اور غمگین تھے اور آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ آج رات جبرائیل علیہ السلام نے مجھ سے ملاقات کا وعدہ کیا تھا مگر وہ آئے نہیں۔ (اس کا کوئی سبب ہو گا ورنہ) بخدا! انہوں نے مجھ سے کبھی وعدہ خلافی نہیں کی۔ پھر یہا کیا کہ آپ (صلی اللہ علیہ وسلم) کو کتنے کے پلے کا خیال آیا جو آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے تخت کے نیچے بیٹھا تھا۔ چنانچہ وہ وہاں سے نکلا گیا، پھر جگہ صاف کر کے آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے خود اپنے دست مبارک سے وہاں پانی چھپڑ کا۔ شام ہوئی تو جبرائیل علیہ السلام تشریف لائے۔ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے شکایت فرمائی کہ آپ نے گزشتہ شب آنے کا وعدہ کیا تھا (مگر آپ آئے نہیں) انہوں نے فرمایا ہاں! وعدہ تو تھا مگر ہم ایسے گھر میں داخل نہیں ہوتے

جس میں کتابہ ہو یا تصویر ہو۔ اس سے اگلے دن آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے کتوں کو مارنے کا حکم فرمایا، یہاں تک کہ یہ حکم فرمایا کہ چھوٹے باغ کی حفاظت کے لیے جو کتابہ پالا گیا ہواں کو بھی قتل کر دیا جائے اور بڑے باغ کی حفاظت کے لیے جو کتابہ کھا گیا ہواں کو چھوڑ دیا جائے۔

کتنے سے پیار کرنا اور اس کو گود میں لینا جیسا کہ آپ نے سوال میں ذکر کیا ہے کسی مسلمان کے شایان شان نہیں۔ جس چیز سے اللہ تعالیٰ کے فرشتوں کو اور آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کو نفرت ہواں سے کسی بچے مسلمان کو کیسے افتد ہو سکتی ہے۔ علاوہ ازیں کتنے کے منہ سے رال پتکتی رہتی ہے اور ممکن نہیں کہ جو شخص کتنے کے ساتھ اس طرح اختلاط کرے اس کے بدن اور کپڑوں کو کتنے کا بخس لعاب نہ لگے۔ اس کے کپڑے کبھی پاک نہیں رہ سکتے اور بخس ہونے کے علاوہ اس کا لعاب زہر بھی ہے جس شخص کو کتابہ لے اس کے بدن میں یہی زہر سرایت کر جاتا ہے۔ یہی وجہ ہے کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے حکم فرمایا کہ جس برتن میں کتابمنہ ڈال دے اس کو سات مرتبہ دھوایا جائے اور ایک مرتبہ مٹی سے ماخحا جائے۔ یہ حکم اس کے زہر کو دور کرنے کے لیے ہے۔ کتنے سے اختلاط کرنا اس زمانے میں انگریزوں کا شعار ہے۔ مسلمانوں کو اس سے احتراز کرنا چاہیے۔ (آپکے مسائل ج ۲۳ ص ۲۶۵، ۲۶۶)

### خرزیر کا خشک بال ہاتھ یا کپڑے کو لگ جائے؟

سوال: کپڑے یا جوتے وغیرہ پر خرزیر کے بالوں کا خشک یا تربش لگ جائے تو کپڑے وغیرہ کا کیا حکم ہوگا؟ جواب: خشک سے بخس نہیں ہوگا، تر لگ جائے تو پھر دھولینا چاہیے۔ ”چونکہ خرزیر کا ہر ہر جز ناپاک ہے“ (مُع) (فتاویٰ محمودیہ ج ۷ ص ۹۳)

### برش میں سور کے بال اور ان سے رنگ دروغن شدہ برتن

سوال: فی زمانہ ہر چیز پر رنگ دروغن ہو رہا ہے اور یہ رنگ دروغن برش سے ہوتے ہیں اور برش میں کم و بیش سور کے بال ہوتے ہیں، وارنش شدہ برتوں میں کھانا یا روغن شدہ فرنیچر پر رکھی چیزیں کھانا درست ہے یا نہیں؟ جواب: سور کے بال اس میں ملے ہوئے نہیں ہیں، برتن اور فرنیچر صاف ہے تو محض اس وجہ سے کہ سور کے بال کے برش سے رنگ کیا گیا ہے اس کو ناپاک نہیں کہا جائے گا، خاص کر جب کہ برتن کو پاک صاف کر لیا گیا۔ یہ علیحدہ بات ہے کہ سور کے بال کا استعمال ناجائز ہے۔ ”دونوں کو ایک سمجھنا غلطی ہے“ (مُع) (فتاویٰ محمودیہ ج ۱۲ ص ۳۷۳)

### آلہ مکبر الصوت کا حکم

سوال: آلہ مکبر الصوت کا استعمال جائز ہے یا نہیں؟ جواب: جس جگہ محض آواز کا پہنچانا

مقصود ہوا اور اس میں صرف حاضرین کو خطاب ہی ہوا اور کوئی عبادت اس کے علاوہ نہ ہو وہاں اس آں کا بھی استعمال جائز ہے کہ اصل مقصود کے حصول کامیں ہے جب اصل مقصود مباح ہے تو اس کا وہ معمین جس کی حرمت و ممانعت پر کوئی دلیل نہ ہو وہ بھی مباح ہوتا ہے۔ (فتاویٰ محمود یج ۲۶۲ ص ۸۸)

### ریڈ یو اور لا وڈا اپسیکر سے وعظ کرنا

سوال: ریڈ یو ایلا وڈا اپسیکر میں وعظ کہنا شریعت میں کیا حکم رکھتا ہے؟

جواب: وعظ سے چونکہ مقصود صرف اعلان و افہام ہی ہوتا ہے اس لیے اگر دور والے نہ سن سکیں تو مقصود فوت ہو جائے گا اس لیے لا وڈا اپسیکر سے آواز بلند کرنا موجب کراہت نہ ہو گا۔

”یہی حکم ریڈ یو کا سمجھنا چاہیے“ (متع) (فتاویٰ محمود یج ۲۶۲ ص ۸۸)

### نگے سر نگے پیر رہنا

سوال: نگے سر اور نگے پیر رہنا سنت ہے یا نہیں؟ بعض صوفی ان افعال کو سنت جان کر کرتے ہیں؟ جواب: احیاناً پا برہنہ رہنا مفہوم نہیں ورنہ آپ علیہ السلام اکثر اوقات نعلین یا موزہ پہنٹتے تھے اور سر برہنہ ہونا احرام میں ثابت ہے اور احرام کے سوا بھی کبھی ہوئے ہیں، چلتے پھرتے دائم نہیں۔ (فتاویٰ رشید یص ۵۸۹)

### سگے بہن بھائی کا اکٹھے ناچنا

سوال: ۱۔ کیا مذہب اسلام میں کسی سگے بہن بھائی کا ایک ساتھ ناچنا، گانا جائز ہے؟ اگر کوئی ایسا فعل کرے تو اس کی شرعی حیثیت کیا ہے؟ اور سزا کیا ہے؟ ۲۔ مذہب اسلام میں سگے بہن بھائی کا تصاویر میں قابل اعتراض ہونے کی شرعی حیثیت اور سزا کیا ہے؟

جواب: اس پر فتن دور میں دینی انحطاط اور اخلاقی پستی کا عالم یہ ہے کہ معاشرے میں جو بھی براہی عام ہو جائے اسے حلال سمجھا جاتا ہے، ایک زمانہ وہ تھا کہ جو شخص گانے بجانے کا پیشہ اختیار کرتا وہ ڈوم اور میراثی کھلاتا تھا اور لوگ اسے بری نگاہ سے دیکھتے تھے لیکن آج جو بھی یہ پیشہ اختیار کرتا ہے وہ ”فنکار“ کھلاتا ہے اور اس کے پیشے کو ”فن و ثقافت“ کے نام سے یاد کیا جاتا ہے اور پھر تم ظریفی یہ کہ جو بھی ان برائیوں کے خلاف آواز بلند کرتا ہے اسے ”رجعت پسند“ اور ”نگ نظر“ تصور کیا جاتا ہے۔ گانے بجانے کے متعلق ہادی عالم صلی اللہ علیہ وسلم کے چند مبارک ارشادات ذیل میں ملاحظہ ہوں:

ترجمہ: ”حضرت عبد اللہ بن عمر رضی اللہ تعالیٰ عنہما سے مروی ہے کہ حضور اکرم صلی اللہ علیہ

وسم نے گانا گانے اور گانا سننے سے منع فرمایا ہے۔“

”قال عليه الصلوة والسلام: الغناء ينبت النفاق في القلب كما ينبت

الماء البقل“ (درمنثور ج: ۵ ص: ۱۵۹)

ترجمہ: ”حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے مروی ہے کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ مجتب دل میں اس طرح نفاق پیدا کرتی ہے جس طرح پانی سبزہ اگاتا ہے۔“

”عن عمران بن حصين رضي الله عنه ان رسول الله صلي الله عليه وسلم

وقال: في هذه الامة خسف ومسخ وقدف، فقال رجل من المسلمين: يا رسول الله! ومني ذلك؟ قال: اذا ظهرت القيان والمعاذف، وشربت الخمور“ (ترمذی شریف ج: ۲ ص: ۳۳)

ترجمہ: ”حضرت عمران بن حصین رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے مروی ہے کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ: اس امت میں بھی زمین میں دھننے سورتیں مسخ ہونے اور پھر وہ کی بارش کے واقعات ہوں گے اس پر ایک مسلمان مرد نے پوچھا کہ: اے اللہ کے رسول! یہ کب ہوگا؟ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ جب گانے والی عورتوں اور باجوں کا عام رواج ہوگا اور کثرت سے شرابیں پی جائیں گی۔“ اسی طرح تصاویر کا معاملہ ہے۔ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے جانداروں کی عام تصویر کشی کو حرام قرار دے کر تصویر بنا نے والوں کو ختم عذاب کا مستحق قرار دیا ہے۔ چنانچہ ارشاد ہے:

۱: ..... ”عن عبد الله بن مسعود رضي الله عنه قال: سمعت رسول الله

صلى الله عليه وسلم يقول: أشد الناس عذاباً عند الله المصورون.

متفق عليه“ (مشکوہ ص: ۳۸۵)

ترجمہ: ”حضرت عبد اللہ بن مسعود رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے روایت ہے، فرماتے ہیں کہ میں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو سنا کہ فرمار ہے تھے کہ لوگوں میں سے زیادہ ختم عذاب میں تصویر بنانے والے ہوں گے۔“

۲: ..... ”عن ابن عباس رضي الله عنهما قال: سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: ..... من صور صورة عذب وكيف ان

ينفع فيها وليس بنافخ رواه البخاري“ (مشکوہ ص: ۳۸۶)

ترجمہ: ”حضرت ابن عباس رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے روایت ہے کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے

فرمایا ہے کہ جس نے تصویر (جاندار) کی بنائی اللہ تعالیٰ اسے اس وقت تک عذاب میں رکھے گا جب تک وہ اس تصویر میں روح نہ پھونکے حالانکہ وہ کبھی بھی اس میں روح نہیں ڈال سکے گا۔

پس جب اسلام میں اس قسم کی عام تصویر کشی حرام ہے تو فخش قسم کی تصاویر بنا کر شائع کرنا کیونکر جائز ہوگا؟ اور پھر بین بھائی کا ایک ساتھ کھڑے ہو کر اور کمر میں ہاتھ ڈال کر تصاویر نکلوانا تو بے حیائی کی حد ہے جبکہ اسلامی تعلیمات کے مطابق بین بھائی کا رشتہ بہت ہی عزیز اور بہت ہی نازک ہے اس لیے خاتم الانبیاء صلی اللہ علیہ وسلم نے ایک حدیث میں حکم دیا ہے:

”اذا بلغ اولادكم سبع سنين ففرفووا بين فروشمهم“ (کنز العمال

حدیث نمبر: ۳۵۳۲۹)

ترجمہ: ”جب تمہاری اولاد کی عمر میں سات سال ہو جائیں تو ان کے بستر الگ الگ کرلو“  
نیز فقهاء کرام نے خوف فتنہ کے وقت اپنے محارم سے بھی پرده لازمی قرار دیا ہے۔ الغرض! سوال میں جن حیاسوں و اقدامات کا ذکر ہے وہ واقعی ایک غیور مسلمان کے لیے تقابل برداشت ہیں اور وہ اس پر احتجاج کیے بغیر نہیں رہ سکتا۔ لہذا حکومت کو چاہیے کہ فی الفور اس بے حیائی اور فحاشی کا سد باب کرے اور اس کے ذمہ دار افراد کو تعزیری طور پر سزا میں دلوائے۔ (آپ کے سائل ج ۷ ص ۳۳۸ تا ۳۴۸)

کیا کراماً کا تبین نیت پر مطلع ہوتے ہیں

سوال: کراماً کا تبین کو قلبی نیتوں اور ارادوں پر اطلاع ہوتی ہے، آیت کریم: ”مَا لِهَذَا الْكِتَبِ لَا يُغَادِرُ صَغِيرَةً وَ لَا كَبِيرَةً“ سے یہی معلوم ہوتا ہے؟

جواب: حدیث میں ہے: ”مَنْ هُمْ بِحَسَنَةٍ كَيْبَثْ لَهُ حَسَنَةٌ وَاحِدَةٌ أَوْ كَمَا قَالَ“ اس سے معلوم ہوتا ہے کہ ارادہ پر اطلاع ہوتی ہے اور یہ بعید ہے کہ اس کا تب کو غیر کراماً کا تبین کہا جائے۔ (امداد الفتاویٰ ج ۲ ص ۲۸۰) ”اطلاع کا طریق خواہ کچھ بھی ہوتا ہو“ (مُع)

ابلیس کو آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم سے اعلم کہنے والا شخص کافر ہے

سوال: جو شخص ابلیس لعین کو حضور سرور کائنات علیہ الصلوٰۃ والسلام سے اعلم کہے اس کے لیے کیا حکم ہے؟ جواب: حضرت مولانا گنگوہی قدس اللہ سرہ العزیز نے متعدد فتاویٰ میں یہ تصریح فرمائی کہ جو شخص ابلیس لعین کو رسول مقبول صلی اللہ علیہ وسلم سے اعلم اور اوسع علماء کہے وہ کافر ہے۔ (الشہاب الشاقب ص ۸۸) (فتاویٰ شیخ الاسلام عرب ۱۷۹)

## ردی کاغذوں سے برتن بنانا

سوال: کاغذ کی وہ ردی کہ جس میں خدا اور رسول خدا کے اسماء مبارکہ وغیرہ و نیز ہر قسم کی تحریر ہو اور اس کو پھاڑ کر پانی میں گلا کر اس میں کھلی یا آٹا وغیرہ ملا کر ڈالیاں وغیرہ تیار کریں تو یہ امر جائز ہے یا نہیں؟

جواب: جن کاغذات میں دینی احکام لکھے ہوں ان کو ایسے استعمال میں لانا جائز نہیں اور جن کاغذات میں اور مضامین ہوں ان کو ایسے استعمال میں لانا جائز ہے مگر اس میں بھی یہ ضروری ہے کہ جہاں اللہ و رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کا نام لکھا ہو اس کو محو کر دے "مثادے" سیاہی پھر دے یا زبان سے چاٹ کر لعاب نگل جائے۔ (امداد الفتاوی ج ۲ ص ۵۵)

## مکان کا ولیمہ

سوال: نیامکان بنا کر اس میں وعظ کہلانا اور شیرینی تقسیم کرنا کیسا ہے؟

جواب: اگر برکت کے لیے شکریہ کے طور پر بغیر کسی غیر ثابت التزام کے ایسا کرے تو درست ہے۔ (فتاویٰ محمودیہ ج ۵ ص ۱۳۶)

"جہاں عملاً التزام ہوا عقائدہ کی وہاں ترک بہتر ہے" (موع)

## حجراسود کو بوسہ دینے پر اعتراض کا جواب

سوال: غیر مسلم اعتراض کرتے ہیں کہ مسلمان حجراسود کو بوسہ دے کر اس کی پوجا کرتے ہیں، ان کو کیا جواب دیا جائے؟

جواب: حجراسود کو بوسہ محبت کی غرض سے دیا جاتا ہے، بطور عبادت و عظمت اور حاجت روا جان کرنے ہیں دیا جاتا، مذکورہ اعتراض کا جواب چودہ سو سال پہلے دیا جا چکا ہے۔ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے حجراسود کے قریب کھڑے ہو کر فرمایا تھا "مجھے معلوم ہے تو ایک پتھر ہے، نفع و نقصان پہنچانے پر قادر نہیں، میرا رب مجھے بوسہ دینے کا حکم نہ کرتا تو میں بوسہ نہ دیتا"، خلیفہ ثانی حضرت عمر فاروق رضی اللہ تعالیٰ عنہ ایک مرتبہ طواف فرمائے تھے اس وقت کچھ نو مسلم دیہاتی بھی موجود تھے حضرت عمر رضی اللہ تعالیٰ عنہ جب حجراسود کے قریب پہنچ چونے سے قبل ذرا نہ ہر گئے اور فرمایا "میں جانتا ہوں اور میں یقین رکھتا ہوں کہ تو ایک پتھر ہے (معبد نہیں ہے) نہ تو نقصان پہنچا سکتا ہے نہ نفع اگر میں نے آپ صلی اللہ علیہ وسلم کو چوتھے ہوئے نہ دیکھا ہوتا تو میں بھی نہ چوتا"

ذرا سوچئے کہ مسلمان حجراسود کو قابل پرستش حاجت روا اور نفع و نقصان کا مالک جانتے تو اس طرح خطاب کا کیا مطلب؟ اس سے مزدھ ہوتا ہے کہ بوسہ صرف جذبہ محبت میں دیتے ہیں اپنی اولاد اور یہوی کو بھی

بوسد یتے ہیں کیا نہیں معبد اور حاجت رو سمجھ کر بوس دیا جاتا ہے؟ ہرگز نہیں۔ (فتاویٰ رحیمیہ ج ۸ ص ۳۱)

## بارش سے تر ہو کر زمین ناپاک نہیں ہوتی

سوال: کسی جنگل کی زمین بارش کی وجہ سے تر ہو گئی، لہذا اودھ جگہ ناپاک ہے یا پاک؟ ہم اس جگہ بغیر کپڑا بچھائے نماز پڑھ سکتے ہیں یا نہیں؟ جواب: جب وہاں کوئی نجاست نہیں تو محض بارش سے تر ہو جانے کی وجہ سے اس کو خس نہیں کہا جائے گا، بغیر کپڑا بچھائے بھی وہاں نماز درست ہے۔ (فتاویٰ رحیمیہ ج ۸ ص ۳۱) ”شبہ اور ہم کی کیا ضرورت ہے“ (م‘ع)

## جو شخص پاکستان چلا جائے اس کے سامان کا حکم

سوال: احمد پاکستان جا کر مقیم ہو گئے، ان کا کچھ سامان ہندوستان زید کے کمرے میں ہے، اب ان کے سامان کا کیا کیا جائے؟ ان کے پاس خط لکھا تھا مگر جواب نہیں آیا؟

جواب: جو سامان وہاں موجود ہے اس کو محفوظ رکھا جائے اور مالک سے دریافت کر لیا جائے وہ اگر ہبہ بیع صدقہ کرنے کو لکھتے تو اس پر عمل کیا جائے، اگر مالک کہے تو کہہ مالک کو دیدیا جائے یا اس سے معاملہ کر لیا جائے تاکہ وہ اس مغالطہ میں نہ رہے کہ احمد نے زید کو دے رکھا ہے۔ (فتاویٰ محمودیہ ج ۱۱ ص ۲۹) ”زید کے پاس وہ سامان امانت ہے“ (م‘ع)

## سات آسمانوں کا وجود شرعی حیثیت سے

سوال: فیٹا غورث کے نظریہ کے مطابق قواعد حرکت ارضی کو ترجیح دینا کہ جس سے آسمانوں کی جسمانیت کثیفہ کی نفعی لازم آتی ہے اور اجسام کثیفہ کے باہم مداخل کا اقرار کرنا پڑتا ہے، شرعاً معدود ہے یا نہیں؟ اور جس صورت میں فیٹا غورث کا نظریہ تسلیم کرنے کی بناء پر انکار سا مطلقاً تو نہیں ہوتا مگر جسمانیت کثیفہ کا انکار ضرور ہوتا ہے مذکورہ صورت کا تسلیم کرنا شرعاً کیسا ہے؟ اور اس نظریہ کا قائل مثل حکماء فرنگ یہ کہ خدا کی حکمت کاملہ کے آثار یہ بتاتے ہیں کہ کہہ ارضیہ کے مانند اجرام سماویہ بھی مخلوق کا مسکن ہے تو اس قول کی وجہ سے اس کے عقیدے میں کوئی نقصان تو نہ آئے گا؟

جواب: اس مسئلہ میں نہ فیٹا غورثی ہیئت کا اعتبار ہے اور نہ بطیموسی کا بلکہ قرآن و حدیث اور صحابہ کرام سے ثابت ہونے والی ہیئت پر ہے۔

قالَ اللَّهُ تَعَالَى أَلَّذِي جَعَلَ لَكُمُ الْأَرْضَ فِرَاشًا وَ السَّمَاءَ بِنَاءً

”جس نے بنایا و اس طے تمہارے زمین کو پھونا اور آسمان کو چھت“

اللَّهُ الَّذِي خَلَقَ سَبْعَ سَمَاوَاتٍ وَمِنَ الْأَرْضِ مُثْلِهِنَّ إِنَّمَا تَرَوُ أَكْيَفَ  
خَلَقَ اللَّهُ سَبْعَ سَمَاوَاتٍ طِبَاقاً

”اللہ تعالیٰ نے بنائے سات آسمان اور زمین انہیں جیسی کیا تم نے نہیں دیکھا کیسے بنائے  
اللہ نے سات آسمان تھے تھے۔“

اس کے علاوہ قرآن کی بہت سی آیات آسمانوں کے وجود اور ان کا عدد سات ہونے پر  
دلالت قطعیہ کرتی ہیں، لہذا وجود آسمانی کا انکار درحقیقت قرآن کا انکار ہے۔ یہعنی عبد اللہ بن عمر  
و بن العاص سے روایت کرتے ہیں:

أَنَّهُ نَظَرَ إِلَى السَّمَاءِ فَقَالَ تَبَارَكَ مَا أَشَدُ بَيَاضَهَا وَالثَّانِيَةُ أَشَدُ بَيَاضَهَا  
مِنْهَا ثُمَّ كَذَلِكَ حَتَّىٰ بَلَغَ سَبْعَ السَّمَاوَاتِ وَخَلَقَ فَوْقَ السَّابِعَةِ الْمَاءَ  
وَجَعَلَ فَوْقَ الْمَاءِ الْعَرْشَ

”نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے آسمان کی طرف نظر کی اور فرمایا بارکت ہے وہ ذات آسمان  
کتنا سفید ہے اور دوسرے آسمان کی سفیدی اس سے بھی زیادہ ہے، یہاں تک کہ ہر آسمان کے  
اویاف بیان کیے ”اور پھر فرمایا کہ اللہ نے“ ساتویں آسمان کے اوپر پانی پیدا فرمایا اور پانی کے  
اوپر عرش پیدا فرمایا“ (از ناصر)

ایک اور روایت میں ہے کہ ایک شخص نے دریافت کیا اے اللہ کے رسول صلی اللہ علیہ وسلم  
آسمان کیا چیز ہے؟ تو آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا: هذَا مَوْجٌ مَّكْفُوفٌ عَنْكُمْ  
مذکورہ احادیث سے معلوم ہوا کہ آسمان کثیف و غلیظ ہے، ہوا کی طرح لطیف نہیں اور لطیف  
کہنا حدیث کا انکار ہے اب رہا آسمانوں میں مخلوق کا ہونا اس کا ثبوت شریعت سے نہیں ملتا، البتہ اتنا  
ضرور معلوم ہوتا ہے کہ وہ ملائکہ کا مسکن ہے۔ ابن عباس کی روایت میں ہے:

قَالَ خَلَقَ فِي كُلِّ خَلْقًا مِنَ الْمَلِكَةِ وَالخَلْقَ الَّذِي فِيهَا مِنَ الْبِحَارِ  
وَجِبَالِ الْبَرُودِ وَمَالًا يَعْلَمُ.

”ارشد نبوی ہے کہ اللہ نے ہر آسمان میں ملائکہ کو پیدا فرمایا اور آسمانوں میں سمندر اور  
خندے پہاڑ جیسی مخلوقات بھی ہیں اور بعض مخلوقات وہ ہیں جن کے متعلق کچھ علم نہیں۔“

اور بعض عقل سے ثابت کرنا ممکن نہیں لہذا کہنا پڑے گا کہ اس بارے میں جو کچھ قرآن و حدیث  
سے ثابت ہے اس پر اعتقاد و یقین کرنا چاہیے۔ فیما غورث اور بطیموس کے وہ عقائد و مسائل کہ شریعت

ان کا انکار کرتی ہے ان پر یقین نہ ہو بلکہ اس کے مقابلے میں قرآن و حدیث کی بیان کردہ صورت کو صحیح سمجھ کر یہ عقیدہ رکھنا چاہیے کہ قرآن و حدیث ان کے غلط نظریات کو رد کرنے کے لیے نازل کیا گیا اور ان "عقلی خیالات" کو صحیح سمجھ کر اختیار کرنا مسلمان کی شایان شان نہیں۔ (فتاویٰ عبدالحی ص ۲۹)

### قصص الانبیاء معتبر کتاب ہے یا نہیں؟

سوال: کتاب قصص الانبیاء کا پڑھنا اور پڑھ کر لوگوں کو سانا جائز ہے یا نہیں؟ بعض لوگ کہتے ہیں کہ یہ کتاب غیر معتبر ہے تو غیر معتبر ہونے کا حکم علی الاطلاق ہے یا تعین مواضع کے ساتھ؟ اور فارغ التحصیل عالم یہ کتاب پڑھ کر لوگوں کو سانے تو کیسا ہے؟

جواب: کتاب قصص الانبیاء فارسی زبان میں ہے، تلاش کرنے کے بعد بھی فارسی نہیں ملا، دارالعلوم اشرفیہ سے ترجمہ دستیاب ہوا ہے مگر مطالعہ کا وقت نہیں مل سکا، اتفاق سے ایک دوست نے کہا کہ حضرت تھانوی رحمۃ اللہ علیہ نے بہشتی زیور (نمبر ۱۰) میں بعنوان "بعضی کتابوں کے نام جن کے دیکھنے سے نفع ہوتا ہے" اس میں قصص الانبیاء (کتاب قصص الانبیاء مفید ضرور ہے مگر اس کی سب روایات صحیح نہیں ہیں جیسے عون بن عنق کا قصہ فرضی ہے اور وجہ اس کی یہ ہے کہ مصنف کے پیش نظر ایسی تفاسیر بھی ہیں جو اسرائیلیات سے پاک نہیں ہیں، جیسے شعالیٰ کی العرات حاشیہ بحوالہ بالا از مولا نامفتی سعید احمد صاحب پالپوری مدظلہم کا بھی ذکر فرمایا ہے۔ جب حضرت محقق نے مفید بتایا ہے تو اب مزید تحقیق کی ضرورت نہیں، تاریخ کی کتاب ہے عقائد و احکام کی نہیں ہے اور پڑھ کر سانے والا جب عالم ہو گا تو غلط فہمی کا بھی اندیشہ نہیں ہے۔ (فتاویٰ رحیمیہ ج ۶ ص ۳۱۹)

### مجلس میں استقبال قبلہ

سوال: بعض آدمی جو پورب کی طرف رخ کر کے نہیں بیٹھتے، اگر ایسا کوئی شخص کرے کچھ ثواب ہو گا یا نہیں؟ سوال کرنے سے وہ شخص کہتا ہے کہ استدبار قبلہ لازم آئے گا؟ اس واسطے میں اس سے پرہیز کرتا ہوں؟ جواب: روایات سے مستقبل قبلہ بیٹھنے کا استحباب معلوم ہوتا ہے اگر ان روایات میں ضعف بھی مان لیا جاوے تب بھی فضائل اعمال میں حدیث ضعیف بھی کافی ہے۔ "ایسا شخص ثواب پائے گا،" (مع) (امداد الفتاویٰ ج ۲ ص ۸۵)

### قبلہ رخ تھوکنا اور پیشتاب کرنا

سوال: کعبۃ اللہ کی سمت رخ کر کے یا مسجد کے زیر سایہ پیشتاب کرنا اور تھوکنا کیسا ہے؟

**جواب:** قبلہ رخ تھوکنا نہیں چاہیے اور پیشاب کرنا تو زیادہ مکروہ ہے اس سے فحیج کر مسجد کے زیر سایہ اس طرح کہ بدبو مسجد میں نہ آئے گنجائش ہے۔ (فتاویٰ محمودیہ ج ۱۵ ص ۳۷۲)

بعض لوگ مسجد سے ملحق بیت الخلاء (فلیش) اور پیشاب خانے بنادیتے ہیں اور ان کی بدبو مسجد میں پہنچتی ہے یہ درست نہیں، (مُع)

### قبلہ کی جانب پیر کر کے سونا

**سوال:** ہمارے یہاں ایک شخص قبلہ کی طرف پاؤں پھیلا کر سوتا ہے، ہم نے ان سے کہا کہ قبلہ جہت پیر کر کے سونا گناہ ہے، اس نے کہا اپنے پیغمبر بھی سوتے تھے اور سونا گناہ نہیں اور کہتا ہے کہ گاؤں کے مشرقی جانب قبرستان ہوں تو میت کو کیسے لے جاتے ہیں؟ جواب عنایت فرمائیں؟

**جواب:** بجانب قبلہ پیر پھیلا کر سونا مکروہ تحریکی قریب حرام ہے جو شخص جان بوجھ کر ایسا کرتا ہے وہ فاسق اور مردود الشہادة ہے۔ جاہل ضدی شخص دینی بحث کے قابل نہیں۔ ”جو ضرورت اور بلا ضرورت میں بھی فرق نہ کر سکے اس کی جہالت میں کیا شک کیا جا سکتا ہے۔“ (فتاویٰ رحیمیہ ج ۲۹ ص ۳۷۹)

### بزرگوں کے القاب میں قبلہ و کعبہ لکھنا

**سوال:** بہشتی زیور میں القاب بزرگان میں قبلہ و کعبہ لکھا گیا ہے اور تذکرہ الرشید میں مکروہ تحریکی لکھا ہے، اس کی تاویل کیا ہے؟

**جواب:** بلا تاویل مکروہ تحریکی ہے اور بتاویل معنی مجازی کے جائز ہے۔ گوخلاف اولی ہے۔ (امداد الفتاویٰ ج ۲ ص ۳۷۲)

”بہشتی زیور میں معنی مجازی کے لحاظ سے لکھا گیا ہے،“ (مُع)

### ایسی پنچایت میں شرکت جس کے قوانین غیر شرعی ہوں

**سوال:** انصاری برادری کی پنچایت میں کچھ قوانین غیر شرعی ہیں، مثلاً شادی میں کوئی ولیمہ کرنا چاہے تو پورے گاؤں کی برادری کو بلائے یا پھر پورے محلہ کی برادری کو بلائے، اگر دوسرے محلہ کے ایک شخص کو بلائے خواہ وہ اس کا رشتہ دار ہی کیوں نہ ہو تو اس محلہ کی پوری برادری کو بلائے، اگر کوئی شخص نماز نہ پڑھئے، روزہ نہ رکھئے، جو اکھیلے شراب پئے، اس پر کوئی پابندی نہیں تو ایسی پنچایت میں شامل رہنا بہتر ہے یا علیحدگی بہتر ہے؟

**جواب:** جب اس کی کوئی بات شرع محمدی کے مطابق نہیں تو پھر وہ شرعی پنچایت نہیں اس میں شرکت سے غیر شرعی باتوں کو تقویت و ترویج ہو گی جس کی شرعاً اجازت نہیں۔ (فتاویٰ محمودیہ

ج ۷ ص ۳۹۸) ”ایک پنچايت سے علیحدہ رہنا چاہیے“ (م، ع)

## عائلي قوانين کي شرعی حیثیت

سوال: فیلڈ مارشل ایوب خان مرحوم نے اپنے دور حکومت میں جو عائلي قوانین نافذ کیے تھے ان کی شرعی حیثیت کیا ہے؟

جواب: ایوب خان مرحوم نے جن عائلي قوانین کا آرڈیننس جاری کیا تھا اس کی بعض دفعات قرآن کریم اور احادیث سے مثلاً:

(۱) دفعہ نمبر ۲ قابل توجہ ہے جس کی رو سے اگر کسی شخص کے چند لڑکوں اور لڑکیوں میں سے کوئی ایک لڑکا یا لڑکی اس کی زندگی میں ہی فوت ہو جائے اور اس نے لڑکا یا لڑکی اولاد چھوڑی ہو تو اس دادا یا نانا کی وفات کے وقت شرعی قاعدہ کی رو سے صلبی بیٹوں اور بیٹیوں کی موجودگی میں پوتے اور نواسے کو وراثت میں حصہ نہیں ملتا جبکہ اس قانون نے ان کو حصہ دلانے کے لیے مرنے والے بیٹے یا بیٹی کو زندہ فرض کر کے ان کا حصہ ان کی اولاد کو حصہ دلوایا ہے۔ حالانکہ صحیح بخاری شریف کی حدیث ہے: ”ولایرث ولدابن مع الابن“ یعنی کسی بیٹے کی موجودگی میں پوتا میراث نہیں لے سکتا۔ (صحیح بخاری ج ۲ ص ۹۹ کتاب الفرائض)

(۲) دفعہ نمبر ۶: اس دفعہ میں ایک سے زائد بیویاں رکھنے پر کڑی پابندی عائد کی گئی ہے۔ اس دفعہ کی رو سے کوئی بھی شخص ثالث کو نسل کی تحریری اجازت کے بغیر نہ تو دوسری شادی کر سکے گا اور نہ ہی مذکورہ منظوری کے بغیر کسی شادی کو اس آرڈیننس کے تحت رجسٹر کیا جائے گا۔ حالانکہ اس کے مقابل میں قرآن مجید کا فیصلہ بہت واضح ہے۔ ”قوله تعالیٰ: فَإِنْكُحُوا مَا طَابَ لَكُمْ مِنَ النِّسَاءِ مَثْنَى وَثُلْثَةٍ وَرُبْعَةٍ“ (النساء نمبر ۳) اس آیت مبارکہ میں اللہ تبارک و تعالیٰ نے ہر شخص کو بیک وقت چار شادیاں کرنے کی اجازت دی ہے۔

(۳) دفعہ نمبر ۷: اس دفعہ میں طلاق اور عدت کے متعلق چند قوانین بیان کیے گئے ہیں اس دفعہ کی ذیلی دفعہ نمبر ۱ کے تحت کوئی طلاق اس وقت تک موثر نہ ہوگی جب تک کہ چیزیں میں یوں میں نسل کو دیے گئے نسل کی تاریخ سے نوے (۹۰) دن نہ گزر گئے ہوں چاہے ایک طلاق ہو یا ایک سے زائد چاہے مطلقہ غیر مدخول بہا ہو یا مدخول بہا۔ حالانکہ کتاب اللہ کا فیصلہ یہ ہے کہ جب کسی غیر مدخول بہا عورت کو طلاق دی جائے تو فوراً شوہر کے نکاح سے نکل کر بغیر عدت گزارے کسی دوسرے شخص سے نکاح کر سکتی ہے۔

”قوله تعالى: يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا نَكْحَتُمُ الْمُؤْمِنَاتِ ثُمَّ طَلَقْتُمُوهُنَّ مِنْ قَبْلِ أَنْ تَمْسُوْهُنَّ فَمَا لَكُمْ عَلَيْهِنَّ مِنْ عِدَّةٍ تَعْتَدُونَهَا فَمَتَّعُوهُنَّ وَسَرِّحُوهُنَّ سَرَاحًا جَمِيلًا۔ (الاذاب نمبر ۲۹)

اور جب مدخول بہا عورت کو طلاق دی جائے تو اس صورت میں بھی طلاق کا اپنا اثر فوراً ظاہر ہو کہ اس عورت کو مطلقہ کہا جاتا ہے، صرف اتنا فرق ہے کہ کسی دوسرے شخص کے ساتھ نکاح کرنے سے پہلے عدت پوری کرے گی۔

قوله تعالى: وَالْمُطْلَقُ يَتَرَبَّصُ بِأَنفُسِهِنَّ ثَلَاثَةٌ فُرُوضٌ (الى)  
وَبَعْدُ لِتُهُنَّ أَحَقُّ بِرِدَاهُنَّ فِي ذَلِكَ إِنْ أَرَادُوا إِصْلَاحًا۔ (سورہ البقرہ  
آیت نمبر ۲۲۸)

(۲) دفعہ نمبر ۱۲: اس دفعہ کی منشاء یہ ہے کہ کسی لڑکی کا نکاح سولہ سال اور لڑکے کا نکاح اٹھارہ سال کی عمر سے پہلے کرنا جرم ہوگا۔ حالانکہ خود سرور کائنات صلی اللہ علیہ وسلم نے جب سیدہ حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا کے ساتھ نکاح فرمایا تو اس وقت حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا کی عمر صرف چھ سال کی تھی اور خصتی کے وقت آپ رضی اللہ عنہا کی عمر نو سال کی تھی۔

لما فِي الْحَدِيثِ: عَنْ عَائِشَةَ قَالَتْ تَزَوَّجْنِي النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَإِنَّ بَنِتَ سِتِّ سَنِينَ وَبَنِي بَنِي وَإِنَّا بَنْتَ تِسْعَ (صحیح مسلم ج ۱ ص ۳۵۶)

عن عروة تزوج النبي صلی اللہ علیہ وسلم عائشة وهي ابنة سب وبنی بها وهي ابنة تسع ومكثت عنده تسعًا۔ (صحیح بخاری ج ۲ ص ۷۵۷ باب من بنی بأمرأة وهي بنت تسع سنين: کتاب النکاح) یہی وجہ ہے کہ علماء کرام نے اس وقت اس قانون کے خلاف آواز اٹھا کر اپنی ذمہ داریاں پوری کیں۔ اگرچہ اس وقت سے لے کر اب تک تمام ہونے والی ہر حکومت انہی پر عمل پیرا ہے۔ (فتاویٰ حقانیہ ج ۲ ص ۳۵۹ تا ۳۶۱)

## كتاب العلم

تعلیم و تعلم، علم سے متعلق مسائل کا بیان

### تعلیم نسوان کی ضرورت

تجربہ سے یہ ثابت ہوا ہے کہ مردوں میں علماء کا پایا جانا مستورات کی دینی ضروریات کے لیے کافی وافی نہیں۔ وجہ سے اولاً پرده کے سب سے سب عورتوں کا علماء کے پاس جانا تقریباً ناممکن ہے اور گھر کے مردوں کو اگر واسطہ بنایا جائے تو بعض مستورات کو گھر کے ایسے مرد بھی میسر نہیں ہوتے اور بعض جگہ خود مردوں ہی کو اپنے دین کا اہتمام نہیں ہوتا تو دوسروں کے لیے سوال کرنے کا کیا اہتمام کریں گے۔ پس ایسی عورتوں کو دین کی تحقیق دشوار ہے اور اگر اتفاق سے کسی کی رسائی بھی ہو گئی یا کسی کے گھر میں باپ، بیٹا، بھائی وغیرہ عالم ہیں تب بھی بعض مسائل عورتیں ان مردوں سے نہیں پوچھ سکتیں۔ ایسی بے تکلفی شوہر سے ہوتی ہے تو سب شوہروں کا ایسا ہونا عادۃ ناممکن ہے تو عورتوں کی عام احتیاج رفع ہونے کی بجز اس کے کوئی صورت نہیں کہ کچھ عورتیں پڑھی ہوئی ہوں اور عام مستورات ان سے اپنے دین کی ہر قسم کی تحقیقات کیا کریں۔ پس کچھ عورتوں کو متعارف طریقہ سے تعلیم دینا واجب ہوا (کیونکہ) واجب کا مقدمہ (ذریعہ) واجب ہوتا ہے، گو بالغیرہی۔ (اصلاح انقلاب ص ۲۶۵ ج ۱)۔ اصلاح خواتین ص ۱۲۰۔

مردوں کے مقابلہ میں اثر کیوں اور عورتوں کی تعلیم زیادہ ضروری ہے اولاد کی اصلاح کیلئے عورتوں کی تعلیم کا اہتمام نہایت ضروری ہے کیونکہ عورتوں کی اصلاح نہ ہونے کا اثر مردوں پر بھی پڑتا ہے کیونکہ بچے اکثر ماوں کی گود میں پلتے ہیں جو مرد ہونے والے ہیں اور ان پر ماوں کے اخلاق و عادات کا بڑا اثر ہوتا ہے۔ حتیٰ کہ حکماء کا قول ہے کہ جس عمر میں بچے عقل ہیولانی کے درجہ سے نکل جاتا ہے تو گودہ اس وقت بات نہ کر سکے مگر اس کے دماغ میں ہر بات ہر فعل

منقش ہو جاتا ہے۔ اس لیے اس کے سامنے کوئی بات بھی بے جا اور نازیبانہ کرنی چاہیے بلکہ بعض حکماء نے یہ لکھا ہے کہ پچھے جس وقت ماں کے پیٹ میں جنین ہوتا ہے اس وقت بھی ماں کے افعال کا اثر اس پر پڑتا ہے اس لیے لڑکیوں کی تعلیم و اصلاح زیادہ ضروری ہے کیونکہ لڑکے تو بعد میں ماوں کے قبضہ سے نکل کر استاد اور مشائخ کی صحبت میں بھی پہنچ جاتے ہیں جس سے ان کی اصلاح ہو جاتی ہے، لڑکیوں کو یہ بات میرنہیں ہوتی وہ ہر وقت گھر میں رہتی ہیں اور ان کے لیے یہی اسلم (بہتر) ہے۔ ضرورت اس کی ہے کہ عورتوں میں بھی علم دین کی جانے والیاں کچھ ہوں تو ان کے ذریعے سے عورتوں کی اصلاح با آسانی ہو جائے گی کیونکہ مردوں کے عالم ہونے سے عورتوں کی پوری اصلاح نہیں ہوتی۔ (التبليغ وعظ الاستماع والابتعاث ص ۱۶۲، ۱۶۳ ج ۲)

(لڑکیوں، عورتوں کی اصلاح نہ ہونے میں) سارا قصور اللہ رحم کرے ماں باپ کا ہے کہ وہ لڑکیوں کی تعلیم کا انتظام و اہتمام بالکل نہیں کرتے۔ (التبليغ ص ۶۲ ج ۷)۔ اصلاح خواتین ص ۳۲۱۔

### عورتوں کو علم دین پڑھانے کا فائدہ

میں بقسم کہتا ہوں کہ عورتوں کو دین کی تعلیم دے کر تو دیکھوائیں سے ان میں عقل و فہم و سلیقہ اور دنیا کا انتظام بھی کس قدر پیدا ہوتا ہے۔ جن عورتوں کو دین کی تعلیم حاصل ہے عقل و فہم میں وہ عورتیں کبھی ان کا مقابلہ نہیں کر سکتیں جو ایم اے میمیں ہو رہی ہیں، ہاں بے حیاتی میں وہ ضرور ان سے بڑھ جائیں گی اور باتیں بنانے میں بھی انگریزی پڑھنے والیاں شاید بڑھ جائیں گی مگر عقل کی بات دیندار عورت ہی کی زبان سے زیادہ نکلے گی۔

شوہر صاحب بیوی میں عیب تو نکالتے رہتے ہیں مگر اس کی تعلیم کا تو اہتمام کریں۔ (التبليغ ص ۳۱) حوالہ بالا۔

### دینی تعلیم اور جدید تعلیم کا موازنہ

جس کا دل چاہے تجربہ کر کے دیکھ لے کہ علم دین کے برابر دنیا میں کوئی دستور اعمال اور کوئی تعلیم شائستگی اور تہذیب و سلیقہ نہیں سکھلاتا۔ چنانچہ ایک وہ شخص لیجئے جس پر علم دین نے پورا اثر کیا ہوا اور ایک شخص وہ لیجئے جس پر جدید تہذیب نے پورا اثر کیا ہو پھر دونوں کے اخلاق اور معاشرت اور معاملہ کا موازنہ کیجئے تو آسمان وزمین کا تفاوت پائیں گے۔ البتہ اگر تصنیع و تکلف کا نام کسی نے تہذیب رکھ لیا ہو تو اس کی یہی غلطی ہو گی کہ ایک شئی کا مفہوم اس نے غلط ٹھہرایا اور اگر کسی کے

ذہن میں اس وقت کوئی دین دار ایسا ہو جس میں حقیقی تہذیب کی کمی ہو اس کی وجہ یہ ہو گی کہ اس نے علوم دینیہ کا پورا اثر نہیں لیا۔ (اصلاح انقلاب ص ۲۷۰) اصلاح خواتین ص ۳۲۲۔

### دینی تعلیم نہ ہونے کا نقصان اور انجام

اب اس تعلیم کو لوگوں نے چھوڑ دیا ہے اور وہ تعلیم اختیار کر لی ہے جو مضر ہے جو مفید اور ضروری تعلیم تھی اس میں تو کمی ہوتی جاتی ہے بلکہ ناپید ہوتی جاتی ہے اس تعلیم کے نہ ہونے کے نتائج ہیں کہ اخلاق درست نہیں ہوتے اور باوجود یہ کہ عورتوں میں محبت اور جانشیری اور ایثار کا مادہ بہت زیادہ ہے پھر بھی خاوند سے ان کی نہیں بنتی کیونکہ مذہبی تعلیم نہ ہونے کی وجہ سے ان میں پھوہڑ پن اور بے باکی موجود ہے جو کچھ زبان میں آجائے بے دھڑک سک ذاتی ہیں جس سے خاوند کو تکلیف پہنچتی ہے اور خانہ جنگیاں پیدا ہو جاتی ہیں، زندگی تلنخ ہو جاتی ہے۔ (التبیغ و عظ کساء النساء ص ۸۲ ج ۷) حوالہ بالا۔

### تعلیم نسوال میں مفاسد کا شہر اور اس کا جواب

بعض حضرات کی تواریخ یہ ہے کہ عورتوں کو تعلیم مضر ہے۔ (کیونکہ بہت سے مفاسد کا ذریعہ اور پیش خیمه ہے جس کا سد باب ضروری ہے) مگر اس کی ایسی مثال ہے کہ کسی نے اپنے گھر والوں کو کھانا کھلایا، اتفاق سے یہوی بچہ سب کو ہیضہ ہو گیا، اب آپ نے رائے قائم کی کہ کھانے پینے سے تو ہیضہ ہو جاتا ہے اس لیے کھانا پینا سب بند اور دل میں ٹھان لی کہ کھانے پینے کے برابر کوئی چیز بری نہیں۔ تعلیم سے اگر کسی کو ضرر پہنچ گیا تو یہ تعلیم کی بد تدبیری سے ہے نہ کہ تعلیم سے۔ (العقلات الغافلات حقوق انسودین ص ۳۰۶)

(اگر مفاسد کا اعتبار کیا جائے تو) اس میں عورتوں کی کیا تخصیص ہے اگر مردوں کو پیش آئیں وہ بھی ایسے ہی ہوں گے تو پھر کیا وجہ ہے کہ عورتوں کو تعلیم سے روکا جائے اور مردوں کو تعلیم میں ہر طرح کی آزادی دی جائے بلکہ اہتمام کیا جائے۔ (اصلاح انقلاب ص ۲۶۸) حوالہ بالا۔

### مردوں پر عورتوں کی تعلیم ضروری اور واجب ہے

مرد عورتوں کی تعلیم اپنے ذمہ ہی نہیں سمجھتے۔ (حالانکہ) آپ حضرات کے ذمہ ان کی تعلیم بھی ضروری ہے۔ مردوں پر واجب ہے کہ ان کو احکام بتائیں۔ حدیث میں ہے کہ ”كُلُّكُمْ رَاعٍ وَكُلُّكُمْ مَسْئُولٌ عَنْ رَعْيَتِهِ“ (یعنی تم سب ذمہ دار ہو تم سے قیامت میں تمہاری ذمہ داری کی چیزوں سے سوال کیا جائے گا)۔

مرد اپنے خاندان میں اپنے متعلقین میں حاکم ہیں۔ قیامت میں پوچھا جائے گا کہ ملکوں کا کیا حق ادا کیا۔ محض نان فقہہ سے حق ادا نہیں ہوتا کیونکہ یہ کھانا پینا دنیا کی زندگی تک ہے آگے کچھ بھی نہیں اس لیے صرف اس پر اکتفا کرنے سے حق ادا نہیں ہوتا۔ چنانچہ حق تعالیٰ نے صاف لفظوں میں ارشاد فرمایا: يَا إِيَّاهَا الَّذِينَ آمَنُوا  
**فُوْآ أَنفُسَكُمْ وَأَهْلِنِيكُمْ نَارًا**

”کہ اے ایمان والو! اپنی جانوں کو اور اپنے اہل کو دوزخ سے بچاؤ نی اُن کی تعلیم کرو؛ حقوق الہی سکھاؤ، ان سے تعزیل بھی کراؤ۔“

تو گھر والوں کو دوزخ سے بچانے کے معنی یہی ہیں کہ ان کو تنبیہ کرو، بعض لوگ بتلاتو دیتے ہیں مگر ڈھیل چھوڑ دیتے ہیں، کہتے ہیں کہ دس دفعہ تو کہہ دیانہ مانیں تو ہم کیا کریں۔ حق تو یہ ہے کہ مردوں نے بھی دین کی ضرورت کو ضرورت نہیں سمجھا، کھانا ضروری، فیشن ضروری، ناموری ضروری مگر غیر ضروری ہے تو دین دنیا کی ذرا سی مضرت کا خیال ہوتا ہے اور یہ نہیں سمجھتے کہ اگر دین کی مضرت پہنچ گئی تو کیا بڑا نقصان ہوگا۔ پھر اگر وہ مضرت ایمان کی حد میں ہے تب تو چھکارا بھی ہو جائے گا مگر نقصان (عذاب) پھر بھی ہوگا۔ گودائی نہ ہو اور اگر ایمان کی حد سے بھی نکل گئی تب تو ہمیشہ کام رنا ہو گیا اور تعجب ہے کہ دنیا کی باتوں سے توبے فکری نہیں ہوتی مگر دین کی باتوں سے کس طرح بے فکری ہو جاتی ہے۔ (حقوق الزوجین مطبوعہ پاکستان ص ۳۵، دعوات عبدیت ص ۱۷۰)

(خلاصہ یہ کہ حدیث کے بموجب) بڑا چھوٹا کانگراں ہوتا ہے اور اس سے باز پرس ہو گی تو جس طرح ممکن ہو عورتوں کو دین مرد خود سکھادیں یا کوئی بی بی دوسری بیویوں کو سکھادے اور سکھانے کے ساتھ ان کا کار بند بھی بنادے اس کے بغیر براءت نہیں ہو سکتی۔ (دعوات عبدیت ص ۸۱ ج ۷۱)۔ اصلاح خواتین ص ۳۲۳۔

### عورتوں کو دینی تعلیم نہ دینا ظلم ہے

اب تو حالت یہ ہے کہ گھر جا کر سب سے پہلے سوال کرتے ہیں کہ کھانا پکایا نہیں، اگر کھانا تیار ہوا نہ کہ تیز ہو گیا تو اب گھر والوں پر نزلہ اتر رہا ہے۔ غرض آج کل مردوں کو نہ عورتوں کے دین کی فکر ہے نیا کی فکر ہے۔ بس اپنی راحت کی فکر ہے، رات دن عورتوں سے اپنی خدمت لیتے رہتے ہیں، کبھی اپنے کی اور کبھی کپڑا سینے کی نہ ان کے دین کی فکر نہ دنیا کی نہ آرام کی نہ راحت کی ان کو جانل بنا رکھا۔ یاد رکھو! یہ بڑا ظلم ہے جو تم نے عورتوں پر کر رکھا ہے۔ ہمیں چاہیے کہ خود بھی کامل بنیں اور عورتوں

کو بھی کامل بنائیں جس کا طریقہ اللہ تعالیٰ نے اس آیت میں بیان فرمایا ہے کہ ”پہلے علم دین حاصل کرو پھر عمل کا اہتمام کرو۔“ (التبلیغ وعظ استماع والاتباع ص ۲۳ ج ۲)۔ اصلاح خواتین ص ۳۲۲۔

## حدیث طلب العلم

”طلب العلم فريضه على كل مسلم“ دینی تعلیم کے واسطے زیادہ صریح تھی مگر اس میں مسلمت کی زیادتی ثابت نہیں بلکہ ناؤاقفوں نے اپنی طرف سے لفظ مسلمت حدیث میں اضافہ کر دیا ہے گوئی صحیح ہے مگر لفظاً صحیح نہیں۔ تو میں نے اس مسئلہ میں عورتوں کی تعلیم کو عموم آیت سے مستبط کرنا چاہا کیونکہ آیات و احادیث کا عموم و خصوص دونوں جھٹ ہیں۔ (التبلیغ ص ۲۷ ج ۲)۔ حوالہ بالا۔

## عورتوں کو عربی درس نظامی کی تعلیم

میں عورتوں کی تعلیم کا مخالف نہیں مگر یہ کہتا ہوں کہ تم ان کو مذہبی تعلیم دو اور زیادہ ہمت ہو تو عربی علوم کی تعلیم دو اور اس کے لیے زیادہ ہمت کی قید اس لیے ہے کہ عربی کے لیے زیادہ فہم اور زیادہ محنت کی ضرورت ہے۔ (ایضاً ص ۲۲۶ ج ۱۳)

درحقیقت بات یہی ہے کہ مردوں تمام علوم کے جامع ہو سکتے ہیں عورتیں (عادۃ) نہیں ہو سکتیں۔ جامعیت کے لیے بڑے حوصلہ کی ضرورت ہے جو عورتوں میں نہیں ہے مگر آج کل سب کو عقل کا ہی حصہ ہو رہا ہے، آزادی کا زمانہ ہے، ہر ایک خود مختار ہے۔ چنانچہ عورتوں بھی کسی بات میں مردوں سے پیچھے رہنا نہیں چاہتیں، ہر علم و فن کی تکمیل کرنا چاہتی ہیں، تصدیقیں کرتی ہیں، اخبارات میں مضمایں بھیجتی ہیں۔ یہ قاعدہ کلیہ صحیح نہیں کہ ہر علم مفید ہے اور نہ ہر شخص میں ہر علم کے حاصل کرنیکا حوصلہ ہے۔ جامعیت (یعنی تمام علوم منقول و معقول منطق فلسفہ وغیرہ) مردوں کا حوصلہ ہے، عورتوں کو انکی ریس کرنا حوصلہ سے باہر بات کرتا ہے۔ اس جامعیت کا نتیجہ یہ ہو گا کہ جو صفات عورتوں میں ہوئی چاہیں وہ بھی باقی نہیں رہیں گی۔ چنانچہ رات دن اسکا تجربہ ہوتا جاتا ہے۔ (التبلیغ وعظ کساء النساء ص ۲۸ ج ۷)

عورتوں کے لیے (بہتری ہے کہ) ضروری نصاب کے بعد اگر طبیعت میں قابلیت دیکھیں تو عربی کی طرف متوجہ کر دیں تاکہ قرآن و حدیث و فقہ اصلی زبان میں سمجھنے کے قابل ہو جائیں اور قرآن کا خالی ترجمہ جو بعض لڑکی پڑھتی ہیں، میرے خیال میں سمجھنے میں زیادہ غلطی کرتی ہیں اس لیے اکثر کے لیے مناسب نہیں۔ (اصلاح انقلاب ص ۲۳ ج ۱)۔ اصلاح خواتین ص ۳۶۵۔

## لڑکیوں کو حفظ قرآن کی تعلیم

لڑکا ہو یا لڑکی جب سیانے ہو جائیں ان کو علم دین پڑھائیں، قرآن شریف بڑی چیز ہے کہ

حالت میں ترک نہ کرنا چاہیے۔ یہ خیال نہ کریں کہ وقت ضائع ہوگا۔ اگر قرآن شریف پورانہ ہو آدھا ہی ہو یہ بھی نہ ہو اخیر کی طرف سے ایک ہی منزل پڑھادی جائے اس میں چھوٹی چھوٹی سورتیں نماز میں کام آئیں گی۔ ایک منزل پڑھانے میں کتنا وقت صرف ہوتا ہے۔ قرآن شریف کی یہ بھی برکت ہے کہ حافظ قرآن کا دماغ دوسرے علوم کے لیے ایسا مناسب ہو جاتا ہے کہ دوسرے کا نہیں ہوتا، یہ رات دن کا تجربہ ہے۔ (حقوق الزوجین وعظ العاقلات الفاقلات)۔ حوالہ بالا۔

### عورتوں کو کون سے علوم اور کتابیں پڑھائی جائیں

میں کہتا ہوں ان کو مذہبی تعلیم دی جائے، فقه پڑھائیے، تصوف پڑھائیے، قرآن کا ترجمہ و تفسیر پڑھائیے جس سے ان کی ظاہری، باطنی اصلاح ہو۔ عورتوں کے لیے تو بس ایسی کتابیں مناسب ہیں جن سے خدا کا خوف جنت کی طمع اور شوق دوزخ سے ڈراور خوف پیدا ہوا۔ اس کا اثر عورتوں پر بہت اچھا ہوتا ہے اس لیے میں پھر کہتا ہوں کہ عورتوں کو وہ تعلیم جس کو پرانی تعلیم کہا جاتا ہے بقدر کفایت ضرور دینا چاہیے وہی تعلیم اخلاق کی اصلاح کرنے والی ہے جس سے ان کی آخرت اور دنیا سب درست ہو جائے۔ عقائد صحیح ہوں، عادات درست ہوں، معاملات صاف ہوں، اخلاق پاکیزہ ہوں۔ (لتبلیغ ص ۶۳)

ضرورت ہے کہ بچیوں کو نئی تعلیم و انگریزی وغیرہ کے بجائے پرانی تعلیم (یعنی اسلامی تعلیم) دیجئے تاکہ وہی تعلیم ان کے رُگ و پے میں رج جائے، پھر آپ دیکھیں گی وہ بڑی ہو کر کیسی باحیا سلیقہ شعار زندگی اور سمجھدار ہوں گی۔ (ایضاً ص ۸۰)۔ اصلاح انقلاب ص ۳۲۶۔

### اصولی بات

یہ امر زیر بحث ہے کہ کون سی تعلیم ہونا چاہیے۔ مختصر یہ کہ دین کی تعلیم ہو ہاں گھر کا حساب کتاب یادھوپی کے کپڑے لکھنے کی ضرورت ان کو بھی واقع ہوتی ہے سواتنا حساب و کتاب بھی سبی (ضروری ہے) اور اگر محض اس ضرورت سے آگے کمال حاصل کرنے کے لیے ان کو تعلیم دی جاتی ہے سو کمال بھی جب ہی معتبر ہوتا ہے جب کہ مضرت نہ ہو۔ ہم تو مشاہدہ کرتے ہیں کہ نئی تعلیم سے مضرت پہنچتی ہے۔ اس وجہ سے ان کی تعلیم میں یہ امور تو ہرگز نہ ہونے چاہئیں، اسی طرح ہر وہ تعلیم جس سے دینی ضرر پیش آئے (وہ بھی نہ ہونا چاہیے) البتہ دینی تعلیم مضر ہو ہی نہیں سکتی جبکہ اس کے ایسے فضائل اور منافع دیکھئے بھی جاتے ہیں تو پھر وہ کیسے مضر ہو سکتی ہے۔ (حقوق الزوجین ص ۷۰)۔ حوالہ بالا۔

## عورتوں کا کورس اور نصاب تعلیم

ضروری ہے کہ عورتوں کی تعلیم کا کورس کسی محقق عالم سے تجویز کراؤ اپنی رائے سے تجویز نہ کرو۔ (التبغ ص ۲۳۳ ج ۱۲)

لذکیوں کیلئے نصاب تعلیم یہ ہوتا چاہیے کہ پہلے قرآن مجید حتی الامکان صحیح پڑھایا جائے، پھر دینی کتابیں سہل زبان میں جن میں دین کے تمام اجزاء کی مکمل تعلیم ہو، میرے نزدیک بہشتی زیور کے دسوال حصہ ضرورت کیلئے کافی ہیں۔ بہشتی زیور کے اخیر میں مفید رسالوں کا نام بھی لکھ دیا گیا ہے جن کا پڑھنا اور مطالعہ کرنا عورتوں کیلئے مفید ہے۔ اگر سب نہ پڑھیں تو ضروری مقدار پڑھ کر باقی کا مطالعہ ہمیشہ رکھیں، مفید کتابوں کے مطالعہ سے کبھی غافل نہ رہیں۔ (اصلاح انقلاب ص ۲۷۳ ج ۱)

عورتوں کے پاس ایسی کتابیں پہنچاؤ جن میں دین کے پورے اجزاء سے کافی بحث ہو۔ عقائد کا بھی مختصر بیان ہو، خسوار پاکی ناپاکی کے بھی مسائل ہوں۔ نماز، روزہ، حج، زکوٰۃ، نکاح، بیع و شراء کے بھی مسائل ہوں، اصلاح اخلاق کا طریقہ بھی مذکور ہو، آداب اور سلیقه (و تہذیب) کی باتیں بھی بیان کی گئی ہوں۔ یہ بات مردوں کے ذمہ ہے اگر وہ اس میں کوتاہی کریں گے ان سے بھی مواخذہ ہو گا۔ (حقوق الزوجین ص ۱۰۲) اصلاح خواتین ص ۲۷۲۔

# عورتوں کے نصاب کا خاکہ و خلاصہ

## بہشتی زیور کی اہمیت افادیت خصوصیت

عورتوں کے نصاب میں چند رسانے ایسے ہونے چاہئیں جن میں (۱) عقائد ضروری ہوں (۲) دینیات کے مسائل طہارت نماز روزہ (زکوٰۃ حج) اور نکاح طلاق (وحقوق) اور بیع و شراء وغیرہ کے ضروری احکام ہوں۔ (۳) اور کچھ قیامت کے واقعات (احادیث وغیرہ) ہوں۔  
 (۴) نیک بیبوں (عورتوں) کی مختصری تاریخ سیرت حالات و واقعات ہوں۔

(۵) اور کچھ سلیقہ کی باتیں سینے پوئے (کھانے پکانے) وغیرہ کی جو خانہ داری کیلئے ضروری ہیں۔  
 (۶) کچھ بیماریاں اور ان کے علاج کا بھی بیان ہونا چاہیے کہ بال بچے والے گھر میں اس کی بھی ضرورت ہے۔ یہ ہے نصاب کامل جس کی تعلیم نسوان کے لیے ضرورت ہے۔ ان سب کے لیے بہشتی زیور کے مکمل حصے بہت کافی ہیں اور اگر بہشتی زیور ناپسند ہو تو اور کوئی رسالہ جن میں یہ مضامین ہوں جمع کر لینا چاہیے یا بہشتی زیور ہی میں جو ناپسند ہوں خوشی سے اجازت دیتا ہوں کہ حذف کر دیا جائے مگر شرط یہ ہے کہ جو عبادات کاٹی جائے یا بڑھائی جائے اسے حاشیہ پر ظاہر کر دیا جائے کہ اصل میں یوں تھا اور اب عبارت یوں بنائی گئی ہے اور کوئی مضمون شرع کے خلاف نہ ہو۔  
 یا یہ کہ آپ اپنی عبارت میں کوئی ایسی کتاب لکھ دیجئے، میں اپنے دوستوں کو ایک اشتہار دی دوں گا کہ وہ بہشتی زیور کو ترک کر دیں اور یہ نئی کتاب جو اس کے ہم مضمون ہے بجائے اس کے لے لیں یا پھر دوسرے علماء کے رسائل کا انتخاب کرلو۔ مگر اسی شرط سے کہ ان میں عبادات معاملات تربیت و تربیت اور اخلاق و تہذیب کے مضامین اور معاشرت کی ضروری باتیں بھی ہوں۔ (وعظ اصلاح الیتامی ملحقہ حقوق و فرائض ص ۲۰۲) حوالہ بالا۔

## دنیاوی فنون اور دستکاری کی تعلیم

یہ علوم جن کا لقب تعلیم جدید ہے عورتوں کے لیے ہرگز زیبانیہیں۔ البتہ دنیاوی فنون میں سے بقدر ضرورت لکھنا اور حساب اور کسی قسم کی دستکاری یہ مناسب ہے ( بلکہ آج کل ضروری ہے کہ اگر کسی وقت کوئی سر پرست نہ رہے تو عفت کے ساتھ چار پیسے تو کام کسکے۔ (اصلاح انقلاب ص ۲۷۰ ج ۱)۔ اصلاح خواتین ص ۳۶۸۔

## لڑکیوں کو انگریزی اور جدید تعلیم

تعلیم سے میری مراد ایم اے بی اے نہیں ہے یہ ایم اے بن کر کیا کریں گے یہ میسمیں ہیں اور بی اے کی بھی ضرورت نہیں کیونکہ بی تو خود ہیں، اے بڑھانے کی کیا ضروری ہے، آج کل یہ بھی ایک رواج چلا ہے کہ عورتوں کو بھی ایم اے بی اے بناتے ہیں کیا ان کو نوکری کرنا ہے جو اتنی بڑی بڑی ڈگریاں حاصل کی جائیں۔ (التبیغ ص ۲۶ ج ۷) حوالہ بالا۔

## جدید تعلیم کا ضرر

یہ جدید تعلیم تعلیم نہیں بلکہ تجھیل ہے اور عورتوں کے لیے تو نہایت ہی مضر ہے یہ تعلیم تو جہل سے بھی بدتر ہے، جہل میں اتنی خرابیاں نہیں جتنی اس تعلیم میں ہیں، عورتوں کے لیے تعلیم کا وقت بچپن کا وقت ہے مگر آج کل شہروں میں بچپن ہی سے لڑکیوں کوئی تعلیم دی جاتی ہے جس کا نتیجہ یہ ہے کہ اس تعلیم کے آثار و نتائج ان کے رُگ و پے میں سرایت کر جاتے ہیں پھر دوسرا کوئی تعلیم ان پر اثر کرتی ہی نہیں، لڑکیوں کی مثال بالکل کچھی نرم لکڑی کی ہی ہے اس کو جس صورت پر قائم کر کے خٹک کر دے گے تمام عروی کی رہے گی۔ جب بچپن ہی سے نئی تعلیم دی گئی، نئے اخلاق سکھائے گئے نئی وضع نئی قطع، نیا طرز معاشرت ان کی نظروں میں رہا تو وہ اسی میں پختہ ہو گئیں، بڑی ہو کر ان کی اصلاح کسی طرح نہیں ہو سکتی۔ (التبیغ ص ۸۰ ج ۷)

بعض عورتیں بھی میموں کی تقلید کی حرص کرنے لگی ہیں۔ چنانچہ سر پر ایک سنگھارا گاتی ہیں جس سے بال بکھرتے نہیں اور بال بھی انگریزی رکھتی ہیں۔ مگر اب سناتے ہے کہ میسمیں چیخیا کانے لگی ہیں، بس تم بھی چیخیا کانے لگو تو وہ لعنت کا کلمہ صادق آجائے گا جو عورتیں کو سننے کے وقت کہا کرتی ہیں کہ تیری ناک چیخیا کا ٹوٹ گی۔ (ایضاً ص ۲۵ ج ۲۰ اوس ۲۰ ج ۷)۔ اصلاح خواتین ص ۲۲۹۔

## جدید تعلیم بے حیائی کا دروازہ ہے

افسوں ہے کہ ایک فطری اچھی خصلت کو بگاڑا جا رہا ہے، دیہات میں دیکھئے کہ بھنگن و پھمارن سے بھی خطاب کیجئے تو وہ منہ پھیر کر اول تواشارہ سے جواب دے گی۔ مثلاً راستہ پوچھئے تو انگلی اٹھا کر بتائے گی اور اگر بولنا ہی پڑے تو بہت تھوڑے سے الفاظ میں مطلب ادا کر دے گی نہ اس میں القاب ہوں گے نہ آداب نہ ضرورت سے زیادہ الفاظ نہ آواز نرم ہو گی بلکہ اس طرح بولے گی جیسے کوئی زبردستی بات کرتا ہے دیہات والوں میں طبعی اخلاق موجود ہوتے ہیں، انحراف کے اسباب وہاں نہیں پائے

جاتے، حیا عورت کے لیے ایک طبعی امر ہے اور عورت کے لیے یہ طبعی بات ہے کہ غیر مردوں سے میل جوں نہ کرے اور کوئی ایسی بات قول یا عمل میں اختیار نہ کرے جس سے میل جوں یا کشش پیدا ہوا اور یہی شریعت کی تعلیم ہے۔ قرآن مجید کے اندر غور کرنے سے معلوم ہوتا ہے کہ اجنبی مردوں کے ساتھ ایسا برداشت کریں جس سے نفرت پائی جائے نہ کہ محبت والفت۔ حق تعالیٰ فرماتے ہیں: **فَلَا تُخْضِعْنَ**  
**بِالْقَوْلِ الْخَيْرَ كَسِيْرَ** سے نرم الجھے سے بات نہ کرو شریعت فطرت کے بالکل موافق ہے۔

مگر افسوس کہ آج کل طبعی اخلاق سے بعد (دوری) ہو گیا ہے اور جو باتیں بری سمجھی جاتی تھیں وہ اچھی سمجھی جانے لگیں حتیٰ کہ اس قسم کے مضامین اور ایسے خیالات و جذبات جن سے خواہ مخواہ میلان پیدا ہو، آج کل ہنر سمجھے جانے لگے ہیں اس سے بہت ہی پر ہیز کرنا چاہیے۔ یہ اثر اس نئی تعلیم کا ہے اللہ محفوظ رکھے۔ (لتبلیغ ص ۷۹ و ۸۷)

### یورپ اور امریکہ والوں کا اقرار

آج کل یورپ اور امریکہ سے زیادہ عورتوں کی تعلیم میں کوئی قوم آگے نہیں مگر یورپ تو عورتوں کی تعلیم سے پریشان ہو گیا کیونکہ وہ اب مقابلہ کرتی ہیں اور مردوں کے برابر حقوق طلب کرتی ہیں۔ اب ان کا بھی فتویٰ یہی ہے کہ عورتوں کو دنیا کی تعلیم نہ دینی چاہیے۔ (ایسی جدید تعلیم یافتہ عورتوں کا حال یہ ہوتا ہے کہ) مردوں کی یہ مجال نہیں ہوتی کہ عورتوں سے خدمت لے سکیں۔ روز خلع و طلاق کا بازار گرم رہتا ہے اور عورتیں ہر دن عدالت پر کھڑی رہتی ہیں، پھر چاہے خطا عورت ہی کی ہو مگر فیصلہ اکثر مرد کے خلاف ہوتا ہے کیونکہ عام طور پر حکام عورتوں ہی کو مظلوم سمجھتے ہیں۔ (لتبلیغ ص ۲۲۸ ج ۱۲۳)۔ اصلاح خواتین ص ۳۳۰۔

### عورتوں کو منطق و فلسفہ پڑھانا

ایک جنت صاحب نے اپنے تجربہ کی بناء پر کہا تھا کہ میں نے یہ تجویز پاس کی ہے کہ عورتوں کو جامع معمولات و منقولات نہیں بناانا چاہیے۔ معمولات (منطق و فلسفہ) تو صرف مردوں ہی کو پڑھنا چاہیے، عورتوں کو صرف منقولات پڑھانا چاہیے۔ (لتبلیغ ص ۶۲ ج ۷ یعنی قرآن و حدیث فقہ)

بجھے سے ایک جنتی میں صاحب ملے جو علوم عربی میں بڑے قابل تھے وہ کہتے تھے کہ میں گھر میں لڑکوں کو تو سب علوم پڑھاتا ہوں دینیات بھی اور فلسفہ بھی۔ مگر لڑکیوں کو سوائے دینیات کے کچھ نہیں پڑھاتا کیونکہ عورتوں کی اصلاح صرف علوم دینیات پر اکتفا کرنے میں ہے۔ علوم زائدہ پڑھانے میں انکی سلامتی نہیں تجربہ سے یہزادان کیلئے مضر ثابت ہوئے۔ (لتبلیغ ص ۷۰ ج ۱۲۳)۔ حوالہ بالا۔

## عورتوں کو تاریخ پڑھانا

اگر کمال حاصل کرنے کے لیے ان کو تعلیم دی جاتی ہے تو بھلا یہ بھی کوئی کمال ہے کہ فلاں رجہ مر گیا، فلاں بادشاہ فلاں سنہ میں ہوا تھا، فلاں جگہ اتنے دریا ہیں، فلاں موقع پر اتنے گاؤں ہیں، کلکتہ ایسا شہر ہے، ممبئی میں اتنی تجارت ہوتی ہے۔ (حقوق الزوجین ص ۳۰۶)

عورتوں کی تعلیم کے لیے دینی مسائل سے زیادہ کوئی چیز مفید نہیں۔ اگر تاریخ پڑھائی جائے تو حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی سیرت اور محض بزرگوں کے حالات پڑھانے چاہئیں جس کا اثر ان کے اخلاق پر بھی اچھا ہو مگر آج کل تو ان کو دنیا بھر کے قصے پڑھائے جاتے ہیں جس کا بہت ہی بر انتیجہ ہوتا ہے۔ (التبیغ ص ۸۱ ج ۲۱)۔ اصلاح خواتین ص ۲۳۱۔

## عورتوں کو جغرافیہ پڑھانا

بعض لوگ عورتوں کو جغرافیہ پڑھاتے ہیں، میری سمجھ میں نہیں آتا کہ اس سے کیا نفع، اگر یہ ضرورت بتائی جائے کہ ان میں روشن دماغی پیدا ہو گی تو میں جواب میں عرض کرتا ہوں کہ جیسا بجا ہے اور یہی مصلحت ہے کہ اگر بھاگنے کا ارادہ کریں تو کوئی دقت بھی نہ ہو کیونکہ جغرافیہ سے ان کو معلوم ہو چکا ہے کہ ادھر غازی آباد جنکشن ہے، ادھر لکھنؤ ہے، یہاں سے دہلی اتنی دور ہے اور اس کا راستہ یہ ہے اور دہلی میں اتنے سراءں اور اتنے ہوٹل ہیں جس طرف کو چاہو چلے جاؤ اور جہاں چاہو ٹھہر جاؤ۔ بتاؤ عورتوں کو جغرافیہ پڑھنے سے بھاگنے میں آسانی ہو گی یا نہیں؟ اس کے سوا اور کوئی نفع ہو تو میں سننا چاہتا ہوں، بیان کے بعد ایک صاحب آئے اور کہا میں اپنی مستورات کو جغرافیہ پڑھاتا تھا مگر آج معلوم ہوا کہ حماقت ہے۔ اب لڑکیوں کو جغرافیہ نہیں پڑھاؤں گا۔ میں کہتا ہوں کہ جغرافیہ اور تاریخ سلاطین کے کام کی ہے سب مردوں کو ان علوم کا پڑھانا ضروری ہے۔ (التبیغ ص ۱۲۹ ج ۱۲)

ایک جنث صاحب اپنے تجربہ کی بناء پر کہتے تھے کہ تاریخ اور جغرافیہ سے عورتوں کو کچھ نفع نہیں۔ آج کل کے نوجوانوں پر علماء کا قول جھت نہیں مگر ایسے لوگوں کا قول تو ضرور جھت ہے جو انکے ہم خیال تھا اور تجربہ کے بعد دسری رائے قائم کرنے پر مجبور ہوئے۔ (التبیغ ص ۷۱ ج ۷)۔ اصلاح خواتین ص ۳۳۲۔

عورتوں کیلئے جغرافیہ اور دنیاوی غیر ضروری امور سے بے خبر ہونا ہی کمال ہے قرآن شریف میں عورتوں کی ایک صفت یہ بھی بیان کی گئی ہے کہ وہ غافل ہوں، ان کے لیے تو دنیا سے بے خبر ہونا ہی کمال ہے۔ چنانچہ حق تعالیٰ ارشاد فرماتے ہیں: إِنَّ الَّذِينَ يَرْمُونَ الْمُحْصَنَاتِ

**الغافلات المؤمنات.....** الخ اس میں غافلات سے مراد غافلات عن الذمام نہیں ہے غافت عن الذمام تو مردوں کے لیے بھی مدح ہے مگر اللہ تعالیٰ نے عورتوں کی تعریف میں تو اس کو بیان فرمایا ہے، مردوں کی مدح میں کہیں یہ لفظ نہیں آیا، اس سے میں یہ سمجھا ہوں کہ عورتوں کے لیے بے خبری ہی مناسب ہے کہ ان کو دنیا کی اور دنیا کی براستوں کی خبر ہی نہ ہو۔ عورتوں کے لیے یہی بہتر ہے اور اسی میں سلامتی ہے اور جس دن عورتوں کو دنیا کی ہوا لگ گئی پھر ان کے دین کی سلامتی اور خیر نہیں، غافلات کا مطلب یہ ہے کہ وہ چالاک نہیں ہیں، تشیب و فراز سے بے خبر ہیں تو عورتوں کا تو کمال بھی ہے کہ وہ اپنے گھر اور اپنے شوہر کے سوامیام دنیا سے بے خبر ہوں اور یہ وصف عورتوں میں فطری ہوتا ہے مگر لوگ اس کو بگاڑ دیتے ہیں۔ (لتبلیغ ص ۸۲ ج ۲۱ وص ۱۶۸ ج ۱۳) اصلاح خواتین ص ۳۳۲۔

### ناولیں اخبار اور ادھر ادھر کی کتابیں پڑھنا

بعض لوگ عورتوں کو ناول اور فخش قصوں کی کتابیں پڑھاتے ہیں یا پڑھنے کی اجازت دیتے ہیں اس سے جس قدر فتنہ برپا ہوتا ہے حیاداروں پر مخفی نہیں۔ (لتبلیغ ص ۱۳۲ ج ۱۳)

عورتوں کو اگر تعلیم دی جائے تو سب سے پہلے ناولوں اور خراب قصوں کا داخلہ اپنے گھر میں بند کر دیں ناولوں کی بدولت شریف گھرانوں میں بڑے بڑے قصے ہو چکے ہیں۔ (لتبلیغ ص ۸۲ ج ۲۱) آج کل عورتیں کرتی یہ ہیں کہ اردو کی کتابیں خرید لیں، ناول خرید لیے، معجزہ آل نبی خرید لیا، (ایک رسالہ کا نام ہے) خدا جانے کیس نے گھڑا ہے۔ حضرت علیؓ کی اس میں اہانت ہے، عورتیں شوق سے منگاتی ہیں، بھتی ہیں کہ اس میں بڑا ثواب ہے، بزرگوں کے قصے ہیں اور بہت سے اس قسم کے قصے ہیں۔ ساپن نام درخت کا معجزہ ایک چہل رسالہ چھپا ہے اس میں بیہودہ قصے ہیں اور پھر تعریف یہ کہ بعض قصوں کی نسبت لکھ دیا ہے کہ جوان قصوں کو پڑھنے گا اس پر دوزخ حرام ہو جائیگی۔ (حقوق اذروہین ص ۲۱)

بس عورتوں کو دین تو پڑھائیں مگر جغرافیہ، فلسفہ، ہرگز نہ پڑھائیں، باقی اخبار اور ناول پڑھانا تو عورتوں کیلئے زہر قاتل ہے۔ یہ نہایت سخت مضر ہے اس سے بعض دفعہ عورتوں کی آبرو بر باد ہو جاتی ہے۔ اب تو غصب یہ ہے کہ عورتیں ناول پڑھتی ہیں جس سے اخلاق بہت ہی خراب ہو جاتے ہیں۔ ان ناولوں کی بدولت شرفاء کے گھروں میں بھی بڑے بڑے شرمناک واقعات ہو چکے ہیں مگر اب بھی ان کی آنکھیں نہیں کھلتیں۔ میں کہتا ہوں کہ ان ناولوں سے تو وہ پرانی کتابیں قصہ گل بکاوی و چہار درویش وغیرہ کتابیں جن میں فرضی قصے کہانیاں ہیں وہ غنیمت ہیں۔ اگرچہ میں ان کے دیکھنے سے بھی بختی سے منع کرتا ہوں مگر واللہ ان ناولوں سے وہ ہزار درجہ بہتر ہیں۔ ان کے برابر

وہ اخلاق کو خراب نہیں کر سکتے، قصے گوان میں بھی خرافات ہیں مگر اختلاط کی تدبیر میں اور وصول الی المقصود کے حیلے ان میں ایسے ہیں جو نہایت دشوار ہیں مثلاً شہزادہ کا گل بکاؤ لی کے باغ میں پہنچنا کیسا ہوا کہ راستہ میں ایک دیوملا، اس کو اس نے ماموں بنایا، اس کو رحم آیا اور اس نے باغ میں پہنچا دیا، اسی طرح اور بھی تمام صورتیں ہیں جو انسان کے قضد کی نہیں خدا ہی چاہے تو ان طریقوں سے مقصود میسر آ سکتا ہے اور ان کمخت ناولوں میں تو ایسی سہل تر کیبیں لکھی ہیں جن سے ہر شخص کام لے سکتا ہے۔ مثلاً یہ کہ عاشق نے کسی جلاہن یا کسی نائن کو لائچ دیا کہ میں تجوہ کو اتنے روپے دوں گا تو فلاں لڑکی سے مجھے ملادے، اب یہ ترکیب ایسی آسان ہے کہ جس کے پاس روپیہ ہو وہ اس سے بآسانی کام نکال سکتا ہے کیونکہ ایسی عورتیں بہت جلد لائچ میں آ جاتی ہیں نہ ان میں دین ہے نہ حیا، نہ کسی کی آبرو کا ان کو خیال، ان کے ذریعے سے گھروں میں کچھ واقعات ہو جانا بڑی بات نہیں اس لیے میں ان ناولوں کو گل بکاؤ لی وغیرہ سے بھی بدتر جانتا ہوں۔

خدا کے واسطے اپنی عورتوں کو ان ناپاک کتابوں سے بچاؤ اور ناول کو ہرگز اپنے گھر میں نہ گھنے دو، اگر کہیں نظر بھی پڑے تو فوراً جلا دو، یہ نہایت سخت مضر ہے۔ اس سے بعض دفعہ عورتوں کی آبرو برپا ہو جاتی ہے۔ (حقوق الزوجین ص ۱۰۱ اوس ۳۱)۔ حوالہ بالا۔

### لڑکیوں کیلئے شعروشاعری اور نظمیں پڑھنا

بعض عورتیں نعت کی کتابیں منگاتی ہیں اور ان میں کہیں خود حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی شان میں گستاخی ہوتی ہے کہیں حق تعالیٰ کی شان میں گستاخی ہوتی ہے ان کتابوں میں بہت سے اشعار خلاف شریعت ہوتے ہیں جن کا پڑھنا بھی جائز نہیں۔ (حقوق الزوجین ص ۳۱۵)

بعض جگہ ہم نے دیکھا ہے کہ لڑکیوں کو اشعار یاد کرائے جاتے ہیں وہ ان کو مگاتی ہیں اور لوگ سمجھتے ہیں کہ تصوف کے اشعار ہیں ان سے اخلاق کی درستی ہے۔ شعر اشعار کا پڑھنا عورتوں کے لیے ٹھیک نہیں بلکہ فتنہ ہے۔ (لتبلیغ ص ۸۲ ج ۷)

اجنبی عورت یا امر دشمنی سے گناہ سننایہ بھی ایک قسم کی بدکاری ہے۔ حتیٰ کہ اگر کسی لڑکے کی آواز سننے میں نفس کی شرارت ہو تو اس سے قرآن سننا بھی جائز نہیں۔ (دعوات عبدیت ص ۱۲۹ ج ۱)۔ اصلاح خواتین ص ۳۳۲۔

### لڑکیوں و عورتوں کو لکھنا سکھانا

ربا لکھنا (سکھانا) تو یہ نہ واجب ہے نہ حرام ہے۔ اس کو لڑکیوں کی حالت دیکھ کر تجویز کیا

جائے جس لڑکی میں بے باکی نہ معلوم ہو تھیپ اور حیاد شرم ہواں کو لکھنا سکھا دواں میں کچھ مضاائقہ نہیں، ضروریات زندگی کے لیے اس کی بھی حاجت پیش آتی ہے۔

اور جس میں بے باکی اور آزادی ہو اور خرابی کا اندر یہ ہو تو نہ سکھاؤ (کیونکہ) مفاسد سے پچنا جلب مصالح غیر واجب سے (ایسے منافع جو واجب نہ ہو) اہم ہے ایسی حالت میں لکھنا سکھائیں اور نہ خود لکھنے دیں اور یہی فیصلہ ہے عقلاں کے اختلاف کا کہ لکھنا عورت کے لیے کیا ہے۔ (اصلاح انقلاب ص ۲۷۳ ج ۱۲ ج) (التبیغ ص ۲۳۱ ج ۲۳۲ ج)۔ حوالہ بالا۔

### ضروری احتیاط اور ہدایات

اور سکھانے کے بعد بھی بڑی احتیاط کی ضرورت ہے۔ مثلاً ایک احتیاط یہ کی جائے کہ لڑکیوں کو منع کیا جائے کہ کسی عورت کے خاوند کے نام اس عورت کی طرف سے بھی خط نہ لکھیں۔ بعض لوگ طرز تحریر سے معلوم کر لیتے ہیں کہ لکھنے والی عورت ہے اور طرز تحریر یہی سے اس کی طبیعت کا اندازہ کر لیتے ہیں۔ پھر بعض دفعہ لکھنے والی کی طرف میلان ہو جاتا ہے جب سفر سے آتے ہیں تو خط لکھنے والے کے لیے بھی ہدایا اور تحائف لاتے ہیں اور اس طرح میل جوں پیدا کر کے فتنہ کھڑا کر دیتے ہیں۔ نیز لڑکیوں کو یہ بھی تاکید کر دیں کہ جو خط لکھیں اسے اپنے گھر کے مردوں کو دھلا کر دیا کریں تاکہ ان کے دل میں کسی طرح کا شبہ اور وہم پیدا نہ ہو۔ ایک بات یہ بھی ہے کہ لفافہ پر پتہ عورتیں اپنے قلم سے نہ لکھیں بلکہ مردوں سے لکھوایا کریں کیونکہ بعض دفعہ لکھ میلان ہو جانے کی وجہ سے کبھی سرکاری مقدمہ قائم ہو جاتا ہے تو عورتوں پر دارو گیر نہ ہو ایک جگہ ایسا قصہ ہو چکا ہے۔ (التبیغ ص ۲۳۲ ج ۱۲ ج)۔ اصلاح خواتین ص ۳۵۲۔

### عورتوں کو لکھنا سکھانے میں افراط و تفریط

آج کل بعض لوگ تو کتابت کو عورتوں کیلئے مطلقاً حرام سمجھتے ہیں۔ یہ بھی غلو ہے اور بعض نے اس کو اتنا جائز کر دیا کہ اخباروں میں عورتوں کے مضامین چھپتے ہیں جس میں صاحب مضمون کا پورا نام اور پتہ درج ہوتا ہے ہر طرف افراط اور غلو ہے۔ تنگی کریں گے تو حرام سے ادھرنہ رہیں گے اور وسعت دیں گے تو پردہ داری سے ادھرنہ رہیں گے۔ (ایضاً ص ۲۳۲ ج ۱۲ ج، امداد الفتاوی)۔ حوالہ بالا۔

### لڑکیوں کو آزاد عورت سے تعلیم ہرگز نہ دلانا چاہیے

مستورات کو باہر پھرنے والی عورتوں سے بھی بہت بچانا چاہیے۔ خصوصاً شہروں میں جو یہ

رواج ہے کہ لڑکیوں کو میمیں گھر پر آ کر پڑھاتی ہیں اس کوختی سے بند کر دینا چاہیے۔ میں کانپور میں سن کرتا تھا کہ آج فلاں عورت بھاگ گئی اور کل فلاں کی بیٹی بھاگ گئی یہ صرف اسی کا نتیجہ تھا کہ عورتوں کو پڑھانے کے لیے میم گھر پر آتی تھی تو یہ ہرگز نہ چاہیے۔ (حقوق الزوجین ص ۳۲)

آدمی اپنی لڑکیوں کو آزاد بے باک عورتوں سے تعلیم دلاتے ہیں اور یہ تجربہ ہے کہ ہم صحبت کے اخلاق و جذبات کا آدمی پر ضرور اثر ہوتا ہے۔ خاص کر جب وہ شخص ہم صحبت ایسا ہو کہ متبع اور معظم بھی ہوا اور ظاہر ہے کہ استاد سے زیادہ ان خصوصیات کا کون جامع ہو گا تو اس صورت میں وہ آزادی اور بے باکی ان لڑکیوں میں بھی آئے گی۔

اور میری رائے میں سب سے بڑھ کر جو (وصف) عورت کا ہے وہ حیا اور انقباض طبی ہے یہی تمام خیر کی مفتاح ہے جب یہ نہ رہا تو پھر اس سے نہ کوئی خیر متوقع ہے نہ کوئی شر مستبعد ہے ہر چند کہ (اذا فاتک الحباء فافعل ماشت) عام ہے لیکن میرے نزدیک ماشت کا عموم ہے نسبت مردوں کے عورت کے لیے زیادہ ہے اس لیے کہ مردوں میں پھر بھی عقل کسی قدر مانع ہے اور عورتوں میں اس کی بھی کمی ہے۔ اسی طرح اگر استانی ایسی نہ ہو لیکن ہم سبق اور مکتب کی لڑکیاں ایسی ہوں تب بھی اسی کے قریب مضر میں واقع ہوں گی۔ (اصلاح انقلاب ص ۲۷۱)۔ حوالہ بالا۔

## زنانہ سکول اور مدارس سے متعلق

حضرت تھانوی رحمہ اللہ کی رائے

اس تقریر سے دو جزئیوں کا حکم معلوم ہو گیا جن کا اس وقت بے تکلف شیوع ہے۔ ایک لڑکیوں کا عام زنانہ سکول بنانا اور عام مدارس کی طرح اس میں مختلف اقوام اور مختلف طبقات اور مختلف خیالات لڑکیوں کا روزانہ جمع ہونا۔ گو معلمہ مسلمان ہی ہوا اور یہ آناؤ لوں ہی میں ہوا اور گویہاں آ کر بھی پرده ہی کے مکان میں رہنا ہو لیکن تا ہم واقعات نے دھکلادیا ہے اور تجربہ کر دیا ہے کہ یہاں ایسے امکانات جمع ہو جاتے ہیں جن کا ان کے اخلاق پر اثر پڑتا ہے اور یہ صحبت اکثر ثابت سوز ثابت ہوتی ہے اور اگر استانی بھی کوئی آزادیا بیکار مل گئی تو کریلہ اور نیم چڑھا کی مثال صادق آ جاتی ہے۔ اور دوسری جزو یہ کہ اگر کہیں مشن کی مہم سے بھی روزانہ یا ہفتہ دار نگرانی تعلیم یا صنعت سکھلانے کے بہانے سے اختلاط ہوتے آبرو کی خیر ہے نہ ایمان کی۔ (اصلاح انقلاب ص ۲۷۱)۔ اصلاح خواتین ص ۳۳۶۔

## زنانہ اسکول میں تعلیم کا ضرر

آج کل زنانہ اسکول کے ذریعے سے یا زنانہ مدارس کے ذریعے سے تعلیم دینا تو سم قاتل ہے میں مدارس نسوں کو پسند نہیں کرتا خواہ کسی عالم ہی کے تحت میں ہوں۔ تجربہ کی بناء پر کہتا ہوں کہ ہرگز ہرگز ایسا نہ کرو ورنہ اگر تم نے میرا کہنا نہ مانا تو بعد میں پچھتاو گے، بس اسکولوں اور مدرسوں کو چھوڑ دو، عورتوں کو گھر ہی میں رکھ کر تعلیم دو۔ اگر عربی تعلیم دو تو سبحان اللہ ورنہ اردو ہی میں دینا چاہیے۔ میرا ایک وعظ حقوق البتت ہے اس کے اخیر میں اس پر مفصل کلام کیا گیا ہے جو قابل مطالعہ ہے۔

شرفاء نے بھی اس کو پسند نہیں کیا کہ لڑکوں کے لیے زنانہ مدرسہ ہو و قبصات میں عموماً لڑکیاں لکھی پڑھی ہوتی ہیں مگر سب اپنے اپنے گھروں پر تعلیم پاتی ہیں، مدرسہ میں کسی نے بھی تعلیم نہیں پائی، گھروں میں تعلیم پانے سے لڑکوں کا کسی طرح کا نقصان نہیں ہوتا کیونکہ پڑھانے والی بھی نیک اور پرده نشیں ہوتی ہے اور لڑکیاں بھی پرده ہی میں رکھ کر تعلیم پاتی ہیں۔ باقی یہ جو آج کل زنانے سکول ہوئے ہیں تجربے سے معلوم ہوا ہے کہ یہ بہت ہی مضر ہیں۔ رہایہ کہ کیوں مضر ہیں؟ چنانچہ بعض لوگ کہتے ہیں کہ جب اسکول میں پرده کا پورا اہتمام کیا جاتا ہے اور پرده کے ساتھ لڑکوں کو بندگاڑی میں پہنچایا جاتا ہے تو پھر ان کے مضر ہونے کی کیا وجہ ہے۔ تو ہمیں اس کی علت کی خبر نہیں مگر تجربہ یہی ہے کہ اسکولوں کی تعلیم عورتوں کو بہت ہی مضر ہوتی ہے اس سے ان میں آزادی اور بے حیائی اور پرده سے نفرت کا مضمون پیدا ہو جاتا ہے اور (عورت کا سب سے بڑا وصف) حیاء ہے اور یہی مفتاح ہے تمام خیر کی اگر یہ نہ رہا تو پھر اس سے نہ کوئی خیر متوقع اور نہ کوئی شر مستبعد اذا فاتك العياء فافعل ماشت (جب تم میں حیانہ رہے سو جو چاہو کرو)۔  
(حقوق البتت ص ۳۲)۔ اصلاح خواتین ص ۷۳۔

## یہ میری رائے ہے فتویٰ نہیں ہے

یہ میری سمجھ میں کسی طرح نہیں آتا کہ زنانہ مکتب قائم کیا جائے جیسے مردانے مکتب باقاعدہ ہوتے ہیں اس باب میں واقعات اس کثرت سے ہیں کہ ان واقعات نے یقین دلادیا ہے کہ ایسے مکتبوں کا حال اچھا نہیں ہوتا اور امتحان ہو جانے کے بعد ہمیں وجہ بیان کرنیکی ضرورت نہیں لیکن یہ میری رائے ہے میں فتویٰ نہیں دیتا ہوں اگر تجربہ سے دوسری تجویز مفاسد سے خالی ہو تو اس پر عمل کیا جائے مگر عورتوں کو تعلیم ضرور دینا چاہیے لیکن مذہبی تعلیم نہ کہ تعلیم جدید۔ (العاقلات الغافلات ص ۳۲۲)۔ حوالہ بالا۔

## زنانہ اسکول میں مفسدہ کی وجہ اور اصل بنیاد

تعلیم نساں کا مسئلہ بڑا مشکل ہے، ہم تو دیکھتے ہیں کہ جہاں لڑکیوں کا مدرسہ ہوتا ہے وہاں مفاسد بھی ضرور پیدا ہوتے ہیں کہیں آنکھ لڑگئی کہیں اور بے حیائی کی باتیں ہوتی ہیں ایسے واقعات بہت ہوتے ہیں اس کا اثر یہ ہوا کہ بڑے بوڑھوں کا طبقہ تو خود تعلیم نساں کے مقابل ہو گیا حالانکہ یہ بھی غلطی ہے کیونکہ اس میں تعلیم کا قصور نہیں بلکہ منتظمین اور طرز تعلیم کا قصور ہے۔

زنانہ اسکول میں مفسدہ کی بنیاد اور اصل خرابی کی وجہ یہ ہے کہ مردوں کا اخلاط ہوتا ہے (داخلہ یا امتحان) کے وقت سیکرٹری اور دوسرے متحوں کے سامنے سیانی سیانی لڑکیاں آتی ہیں اس سے انکا دل کھل جاتا ہے دیدہ پھٹ جاتا ہے تو یہ بڑی خرابی کی بات ہے۔ سیکرٹری کو چاہیے کہ اس سے احتراز رکھے۔ لیکن افسوس یہ ہے کہ اکثر ایسے مدارس ان ہی لوگوں کے زیر اہتمام ہیں جو علم دین سے بالکل بے بہرہ ہیں اور اسی وجہ سے ان کا طرز تعلیم بھی اچھا نہیں اور نصاب بھی ناقص ہے۔ سیکرٹری اگر دین دار کامل ہو (متقی پر ہیزگار) ہو تو معلمہ بھی اس سے مرعوب ہو گی پھر کسی خرابی کا اندر یہ نہیں۔ (اصلاح الیتامی ص ۳۰۳ حقوق و فرائض)۔ اصلاح خواتین ص ۳۲۸۔

## زنانہ اسکول قائم کرانے کی شرائط اور بہتر شکل

### حضرت تھانوی رحمہ اللہ کے قائم کردہ زنانہ سکول کی صورت

میں نے تھانہ بھون میں لڑکیوں کا ایک مدرسہ قائم کیا ہے، لڑکیاں ایک معلمہ کے گھر جمع ہو جاتی ہیں (وہی گھر گویا لڑکیوں کا مدرسہ ہے) اور میں ان کی خدمت کر دیتا ہوں۔ لیکن میں نے یہاں تک احتیاط کر رکھی ہے کہ میں خود کسی کو لڑکی بھیجنے کی ترغیب نہیں دیتا، یہ نہیں معلمہ سے کہہ دیا ہے کہ یہ سب تمہارا کام ہے تم جتنی لڑکیوں کو بلا وگی تشوہ زیادہ ملے گی۔ اس مدرسہ میں ماہواری امتحان بھی ہوتا ہے۔ سو لڑکیاں بھی تو امتحان دینے کے لیے گھر پر چلی آتی ہیں اور میری اہل خانہ (بیوی) یا میرے خاندان کی کوئی بی بی ان کا امتحان لے لیتی ہے۔ (امتحان میں نہیں لیتا) اور بھی لڑکیوں کو نہیں بلا یا جاتا بلکہ متحنہ (امتحان لینے والی) وہیں چلی جاتی ہیں اور امتحان لے لیتی ہیں صرف امتحان کا نتیجہ میرے سامنے پیش ہو جاتا ہے اور باقی ان پر میرانہ کوئی اثر اور نہ دخل، نمبر متحنہ دیتی ہیں ان نمبروں پر انعام میں تجویز کرتا ہوں۔

الحمد لله اس طرز پر مدرسه برابر چلا جا رہا ہے اور ایک بھی کبھی خرابی کی نہیں ہوئی۔  
 (الغرض) لڑکیوں کی تعلیم کا انتظام یا تو اس طور پر ہو کہ لڑکیاں جمع نہ ہوں اپنے اپنے گھروں پر یا محلہ کی بیویوں سے تعلیم پائیں لیکن آج کل یہ عادت بہت مشکل ہے یا اگر ایک جگہ جمع ہوں تو پھر یہ انتظام ہو کہ مردانہ سے سابقہ نہ رکھیں اور اپنی مستورات سے مگر انی کرامیں، ان سے خود بات چیت تک بھی نہ کریں۔ دوسرے اس بات کی بھی ضرورت ہے کہ سیکرٹری بضرورت متین بن جائے چاہے وہ آزاد خیال ہو مگر اسے مولوی کی شکل بنانا چاہیے تاکہ معلمہ پر اس کے اس صوری تقویٰ کا اثر پڑے۔  
 میری دانست میں تعلیم نسوان کے یہ اصول ہیں آگے اور لوگ اپنے تجربوں سے کام لیں کچھ میرے خیالات کی تقلید ضروری نہیں۔ (اصلاح الیتامی حقوق و فرائض ص ۲۰۳، ۲۰۴)۔ حوالہ بالا۔

### لڑکیوں عورتوں کی تعلیم کے طریقے

(۱) اصل طریقہ لڑکیوں (کی تعلیم) کیلئے بھی ہے جو زمانہ دراز سے چلا آتا ہے کہ دو چار لڑکیاں اپنے اپنے تعلقات کے موقع میں آئیں اور پڑھیں اور حتی الامکان اگر ایسی استانی ملی جائے جو تxonah نے لے تو یہ تعلیم زیادہ بابرکت ثابت ہوتی ہے اور بدرجہ مجبوری اسکا بھی یعنی تxonah دیکر تعلیم کر انہیکا مضافاً تقد نہیں اور جہاں کوئی ایسی استانی نہ ملے اپنے گھر کے مرد پڑھا دیا کریں۔ (اصلاح انقلاب ص ۲۲۲)

(۲) رہی لڑکیوں کی تعلیم سو اگر گھر کے مرد ذی علم ہوں تو وہ پڑھا دیں ورنہ اگر مستورات پڑھی ہوئی ہوں تو وہ خود پڑھا دیں ورنہ دوسری نیک بیویوں سے پڑھوا میں۔

(حقوق الزوجین ص ۳۲۵)۔ اصلاح خواتین ص ۳۳۹۔

### شادی شدہ عورتوں کی تعلیم کا طریقہ

سب سے بہتر اور آسان طریقہ تو یہ ہے کہ مرد خود تعلیم حاصل کریں پھر عورتوں کو پڑھائیں اور اگر تم خود پڑھے ہوئے نہ ہو تو علماء سے مسائل پوچھ کر گھر والوں کو زبانی ہی تعلیم دو۔ اللہ تعالیٰ نے دین کتنا ستا اور آسان کر دیا ہے محض سننے سنانے سے بھی دین حاصل ہو سکتا ہے۔

(کم از کم) اتنا ہی کرلو کہ اردو میں احکام شرعیہ کے جو رسائل لکھے گئے ہیں ایک وقت مقرر کر کے اپنی مستورات کو وہ رسائل پابندی سے نادیا کرو مگر ان رسائل کی تعیین محقق عالم سے کراؤ اور یہ بھی نہ ہو سکے تو علماء سے زبانی مسائل پوچھ کر عورتوں کو بتلایا کریں۔

(لتبلیغ ص ۲۲۷ ج ۱۳ ص ۲۳۰)

(حاصل یہ کہ) عورتوں کو ان کے مرد پڑھادیا کریں اور جب ایک عورت تعلیم یافتہ ہو جائے تو پھر وہ بہت سی عورتوں کو تعلیم یافتہ بناسکتی ہیں۔ (التبیغ ص ۲۶۶ ج ۲۱)۔ اصلاح خواتین ص ۳۳۰۔

### ان پڑھ جاہل عورتوں کی تعلیم کا طریقہ

آسان تر کیب یہ ہے کہ اگر عورتیں لکھ پڑھنے سکیں تو ان کو روزانہ دو چار منٹے انکی ضرورت کے بتلا دیا کریں اور عقائد کی اور مواعظ و نصائح کی اور حکایات صلحاء کی کوئی کتاب انکو سنادیا کریں، انشاء اللہ تعالیٰ چند روز میں بغیر لکھے پڑھے ہی وہ تعلیم یافتہ ہو جائیگی۔ (التبیغ ص ۲۶۶ ج ۲۱)

### اگر گھروالے سننے کو تیار نہ ہوں

کتب دینیہ اپنے گھروالوں کو سناؤ زیادہ نہ ہو تو پندرہ بیس منٹ ہی سہی مگر ناتے وقت یہ بھی نہ دیکھو کہ کون سنتا ہے کون نہیں، کس بشنو دیا نشو د پر عمل ہو یعنی کوئی سنبھالنے سے مگر تم اپنا کام کیے جاؤ، گھر میں پڑھنا شروع کر دو اور روز سنایا کرو اٹھ کرنے آؤ، خواہ بگز بگز پڑیں، بہت شخصوں نے بیان کیا کہ کتابیں سناتے سناتے اصلاح ہو گئی۔ کیا اللہ رسول صلی اللہ علیہ وسلم کا نام کھٹائی سے بھی کم ہے، کھٹائی کا تو منہ میں اثر ہو کہ منہ میں پانی بھرا ہے اور اللہ کے رسول صلی اللہ علیہ وسلم کا اثر نہ ہو؟ (حقوق الزوجین ص ۲۳۱)۔ حوالہ بالا۔

### لڑکیوں کو مرد کے تعلیم دینے کی صورت میں ضروری ہدایت

اگر گھر کا مرد تعلیم دے تو جو مسائل شرمناک ہوں ان کو چھوڑ دے یا اپنی بی بی کے ذریعے سے سمجھوادے اور اگر یہ انتظام بھی نہ ہو سکے تو ان پر نشان لگادے تاکہ یہ مقامات ان کو محفوظ رہیں پھر وہ سیانی ہو کر خود سمجھ لیں گی یا اگر عالم شوہر میسر ہو اس سے پوچھ لیں گی یا شوہر کے ذریعے کسی عالم سے تحقیق کر لیں گی۔ (اصلاح انقلاب ص ۲۷۲)۔ اصلاح خواتین ص ۳۳۱۔

### لڑکیوں اور عورتوں کی تعلیم کے طریقے اور ضروری ہدایت

(۱) تعلیم با قاعدہ ہونی چاہیے اس کا طریقہ یہ ہے کہ عورتوں کو وہ کتابیں پڑھائیے جن میں انکی دینی ضروریات لکھی گئی ہیں انکو سبق اسباق پڑھائیے انکے ہاتھ میں کتاب دیکر بے فکر نہ ہو جائیے۔

(۲) عورتیں اکثر کم فہم اور کچھ فہم ہوتی ہیں یا تو کتاب کے مطلب کو سمجھیں گی نہیں یا کچھ کا کچھ سمجھ لیں گی۔ اس لیے اس کا سهل طریقہ یہ ہے کہ ایک وقت مقرر کر کے گھر کا کوئی مرد بیویوں کو انٹھا کر کے وہ کتابیں پڑھایا کرے یا اگر وہ پڑھنے سکتی ہوں تو ان کو سنایا کرے مگر تعلیم کی غرض و

غايت پر نظر رہے، صرف ورق گردانی نہ ہو۔

(۳) جو جو مسئلے ان کو پڑھائے جائیں یا سنائے جائیں ا ل کی نگرانی بھی کی جائے۔

(۴) یہ بھی قاعدہ ہے کہ مسئلہ پڑھنے سے یاد نہیں الکہ اس کا کاربند (عمل پیرا) ہو جانے سے خوب ذہن نشین ہو جاتا ہے۔

اور اگر کوئی بی بی میسر ہو تو وہی کتاب لے کر دوسرا بیبیوں پڑھائیں یا سکھائیں۔ بہر حال کوئی صورت ہو مگر اس سے غفلت نہ ہونی چاہیے۔ پانچ دا، ۰۷ روزانہ وقت دینے سے کار برآ ری ہو سکتی ہے۔ (دعوات عبدیت منازعۃ الہوی ص ۸۸ ج ۱)

(۵) تعلیم کے ساتھ ایک کام اور بھی کرنا چاہیے وہ یہ کہ لڑکیاں کسی تعلیم کے خلاف عمل کریں تو ان کو روکو بلکہ ان کے خلاف عمل کرنے پر یوں کرو کہ جب بھی غیبت کریں تو کتاب منگا کر اور وہ مضمون دکھلا کر تعمیر کرو۔ اگر اس طرح سے عمل رہا تو انشاء اللہ ایسی پاکیزہ نشوونما ہو گی جس کا کچھ کہنا ہی نہیں۔ (حقوق الزوجین ص ۳۲۵)

(۶) ایک بات کی اور ضرورت ہے کہ جو نصاب تجویز کیا جائے اس نصاب کو ایک دفعہ ختم کر کے اس کو کافی نہ سمجھیں اس کو روزمرہ کا وظیفہ سمجھئے اور کچھ نہیں چار ہی ورق سہی دو ہی سہی جیسے قرآن شریف کی تلاوت کیا کرتے ہیں، اسی طرح دو ورق اس کے بھی پڑھ لیے یا سن لیے۔ اگر تمام عمر اس میں لگا رہنا پڑے، تب بھی ہمت کرنا چاہیے۔ (البلاغ ص ۱۷ ج ۱) - حوالہ بالا۔

### عورتیں بھی مصنف بن سکتی ہیں

ایک لڑکی کی تصنیف کردہ کتاب میرے پاس آئی جس کو میں نے پڑھا تو وہ بہت نافع معلوم ہوئی۔ اس میں کوئی نقصان کی بات نہ تھی مگر آخر میں مصنفہ کا پورا نام اور پڑھ لکھا ہوا تھا، فلانی فلاں محلہ کی رہنے والی میں حیران ہوا کہ اگر تصدیق کرتا ہوں تو پورا پتہ لکھنے کے لیے بھی سند ہو جائے گی کیونکہ نام اور پڑھتے وغیرہ سب لکھا ہوا ہے اور تصدیق نہیں کرتا تو سوال ہو سکتا ہے کہ اس میں کون سی بات مضرت کی تھی جس کی وجہ سے تصدیق نہ کی۔ اسی تردد میں تھا ایک ترکیب سمجھی میں آگئی وہ یہ کہ میں نے مصنفہ کا نام کاٹ دیا اور اس کے بجائے لکھ دیا راقمہ اللہ کی ایک بندی اور تقریظ میں لکھ دیا یہ کتاب نہایت عمدہ ہے اور سب سے زیادہ خوبی اس میں یہ ہے کہ یہ ایسی بی بی کی تصنیف کردہ ہے جو بڑی حیادار ہے کہ انہوں نے اپنا نام بھی اس پر نہیں لکھا یہ ترکیب نہایت اچھی رہی اس واسطے کہ اگر وہ میری تصدیق اپنی کتاب پر چھاپیں گی تو اپنا نام نہیں لکھ سکتیں اور اگر اپنا نام لکھیں گی تو میری تصدیق نہیں چھاپ سکتیں، چلو میرا اچھا چھوٹا۔ اصلاح خواتین ص ۳۳۲۔

عورتوں کو اپنا نام و پتہ کسی مضمون یا رسالہ میں نہیں ظاہر کرنا چاہیے  
میری سمجھ میں نہیں آتا کہ عورتوں کو اپنی تصنیف پر نام لکھنے سے کیا مقصود ہوتا ہے۔ اگر ایک  
مفید مضمون دوسری عورتوں کے کان تک پہنچانا ہے تو اس کے لیے نام کی کیا ضرورت ہے۔ مضمون  
تو بغیر نام کے بھی پہنچ سکتا ہے پھر نام کیوں لکھا جاتا ہے۔

ایک آفت نازل ہوتی ہے کہ تعلیم یافتہ عورتیں اخباروں میں مضامین دیتی ہیں اور ان میں  
اپنا نام اور گلی اور مکان کا نمبر بھی ہوتا ہے۔ یہ شاید اس واسطے کہ لوگوں کو ان سے خط و کتابت میں  
میں ملاقات میں وقت نہ ہونہ معلوم ان کی غیرت کہاں اڑ گئی اور خدا جانے ان کے مردوں کی  
غیرت کہاں گئی انہوں نے اس کو کیوں کر گوارہ کر لیا۔ یوں کہئے کہ طبعتیں ہی مسخ ہو گئیں۔

عورت کے لیے تو کسی طرح بھی نام و پتہ لکھنا مناسب نہیں، عورت کو تو کوئی تعلق سوائے  
خاوند کے کسی سے بھی نہ رکھنا چاہیے۔ حوالہ بالا۔

### اسلام نے انسان پر کونسا علم فرض کیا ہے؟

سوال: سوال یہ ہے کہ اسلام نے ہم پر کونسا علم فرض کیا ہے؟ کیا وہ علم جو آج کل تعلیمی  
اداروں میں حاصل کر رہے ہیں یا کوئی اور علم ہے؟

جواب: آج کل تعلیم گاہوں میں جو علم پڑھایا جاتا ہے وہ علم نہیں بلکہ ہنر، پیشہ اور فن ہے، وہ  
بدات خود نہ اچھا ہے نہ برا، اس کا انحراف اس کے صحیح یا غلط مقصد اور استعمال پر ہے۔ آنحضرت صلی  
اللہ علیہ وسلم نے جس علم کو فرض قرار دیا ہے جس کے فضائل بیان فرمائے ہیں اور جس کے حصول کی  
ترغیب دی اس سے دین کا علم مراد ہے اور اسی کے حکم میں ہو گا وہ علم بھی جو دین کے لیے وسیله و  
ذریعہ کی حیثیت رکھتا ہو۔ (آپ کے مسائل اور ان کا حل)

### کیا مسلمان عورت جدید علوم حاصل کر سکتی ہے؟

سوال: میں الحمد للہ پرده کرتی ہوں لیکن میں کمپیوٹر سائنس کی تعلیم حاصل کر رہی ہوں، آپ  
مجھے یہ بتائیے کہ اسلام میں جدید تعلیم حاصل کرنے پر کوئی پابندی تو نہیں جبکہ یہ تعلیم ایسی ہے کہ  
آدمی گھر بیٹھے کا سکتا ہے اس کو مرد ما حول میں ملازمت کی ضرورت نہیں پیش آئے گی جبکہ کمپیوٹر  
کے سامنے وقت گزرنے کا پتہ نہیں چلتا، یہ ایک ایسا کام ہے کہ ہم جو فالتو وقت لی وی وغیرہ کے  
آگے گزار کر گناہ حاصل کرتے ہیں اس کے (یعنی کمپیوٹر) کے سامنے بیٹھ کر ان لغويات سے بچ

سکتے ہیں، میں نے ایک جگہ پڑھا تھا کہ وہ علم جو دنیاوی عزت حاصل کرنے کے لیے لیا جائے اس کے لیے عذاب ہے لیکن میرے دل میں یہ خیال ہے کہ ہم مسلمان عورتوں کو پردوے میں رہتے ہوئے ایسے علوم ضرور سیکھنے چاہئیں کہ ہم کسی بھی طرح ترقی یافتہ قوموں سے پیچھے نہ رہیں۔ نیز اپنے پیروں پر ہم خود کھڑے ہو جائیں۔ نیز وہ لوگ جو پردوہ دار عورتوں کو تحریر سمجھتے ہیں اور ان کے بارے میں یہ خیال رکھتے ہیں کہ یہ دقیانوںی عورتیں ہیں ان کو کیا پڑتے کہ کمپیوٹر وغیرہ کیا ہوتا ہے یا یہ کہ ان کو ایسی تعلیم سے کیا واسطہ؟ امید ہے کہ آپ میری بات سمجھ گئے ہوں گے۔ میرا نظر یہ یہ ہے کہ ایسی تعلیم کہ عورت مرد کے ماحول میں نکل کر کام کرنے کے بجائے گھر میں بیٹھ کر کمالے یہ زیادہ بہتر ہے کہ نہیں؟ جو وقت اور جو حالات آپ دیکھ رہے ہیں آپ کی نظر میں کیا عورت کو ایسی تعلیم حاصل کرنی چاہیے کہ وہ آپ اپنے پیروں پر خود کھڑی ہو جائے؟ یہ بتائیے کہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم اس بارے میں کیا فرماتے ہیں جو ہمارے نبی صلی اللہ علیہ وسلم کا فصلہ ہو گا وہی میرا انشاء اللہ فصلہ ہو گا، اگر آپ مجھے مطمئن کر دیں تو میں آپ کی بہت مشکور رہوں گی؟

جواب: آپ کے خیالات ما شاء اللہ بہت صحیح ہیں۔ کمپیوٹر کی تعلیم ہو یا کوئی دوسری تعلیم اگر خواتین ان علوم کو با پردوہ حاصل کریں تو کوئی حرج نہیں لیکن تعلیم کے دوران یا ملازمت کے دوران نامحمرموں سے اختلاط نہ ہو۔ (آپ کے مسائل اور ان کا حل)

### کالجوں میں محبت کا کھیل اور اسلامی تعلیمات

سوال: کیا محبت کی کوئی حقیقت ہے کہ میری مزادصرف وہ محبت ہے جس کا ہمارے کالجوں اور یونیورسٹیز میں بڑا چرچا ہے اور بڑے بڑے عقائد سے سچ سمجھتے ہیں؟

کیا اسلام بھی اسے حقیقت سمجھتا ہے جبکہ ہمارے معاشرے میں ان لڑکیوں کو اچھا سمجھا جاتا ہے جو شادی سے پہلے کسی مرد کا خیال تک اپنے دل میں نہیں لاتیں، میں بھی اس پر یقین رکھتی ہوں اور اسکے مطابق عمل کرتی ہوں لیکن جب سے میں نے کالج میں داخلہ لیا وہ بھی بحالت مجبوری تو ایسا محسوس ہوتا ہے کہ اب ایسا کرنا بہت مشکل ہے اس سلسلے میں پچھلے سات آٹھ مہینوں سے میں بہت پریشان ہوں اور ہر دوسرے روز روئی ہوں لیکن کچھ سمجھ میں نہیں آتا کہ کیا کروں، اس سلسلے میں اسلام کیا سیدھا راستہ بتاتا ہے، برائے مہربانی تسلی بخش جواب دیجئے گا، میں آپکی بہت احسان مند ہوں گی؟

جواب: اسلام میں مرد و عورت کا رشتہ محبت کی شکل نکاح تجویز کی گئی ہے اس کے علاوہ اسلام دوستی کی اجازت نہیں دیتا، ہماری تعلیم گاہوں میں لڑکے لڑکیاں جس محبت کی نمائش کرتی ہیں یہ

اسلام کی تعلیم نہیں بلکہ مغرب کی نقائی ہے اور یہ منتش سانپ جس کو ڈس لیتا ہے وہ اس کے زہر کی تنجی تادم آخر محسوس کرتا ہے۔ مغرب کو اسی محبت کے کھیل نے جنسی انارکی کے جہنم میں دھکیلا ہے، ہمارے نوجوان کو اس سے عبرت پکڑنی چاہیے۔ (آپ کے مسائل اور ان کا حل)

### دینی تعلیم کیلئے والدین کی اجازت ضروری نہیں

سوال: آج کل گھروں میں صرف دنیاوی تعلیم ہی کی باتیں ہوتی ہیں، دین کی باتیں تو والدین بتاتے ہی نہیں، لہذا اگر کوئی انسان ایسے ماحول میں جانا چاہتا ہوں جہاں اس کے علم میں اور ایمان میں اضافہ ہوتا ہو اور گھروں والے اس کو نہ جانے دیتے ہوں تو کیا ان کی اطاعت جائز ہے؟

جواب: دین کا ضروری علم ہر مسلمان پر فرض ہے اور اگر گھروں والے کسی شرعی فرض کے ادا کرنے سے مانع ہوں تو ان کی اطاعت جائز نہیں۔ (آپ کے مسائل جلد ۲)

### مخلوط تعلیم کتنی عمر تک جائز ہے؟

سوال: دینی کتابوں کا مطالعہ کرنے سے حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کی تعلیمات کا جہاں تک پہنچتا ہے اور آج کل کے نظام تعلیم سے موازنہ کرتی ہوں تو ذہن میں کچھ سوالات پیدا ہوتے ہیں، کیا مخلوط تعلیم کا جواز شریعت میں ہے، اگر ہے تو کتنی عمر تک کے بچے بچیاں اکٹھے بیٹھ کر تعلیم حاصل کر سکتے ہیں۔ اگر جواز شریعت میں نہیں تو پھر ذمہ دار افراد علیحدہ انتظام کیوں نہیں کرتے جبکہ علماء حق اس پر زور دیتے ہیں؟

جواب: دس سال کی عمر ہونے پر بچوں کے بستہ الگ کردینے کا حکم فرمایا گیا ہے اس سے یہ بھی معلوم ہو سکتا ہے کہ بچے بچیاں زیادہ سے زیادہ دس گیارہ سال کی عمر تک ایک ساتھ پڑھ سکتے ہیں، اس کے بعد مخلوط تعلیم نہیں ہونی چاہیے۔ دور جدید میں مخلوط تعلیم بے خدا تہذیب کی ایجاد کردہ بدعت ہے جو ناگفتنی قباحتوں پر مشتمل ہے، معلوم نہیں ہمارے مقدار حضرات اس نظام تعلیم میں کیوں تبدیلی نہیں فرماتے جبکہ جدا گانہ تعلیم کا مطالبة صرف علمائے کرام ہی کا نہیں طلبہ اور طالبات کا بھی ہے۔ (آپ کے مسائل اور ان کا حل)

### مرد عورت کے اکٹھان حج کرنے سے مخلوط تعلیم کا جواز نہیں ملتا

سوال: گزارش یہ ہے کہ روزنامہ جنگ کراچی میں ایک خاتون کا انٹرو یو شائع ہوا ہے، اس کے انٹرو یو میں ایک سوال و جواب یہ ہے:

سوال: پاکستان ایک اسلامی ملک ہے مگر یہاں پر اسلامی نقطہ نظر سے خواتین کیلئے تعلیمی ماحول کچھ

سازگار نہیں ہے جیسے خواتین یونیورسٹی کا قیام عمل میں نہ لانا وغیرہ اس سلسلے میں آپ کچھ اظہار خیال فرمائیے؟ ان خاتون نے جواب دیا کہ پاکستان میں ہر لحاظ سے تعلیمی ماحدل خوشنگوار ہے میں دراصل اس کی حمایت میں نہیں ہوں کیونکہ جب ہم نے خود مردوں کے شانہ بشانہ چلنا ہے تو پھر یہ عیحدگی کیوں؟ اسلام کا ایک اہم فریضہ ہے حج، جب اس میں خواتین عیحدہ نہیں ہوتیں تو تعلیم حاصل کرنے میں کیوں عیحدہ ہوں اور ہماری قوم بڑی مہذب و شاستہ ہے، میں نہیں سمجھتی کہ خواتین کو مخلوط تعلیم حاصل کرنے میں کوئی دشواری پیش نہیں آتی، جب میں نے انجینئرنگ کی، میں واحد لڑکی تھی اور ایک ہزار لڑکے تھے مگر مجھے کوئی دشواری پیش نہیں آئی، زمانہ طالب علمی میں طلبہ و طالبات ایک دوسرے کے بہت معاون و مددگار ہوتے ہیں۔ (یہ ان کا انٹرو یو ہے)

حضرت اب سوال یہ ہے کہ کیا مخلوط تعلیم حج کی طرح جائز ہے، ان خاتون کا مخلوط تعلیم کو حج جیسے اہم اور دینی فریضہ پر قیاس کر کے مخلوط تعلیم کو صحیح قرار دینا کیا ہے؟ اور کیا واقعی خواتین کو مخلوط تعلیم حاصل کرنے میں کوئی دشواری پیش نہیں آتی؟ امید واثق ہے آپ تشفی فرمائیں گے؟

جواب: حج کے مقامات تو مرد عورت کے لیے ایک ہی ہیں اس لیے مرد و عورت دونوں کے اکٹھے مناسک ادا کرنے ہوتے ہیں لیکن حکم وہاں بھی یہی ہے کہ عورت میں حتی الوع جاپ کا اہتمام رکھیں، مردوں کے ساتھ اختلاط نہ کریں اور مرد نا محروم عورتوں کو نظر انھا کرنے دیکھیں، پھر وہاں کے مقامات بھی مقدس، ماحول بھی مقدس اور جذبات بھی مقدس و معصوم ہوتے ہیں اور اللہ تعالیٰ کا خوف بھی غالب ہوتا ہے اس کے بر عکس تعلیم گاہوں کا جیسا ماحول ہے سب کو معلوم ہے وہاں لڑکے لڑکیاں بن ٹھن کر جاتی ہیں، جذبات بھی یہ جانی ہوتے ہیں، اس لیے تعلیم گاہوں کو خانہ کعبہ اور دیگر مقامات مقدسہ پر قیاس کرنا کھلی حماقت ہے۔ (آپ کے مسائل اور ان کا حل)

### بچوں کی تعلیم و تربیت کی اہمیت اور اس کا طریقہ

سوال: اولاد کی تعلیم و تربیت کی کیا اہمیت ہے، کس طرح ان کی تربیت کی جائے کہ ان کے دل و دماغ میں اسلامی تعلیمات بچپن ہی سے رج بس جائیں، قرآن و حدیث کی روشنی میں اس اہم مسئلہ پر تحریر فرمائیں، جز اکم اللہ خیرالجزاء؟

جواب: ایک عربی شاعر نے بہت اچھا کہا ہے:

لِيْسَ الْيَتِيمَ الَّذِيْ قَدْمَاتُ وَالَّدُه  
ان الْيَتِيمَ يَتِيمُ الْعِلْمَ وَالْأَدَب

”یعنی یتیم صرف وہ بچہ نہیں ہے جس کے والد کا انتقال ہو گیا ہو بلکہ یتیم وہ بھی ہے جو علم و ادب سے محروم رہا ہو۔“ ہمارے ذہنوں میں صرف یہ بات ہے کہ بچپن میں جس بچہ کے والد کا انتقال ہو گیا ہو وہ بچہ یتیم ہے مگر شاعر یہ کہتا ہے کہ وہ بچہ بھی یتیم ہے کہ جس کا باپ زندہ ہے مگر وہ بچہ کی تعلیم و تربیت کی طرف توجہ نہیں دیتا اور اس کو علم و ادب سے محروم رکھا ہے۔ بچہ میں نہ نماز کا شوق پیدا ہوانہ قرآن پاک کی تلاوت کی طرف توجہ پیدا ہوئی، بچہ نہ مدرسہ جاتا ہے نہ دوسرے اسلامی آداب کا اسے علم ہے نہ بڑوں کا ادب و احترام جانتا ہے تو اس بچہ کے حق میں باپ کا ہونانہ ہونا برابر ہے۔ تعلیم دینا اور علم دین سکھانا اور اسلامی آداب سے مزین کرنا بہت ضروری ہے اور والدین پر اس کی بہت بڑی ذمہ داری ہے جس نے اپنی اولاد کو علم دین سے محروم رکھا اور ان کی دینی تربیت کی طرف توجہ نہیں دی اس نے اپنی اولاد کو دنیا اور آخرت کے بہت بڑی خیر سے محروم رکھا۔ قیامت میں باپ سے اولاد کے متعلق سوال ہوگا: ”ماذاعلمتہ وماذا دربتہ“ تم نے بچہ کو کیا تعلیم دی اور کیسا ادب سکھایا؟ قرآن مجید میں ہے:

ترجمہ: ”اے ایمان والوں پر آپ کو اور اپنے گھر والوں کو (دوخ) کی آگ سے بچاؤ جس کا ایندھن آدمی اور پتھر ہیں۔“ (سورہ تحریم، آیت ۲۸، پارہ ۲)

حضرت مفتی محمد شفیع صاحبؒ اس آیت کی تفسیر میں تحریر فرماتے ہیں: لفظ اهليکم میں اہل و عیال سب داخل ہیں، نوکر چاکر بھی اس میں داخل ہو سکتے ہیں۔ ایک روایت میں ہے جب یہ آیت نازل ہوئی تو حضرت عمر بن خطاب رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے عرض کیا یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم اپنے کو جہنم سے بچانے کی فکر تو سمجھ میں آگئی کہ ہم گناہوں سے بچیں اور احکام الہی کی پابندی کریں مگر اہل و عیال کو ہم کس طرح جہنم سے بچائیں؟ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا: اس کا طریقہ یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ نے تم کو جن کاموں سے منع فرمایا ہے ان کاموں سے ان سب کو منع کرو اور جن کاموں کے کرنے کا تم کو حکم دیا ہے تم ان کے کرنے کا اہل و عیال کو بھی حکم کرو تو یہ عمل ان کو جہنم کی آگ سے بچائے گا۔ (روح المعانی)

حضرات فقہاء نے فرمایا کہ اس آیت سے ثابت ہوا کہ ہر شخص پر فرض ہے کہ اپنی بیوی اور اولاد کو فرائض شرعیہ اور حلال و حرام کے احکام کی تعلیم دے اور اس پر عمل کرانے کیلئے کوشش کرے۔ الی قوله اور بعض بزرگوں نے فرمایا ہے کہ قیامت کے دن سب سے زیادہ عذاب میں وہ شخص ہو گا کے اہل و عیال دین سے جاہل و غافل ہوں۔ (روح) (معارف القرآن ص ۵۰۲ جلد ۸)

اس سے معلوم ہوا کہ اولاد کی تعلیم و تربیت کا مسئلہ بہت اہم ہے۔ اولاد والدین کے پاس اللہ پاک کی بہت عظیم امانت ہوتی ہے، والدین کو ان کی تعلیم و تربیت کا بہت ہی اہتمام کرنا چاہیے، اولاد نیک صالح اور اطاعت گزار اور فرمابردار ہو اس کے لیے مرد پر لازم ہے کہ دیندار پاک باز اور شریف عورت سے نکاح کرے، اسی طرح لڑکی کے والدین پر لازم ہے کہ فاسق، فاجر، بد چلن لڑکے سے اپنی لڑکی کا نکاح نہ کریں بلکہ دیندار، متقدی، پر ہیز گار لڑکے سے نکاح کریں۔

نکاح کے بعد حلال اور طیب روزی کا خاص اہتمام کریں۔ لہذا مرد کو چاہیے کہ اپنی آمدی کے ذرائع کا جائزہ لے، استقرار حمل کے بعد عورت بھی خصوصاً حرام اور مشتبہ روزی سے بچے۔ اپنے خیالات نہایت پاکیزہ کرے، اخلاق حسنے اپنے اندر پیدا کرنے کی کوشش کرے، دین و شریعت کی اتباع کا اہتمام کرے، اس کے بہت دور رس اور بہترین نتائج ظاہر ہوتے ہیں، اولاد صالح اور نیک پیدا ہوتی ہے۔ (ملاحظہ ہو خطبات حکیم الاسلام، صفحہ ۲۵۸ تا ۳۶۲، ج ۲، نیز تحفہ الوالد والولد، صفحہ ۳۶۲ تا ۳۶۴، مصنف مولانا محمد ابراہیم پالنپوری)

اسی طرح زوجین پر لازم ہے کہ بوقت مباشرت دعاوں کا اہتمام کریں۔ دعاوں کی برکت سے بچہ شیطانی اثرات سے محفوظ رہتا ہے۔ صحبت کے وقت مرد و عورت یہ دعا پڑھیں:

بسم الله الرحمن الرحيم جنبا الشياطين وجنب الشيطان مار زقنا

ترجمہ: ”اللہ کے نام سے شروع کرتا ہوں، اے اللہ، میں شیطان سے بچتا اور جو اولاد آپ ہم کو عطا فرمائیں اس سے (بچہ) شیطان کو دور رکھنا۔“

جب انزال کا وقت ہو تو دل میں یہ دعا پڑھے:

اللهم لا تجعل للشيطان فيما رزقتني نصيباً

ترجمہ: ”اے اللہ جو (بچہ) آپ مجھے عنایت فرمائیں اس میں شیطان کا کچھ حصہ مقرر نہ فرم،“ ہر صحبت کے وقت دعاوں کا اہتمام کریں، بچہ کی ولادت کے بعد اسے نہلا دھلا کر سیدھے کان میں اذان اور بائیں کان میں اقامت کہیں اسکے بعد تحسیک اور برکت کی دعا کرائیں۔ تحسیک کا مطلب یہ ہے کہ ہو سکے تو بچہ کو کسی بزرگ کے پاس لے جائیں کہ وہ بزرگ بچہ کے حق میں صلاح و فلاح کی دعا کریں اور کھجور وغیرہ کوئی میٹھی چیز چبا کر بچہ کے تالوں میں مل دیں کوشش یہ ہو کہ بچہ کے پیٹ میں سب سے پہلے یہی چیز جائے۔ صحابہ کرام رضوان اللہ علیہم اجمعین اپنے بچوں کو تحسیک اور برکت کی دعا کرانے کیلئے حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کے پاس لایا کرتے تھے۔ (رواه مسلم، مکملۃ شریف، صفحہ ۳۶۲)

بچہ پیدا ہونے کی خوشی میں شکریہ کے طور پر نیز آفات و امراض سے حفاظت کے لیے ساتویں دن لڑکے کے لیے دو بکرے اور لڑکی کے لیے ایک بکرا ذبح کیا جائے اور بچہ کا سر منڈوا کر بال کے ہم وزن چاندی غربیوں کو صدقہ کریں اور بچہ کے سر پر زعفران لگائیں (یعنی پورے سر پر اتنا زعفران لگائیں جو بچہ کے لیے مضر نہ ہو) اور اس کا اچھانام رکھ دیا جائے۔ حدیث میں ہے:

ترجمہ: ”بچہ اپنے عقیقہ کے بد لے میں مر ہوں ہوتا ہے۔ لہذا ساتویں دن اس کی طرف سے جانور ذبح کیا جائے اور اس کا نام رکھا جائے اور اس کا سر منڈوا کیا جائے۔“ (تفصیل فتاویٰ رحیمیہ، صفحہ ۹۲، ۹۳، جلد ۲) میں ملاحظہ فرمائیں۔

بچہ کا نام اچھار کھیں اور اس کو ادب سکھائیں۔ حدیث میں ہے: من ولد له ولد اخ ترجمہ: ”حضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا! جس کے یہاں بچہ پیدا ہوتا سے چاہیے کہ اس کا اچھانام رکھئے اور اس کو ادب سکھائے۔“ (مشکوٰۃ شریف، صفحہ ۲۷)

حدیث شریف میں ہے تمہارے ناموں میں اللہ تعالیٰ کو سب سے زیادہ پسندیدہ نام عبد اللہ اور عبد الرحمن ہیں۔ نیز حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کا ارشاد ہے: انبیاء علیہم الصلوٰۃ والسلام کے ناموں میں سے نام رکھو آج کل نئے نئے نام رکھنے کا شوق ہوتا ہے۔ انبیاء علیہم السلام، صحابہ، صحابیات اور نیک بندیوں، بندیوں کے ناموں میں جو برکت ہے وہ ان نئے نئے ناموں میں کہاں؟ نام کا بھی بڑا اثر ہوتا ہے، اچھے جذبات اور نیک نیت کے ساتھ صلحاء و صالحات کے نام رکھو انشاء اللہ برکت اور دینداری پیدا ہوگی۔

جب بچہ بحدار اور بڑا ہونے لگے اور اس کی زبان کھل جائے تو سب سے پہلے اس کو کلمہ طیبہ سکھائیں۔ اللہ پاک اور مبارک نام اس کی زبان پر جاری کرائیں۔

حضرت حیمہ سعدیہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا کا بیان ہے کہ جس وقت حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم کا دودھ چھڑایا تو یہ کلمات آپ کی زبان مبارک پر جاری ہوئے: ”اللہ اکبر کبیراً والحمد للہ کبیراً وسبحانہ اللہ بکرہ واصلاً“ اور یہ آپ کا سب سے پہلا کلام تھا۔ (اخراج ابی همکی عن ابن عباس کذافی الحصالص، صفحہ ۵، ج ۱، بحوالہ سیرت خاتم الانبیاء صفحہ ۱۲)

لہذا اپنے بچوں کو یہ مبارک کلمات بھی سکھائیں اور ان کی تعلیم و تربیت پر خاص توجہ دیں، ان کو اسلامی آداب سکھائیں، ایک ایک آداب سکھانے پر انشاء اللہ اجر و ثواب ملے گا اور والدین کی طرف سے اپنی اولاد کو اسلامی آداب سکھاناسب سے بہتر اور افضل عطیہ اور تحفہ ہے۔

حدیث میں ہے:

ترجمہ: ”رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کسی باپ نے اپنی اولاد کو اچھے ادب سے بہتر کوئی عطا یہ تجھے نہیں دیا۔“ (ترمذی شریف صفحہ ۷۱ ج ۲، باب ماجاء فی ادب الولد ابواب البر والصلة) نیز حدیث میں ہے: ترجمہ: ”رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا مرد کا اپنے بچہ کو ادب سکھانا ایک صاف (تقریباً ساڑھے تین کلو) غلہ خیرات کرنے سے بہتر ہے۔“ (ترمذی شریف صفحہ ۷۱ ج ۲، باب ماجاء فی ادب الولد)

اللہ تعالیٰ کی رحمت کی قدر کیجئے۔ آپ اپنے بچہ کو ایک ادب سکھائیں گے اس پر بھی آپ کو اجر و ثواب ملتا ہے۔ مثلاً والدین نے بچہ کو سکھایا۔ اسم اللہ پڑھ کر کھاؤ، یہ ایک ادب سکھانا ہوا اور یہ سکھانے پر ساڑھے تین کلو غلہ خیرات کرنے کا ثواب ملے گا اور جیسے ماں باپ نے بچہ کو سکھایا، میٹھ کر پانی پیا کرو تو ان سانس میں پیوسید ہے ہاتھ سے کھاؤ، ہاتھ دھو کر کھانا کھاؤ، اپنے آگے سے کھاؤ، دستر خوان پر کھانا گرجائے تو اسے انھا کر کھا لو، بڑن صاف کر لیا کرو، بڑوں کو سلام کرو، انکا ادب کرو، ان کے سامنے زبان درازی نہ کرو، گھر میں داخل ہونے کے وقت سلام کرو، وغیرہ وغیرہ۔ ایک ایک ادب سکھانے پر ساڑھے تین کلو غلہ خیرات کرنے کا ثواب ملے گا۔ اسی طرح بچوں کو اسلامی آداب سکھائے جائیں، ہمارا معاشرہ اور ہر مسلمان کے گھر کا ماحول اسی طرح ہونا چاہیے۔ رہن، سہن، کھانے پینے، لباس وغیرہ ہر چیز میں اسلامی طریقہ اور سنت کو اختیار کرنا چاہیے، بچوں کی تربیت اسی انداز سے کرنا چاہیے۔

اس کے برعکس آج کل مسلمانوں میں خاص کر انگریزی تعلیم یافتہ طبقہ میں غیروں کی نقل کا طریقہ چل پڑا ہے۔ بچوں کی تربیت بھی اسی انداز پر کرتے ہیں جو غیروں میں رائج ہے۔ آپس میں ملنے جلنے کے وقت جو الفاظ اور اصطلاحات ان کے بیہاں رائج ہیں جیسے گذمارنگ، گذناٹ وغیرہ وغیرہ، وہی الفاظ مسلمان بھی اپنے بچوں کو سکھاتے ہیں جو لباس غیر اپنے بچوں کو پہناتے ہیں اسی انداز کا لباس مسلمان بھی اپنے بچوں کو پہنانے لگے ہیں۔ خصوصاً جو بچے نزسری جاتے ہیں ان کی تربیت عموماً غیر اسلامی طریقہ پر ہوتی ہے۔ مسلمانوں کو اس پر خاص توجہ دینا چاہیے۔ وہی مروعوبیت ختم کر کے اپنا اسلامی طرز معاشرہ تبدیل اور ملی شخص قائم رکھنے کا پورا عزم اور لباس کے لیے پوری کوشش ہونی چاہیے جس طرح یہ مسلمانوں کا انفرادی مسئلہ ہے، اجتماعی مسئلہ بھی ہے۔ لہذا انفرادی طور پر بھی اپنے گھروں کا ماحول اور طرز معاشرت اسلامی طریقہ پر بنانے کی ضرورت ہے۔ اسی طرح اجتماعی طور پر بھی اس کی کوشش کرنا ضروری ہے۔

بچوں کا ذہن بہت صاف سترہ ہوتا ہے اُنکی جیسی وہی تربیت کی جائیگی اسکے مطابق بچوں

کے ذہن میں وہ باتیں جنمیں گی۔ اگر اسلامی انداز پر تربیت کی گئی تو انشاء اللہ وہ بڑا ہو کر بھی اسی انداز پر رہے گا اور اگر غیروں کے طریقہ پر اس کے تربیت کی گئی تو وہی طرز زندگی اس کے اندر آئے گی اس لیے بچ کے دیندار بننے اور بڑنے کی پوری ذمہ داری ماں باپ پر ہے۔ حدیث میں حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا ہر بچہ فطرت سلیمانہ پر پیدا ہوتا ہے۔ یعنی دین اسلام اور حق بات قبول کرنے کی اسکے اندر پوری صلاحیت ہوتی ہے مگر اس کے والدین (غلط تعلیم و تربیت سے) اسے یہودی بنادیتے ہیں یا نصرانی (عیسائی) بنادیتے ہیں یا (مجوسی)۔ (مشکوٰۃ شریف صفحہ ۲۱)

لہذا اگر ہم اپنی اور اپنے اہل و عیال کی آخرت بنانا اور ان کو جہنم کی آگ سے محفوظ رکھنا چاہتے ہیں تو غیروں کے طور و طریقے چھوڑ کر خود کو بھی سچا پاک مسلمان بنانا ہو گا اور بچوں کو بھی بچپن سے ہی ضروری دینی تعلیم اور اسلامی تہذیب و آداب سے روشناس کرانا ہو گا اور اپنا طرز معاشرہ اسلام اور سنت طریقہ کے مطابق بنانا ہو گا اور اپنے گھروں میں بھی سنت طریقوں اور اسلامی طرز زندگی کو اختیار کرنا ہو گا۔ نمازوں کی پابندی، قرآن مجید کی تلاوت اور سکھنے سکھانے کا ماحول پیدا کرنا ہو گا اور صاف بات یہ ہے کہ اپنے گھروں کو ناج گانے، ٹی وی، دی سی آر سے پاک صاف کرنا ہو گا۔

کس قدر افسوس کی بات ہے کہ حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم جس ناج گانے کو مٹانے کیلئے تشریف لائے تھے آج وہی ناج گانوں کے سامان مسلمانوں کے گھروں میں ہے۔ صحیح اور حق بات یہ ہے کہ ٹی وی دی سی آر اس قدر خطرناک اور نقصان دہ ہے کہ اسکی موجودگی میں کوئی تعلیم اور کوئی تربیت موثر نہیں ہو سکتی۔ خدار اپنے گھروں سے اس لعنت کو دور کرو جس نے اسلامی حیا کا جتنا زہ نکال کر رکھ دیا ہے۔

کس قدر بے حیائی کی بات ہے کہ گھر میں باپ، بیٹی، ماں، بیٹا، بھائی، بہن ایک جگہ بیٹھ کر ٹی وی پر انتہائی فحش اور حیا سوز مناظر دیکھتے ہیں، بچے بچپن ہی سے جب اس قسم کے مناظر دیکھیں گے تو ان کے اندر حیا پیدا ہو گی یا بے حیائی۔ اللہ پاک تمام مسلمانوں کو صحیح بات سمجھنے اور اس پر عمل کی توفیق عطا فرمائے۔ آمين۔

حاصل یہ ہے کہ بچوں کی تعلیم و تربیت از حد ضروری ہے اور گھروں کا ماحول سنت طریقہ کے مطابق بنانا ضروری ہے۔ غیروں کی نقل کرنے کے بجائے اسلامی طرز زندگی کو اختیار کیا جائے۔ ہم غیروں کے الفاظ اور ان کی اصطلاحات استعمال کرتے ہیں اس کے بجائے حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے مختلف اوقات اور مختلف احوال کی جو دعائیں تعلیم فرمائی ہیں وہ دعائیں بچوں کو یاد کرانے اور ان پر عمل کروانے کا اہتمام کیا جائے۔ ان دعاؤں میں بڑی برکتیں ہیں اور بہت جامع

دعا میں ہیں۔ بچپن ہی سے بچوں کو اگر دعائیں یاد ہو جائیں گی اور بچے ان کو پڑھنے کے عادی ہو جائیں گے تو بڑے ہو کر بھی انشاء اللہ اس پر عامل رہیں گے اور آپ کے لیے صدقہ جاری ہو جائیں گے۔ فقط اللہ اعلم بالصواب۔ (فتاویٰ رحیمیہ)

### دینی تعلیم پر دنیوی تعلیم کو ترجیح دینا اور اس کے نتائج و احکام

سوال: مسلمانوں کا بہت بڑا طبقہ دینی علوم اور اسی طرح دنیوی تعلیم سے بھی بے بہرہ ہے اور اس کا ان کو احساس بھی نہیں ہے اور جن لوگوں کو تعلیم میں رغبت ہے ان میں اکثریت ایسے لوگوں کی ہے جو دنیوی تعلیم اور بڑی ڈگریوں کے حصول کو اپنی معراج سمجھتے ہیں اس کے لیے ہر قسم کی قربانی دینے کیلئے تیار رہتے ہیں۔ اس کے مقابل دینی تعلیم کی طرف کوئی توجہ نہیں اور نہ اس کا کوئی اہتمام ہوتا ہے۔ براۓ نام کچھ دینی تعلیم دلادی جاتی ہے آپ سے گزارش ہے کہ دینی تعلیم کی اہمیت پر تفصیل سے روشنی ڈالیں اور اہل و عیال کی رہنمائی فرمائیں؟ بینوا تو جروا

جواب: حامد اور مصلیاً و مسلماً جو باقیں آپ نے سوال میں درج فرمائی ہیں وہ بہت ہی قابل افسوس اور لاائق اصلاح ہیں۔ فی زمانہ یہ صورت حال صرف آپ کے یہاں نہیں ہے بلکہ عام مرض ہے جو ہیضہ اور طاعون کی طرح پھیلا ہوا ہے اور مسلمانوں کا بہت بڑا طبقہ اس مرض میں مبتلا ہے۔

اللہ تعالیٰ ہم سب کی حفاظت فرمائیں۔ آمین

یہ صورت حال ہماری نسل کی ایمان کے بقاء اور حفاظت کے لیے بہت ہی خطرناک ہے۔ مسلمانوں کو انفرادی اور اجتماعی طور پر اس کی فکر اور اس اہم مسئلہ پر توجہ دینے کی فوری ضرورت ہے اور عملی قدم اٹھانا بھی ہو گا ورنہ ہمارے ملی شخص کا بقاء اور ہماری نئی نسل کے ایمان کی حفاظت بڑے خطرہ میں پرستی ہے۔ اللہ تعالیٰ ایسی بری حالت اور نگیں نتائج سے پوری ملت اسلامیہ کی حفاظت فرمائیں اور دینی تعلیم کی اہمیت ہمارے دلوں میں پیدا فرمائیں۔ آمین۔ بحرۃ النبی الامی صلی اللہ علیہ وسلم۔

جو باقی سوال میں ہیں وہ حقیقت اور بالکل صحیح ہیں۔ جب ہم اپنے معاشرہ پر نظر ڈالتے ہیں تو عام صورت حال یہی نظر آتی ہے کہ بچوں اور بچیوں کی دینی تعلیم براۓ نام ہی ہے اور ایک رسم کے طور پر دینی تعلیم دلادی جاتی ہے جس قدر فکر اور توجہ دنیوی تعلیم کی طرف ہے اتنی فکر دینی تعلیم کی طرف نہیں ہے۔ حد توبہ یہ ہے کہ ہمارے معاشرہ کی نوجوان لڑکیاں بھی سکولوں اور کالجوں میں نظر آتی ہیں جب کہ یہ ہی بچیاں عام طور پر دینی تعلیم سے بالکل بے بہرہ ہوتی ہیں۔ نہ قرآن مجید پڑھنا آتا ہے نہ ضروریات دین سے واقفیت ہوتی ہیں۔ ان کی زندگی میں نہ دین ہے نہ دین

کی عظمت اور نہ دین پر عمل۔ دنیوی تعلیم پر اس قدر انہا کہے کہ ایمان اور دین کی نیخ و بنیاد تک لگتی جا رہی ہے مگر اس کا احساس بھی نہیں۔ آج تقریباً مسلمانوں کے معاشرہ کی یہی حالت ہے۔ مرحوم اکبرالہ آبادی نے بالکل صحیح فرمایا ہے:

نظر ان کی رہی کالج میں بس علمی فوائد پر گرا کیں چکے چکے بجیاں دینی عقائد پر ہم دنیوی تعلیم سے منع نہیں کرتے مگر شکایت اور گلہ یہ ہے کہ ہم نے اپنے طرز عمل سے دنیوی تعلیم کو دینی تعلیم پر فوقیت اور اہمیت دے رکھی ہے۔ دنیوی تعلیم غالب اور دینی تعلیم مغلوب ہے اور اس کی شکایت قرآن مجید میں بھی موجود ہے۔ ارشادِ خداوندی ہے:

ترجمہ: ” بلکہ تم دنیوی زندگی کو مقدم رکھتے ہو حالانکہ آخرت (دنیا سے) بدرجہا بہتر اور پائیدار ہے۔“ مفسر قرآن حضرت مولانا شبیر احمد عثمانی تحریر فرماتے ہیں:

”یعنی یہ بھلائی جس کا بیان اوپر کی آیات میں ہوا، تم کو کیسے حاصل ہو جب کہ آخرت کی فکر ہی نہیں بلکہ دنیائی زندگی اور یہاں کے عیش و آرام کو اعتقاد ایا عملماً آخرت پر ترجیح دیتے ہو۔ حالانکہ دنیا حقیر و فانی اور آخرت اس سے کہیں بہتر اور پائیدار ہے۔ پھر تجب ہے کہ جو چیز کما و کیفما ہر طرح افضل ہوا سے چھوڑ کر مفضول کو اختیار کیا جائے؟“ (سورہ اعلیٰ، پارہ ۳۰)

اللہ تعالیٰ نے اس عالم اسباب میں ہر چیز کا تریاق رکھا ہے جو اس کے زہر میلے اور (خراب اثرات کو ختم کرتا ہے) دنیوی اور عصری تعلیم کے زہر کے لیے قرآن و حدیث دینی تعلیم اور اسلامی تربیت تریاق ہے۔ اگر ہمارے بچوں نے بنیادی تعلیم ٹھوس طریقہ پر حاصل نہ کی اور اسلامی عقائد اور احکامات کا علم بقدر فرض بھی حاصل نہ کیا اور علماء کرام سے ربط و ضبط اور تبلیغی کاموں سے وابستگی نہ رکھی تو عصری (دنیوی) تعلیم ہم کو ضلالت اور ہلاکت تک پہنچا کر چھوڑے گی اور دنیا و آخرت میں اس کا زبردست خمیازہ بھگلتنا پڑے گا۔ یہ بات احتقر تنہا نہیں کہہ رہا ہے، ہمارے اکابر اور سربراہوں نے بھی یہ بات لکھی اور کہی ہے۔

ہندوستان کی جنگ آزادی کے مجاہدِ جلیل اسیرِ مالا شیخ الہند حضرت مولانا محمود حسن رحمۃ اللہ کا ارشاد ہے کہ اگر انگریزی تعلیم کا آخری اثر یہی ہے جو عموماً دیکھا گیا ہے کہ لوگ فرانسیس کے رنگ میں رنگ جائیں پاٹھدانہ گستاخیوں سے اپنے مذہب اور مذہب والوں کا مذاق اڑا میں یا حکومت وقت کی پرستش کرنے لگیں تو ایسی تعلیم پانے سے ایک مسلمان کے لیے جاہل رہنا ہی اچھا ہے۔ (خطبہ

صدرت جلسہ افتتاحیہ مسلم یونیورسٹی علی گڑھ ۱۹۲۰ء، بحوالہ فتاویٰ رحیمیہ اردو، نمبر ۲۱، جلد اول) حکیم الامت حضرت مولانا اشرف علی تھانوی رحمۃ اللہ فرماتے ہیں کہ آج کل تعلیم جدید کے متعلق علماء پر اعتراض کیا جاتا ہے کہ یہ لوگ تعلیم جدید سے روکتے ہیں اور اس کو ناجائز بتاتے ہیں حالانکہ میں بہ قسم کہتا ہوں کہ اگر تعلیم جدید کے آثار نہ ہوتے جو علی العموم اس وقت اس پر مرتب ہو رہے ہیں تو علماء ہرگز اس سے منع نہ کرتے۔ لیکن اب دیکھ لجئے کہ کیا حالت ہو رہی ہے جس قدر جدید تعلیم یافتہ ہیں بہ استثناء شاذ و نادر ان کو نہ نماز سے غرض ہے نہ روزے سے نہ شریعت کے کسی دوسرے حکم سے بلکہ ہربات میں شریعت کے خلاف ہی چلتے ہیں اور پھر کہتے ہیں کہ اس سے اسلام کی ترقی ہو رہی ہے۔ (فصل اعلم والعمل ۸)

سرید مرحوم لکھتے ہیں:

”ای طرح لڑکیوں کے سکول بھی قائم کیے گئے ہیں جنکے ناگوار طرز نے یقین دلا دیا کہ عورتوں کو بدھلنا اور بے پرده کرنے کیلئے یہ طریقہ نکالا گیا ہے۔“ (اسباب بغاوت ہند، بحوالہ فتاویٰ رحیمیہ ۲۳)

میرفضل الحق وزیر اعظم صوبہ بنگال نے ۱۹۳۸ء میں آل انڈیا مسلم ایجوکیشن منعقدہ پشنے کے اجلاس کی صدارت کرتے ہوئے فرمایا کہ جس قسم کی تعلیم (کالج اور اسکول میں) ان کو دی گئی ہے دراصل نہ اس نے ان کو دنیا کا رکھا ہے نہ دین کا۔

اگر ایک مسلمان بچے نے اوپنی سی تعلیم کی ڈگری حاصل کر بھی لی لیکن اس کوشش میں مذہب کا دامن اس کے ہاتھ سے چھوٹ گیا تو اس کا ڈگری حاصل کرنا قوم کے لیے کیا مفید ہو سکتا ہے؟ مفید اس وقت ہو سکتا ہے جب مسلمان رہ کر ترقی کرے، کیا خوب کہا ہے اکبرالہ آبادی نے:

فلسفی کہتا ہے کیا پرواہ ہے اگر مذہب گیا      میں یہ کہتا ہوں بھائی یہ گیا تو سب گیا

( مدینہ اخبار سہ روزہ، بجنور، ۱۹۳۸ء، اکتوبر ۱۹۳۸ء، رحیمیہ ۱-۲۳)

مسلم لیکی اخبار منشور (دہلی) کے مدیر محسن ریاض ۹ جون ۱۹۳۰ء کے اداریہ میں لکھتے ہیں کہ ”گزشتہ تیس برس سے مسلمان بچے بالعموم صرف انگریزی اسکولوں میں تعلیم پار ہے ہیں اس کا نتیجہ یہ ہوا کہ اس دور کے جتنے تعلیم یافتہ ہیں وہ اسلامی کلچر، اخلاق اور اسلامی تصورات سے بالکل نابلد ہیں۔“ ڈاکٹر ہنر کا قول ہے کہ ”ہمارے انگریزی اسکولوں میں پڑھا ہوا کوئی نوجوان ہندو یا مسلمان ایسا نہیں جس نے اپنے بزرگوں کے مذہبی عقائد کو غلط سمجھنا نہ سیکھا ہو۔

( مسلمان ہند صفحہ ۱۴۳، بحوالہ فتاویٰ رحیمیہ، صفحہ ۲۳ جلد نمبر ۱)

علامہ اقبال مرحوم ایک نظم میں جس کا عنوان ”فردوس جامیں ایک مکالمہ ہے“، اپنا خیال یوں ظاہر فرمائے ہیں:

ہاتھ نے کہا مجھ سے کہ فردوس سے ایک روز  
حالی سے مخاطب ہوئے یوں سعدی شیراز  
کچھ کیفیت مسلم ہندی کی تو بیان کر  
درماندہ منزل ہے کہ مصروف تگ و تاز  
نہ ہب کی حرارت بھی ہے کچھ اس کی رگوں میں  
تحی جس کی فلک سوز کبھی گرمی آواز  
باتوں سے ہوا شیخ کی حالی متاثر  
رو رو کے کہنے لگا کہ اے صاحب اعزاز  
جب پیر فلک نے ورق ایام کا پلٹا  
آئی یہ صدا پاؤ گے تعلیم سے اعزاز  
آیا ہے مگر اس سے عقیدہ میں تزلزل  
دنیا تو ملی طائر دیں کر گیا پرواز  
دین ہو تو مقاصد میں بھی پیدا ہو بلندی  
فطرت ہے جوانوں کی زمیں گر و زمیں تاز  
بنیاد لرز جائے جو دیوار چمن کی  
ظاہر ہے کہ انعام گلتان کا ہے آغاز  
پانی نہ ملا زمزم ملت سے جو امی کو  
پیدا ہیں نئی پود میں الحاد کے انداز  
تھجھیں نہ کہیں ہند کے مسلم مجھے غماز  
فرماتوں یافت اذان خار کہ رشیم  
دیبانتوں یافت اذان ہشیم کہ رشیم

یہ ہیں عصری (دنیوی انگریزی) اعلیٰ تعلیم کے نتائج جس کا اعتراف ہمارے بڑوں اور  
قاائدِ دین قوم نے کیا ہے۔ لہذا اس کے غلط نتائج سے حفاظت کے لیے ہمیں تدبیر اختیار کرتا ہے اور  
اچھی طرح اس پر غور و فکر کرتا ہے تاکہ ہمارے موجودہ اور آئندہ آنے والی قیامت تک کی نسلوں

کے ایمان و اعمال کی حفاظت ہو سکے اور دنیا کے ہر خطہ اور جماعت کے مسلمانوں کو اس کی فکر کرنا ہے اور میری یہ دعوت فکر صرف آپ حضرات کو نہیں ہے بلکہ دنیا کے ہر مسلمان سے ہے اور وہ تدبیر یہ ہے کہ ہمارے پچھے دینی نہ بھی بنیادی ضروری تعلیم پوری طرح حاصل کریں۔ اسلامی تعلیمات و احکامات کو اور ایمان کے تقاضوں کو اچھی طرح سمجھ لیں اور اسلامی تمدن، اسلامی اخلاق اور عادات پر بھی مضبوطی سے قائم رہیں۔ علماء کرام سے رابط وضبط اور دینی و تبلیغی کام سے پوری طرح وابستگی قائم رکھیں اور اس کے ساتھ عصری تعلیم حاصل کریں تو انشاء اللہ اس کے زہر لیلے اثرات سے حفاظت ہو سکتی ہے۔ اکبرالہ آبادی نے بڑے پتہ کی بات کہی ہے:

تم شوق سے کانج میں پھلو پارک میں پھولو  
جائز ہے غباروں میں اڑو چرخ میں جھولو  
بس ایک خن بندہ ناقیز کا رہے یاد  
اللہ کو اور اپنی حقیقت کو نہ بھولو

اگر حقیقت پر غور کیا جائے تو علم درحقیقت وہی ہے جو انسان کے دل میں اللہ رب العزت کی معرفت اور اس کا خوف و خشیت پیدا کرے۔ انسان اپنی حقیقت کو پہچانے اور اس کے اندر عجز و تواضع اور اپنی خواہشات اور حرص ختم کرنے کا جذبہ پیدا ہو۔ قبر اور آخرت کی زندگی کا استحضار حاصل ہو۔ ایک فارسی شاعر نے کہا کہ جس کا مفہوم ہے کہ:

”علم حقیقت میں وہ ہے کہ جو تمہیں سیدھی راہ دکھائے، گراہی کے زمگ کو دل سے دور کر دے، حرص اور خواہش کو دل سے باہر نکال دے، خوف و خشیت تمہارے دل میں زیادہ کر دئے اسے علم کہتے ہیں۔“ ایک اور شعر ہے:

علم دین فقه است تفسیر و حدیث  
ہر کہ خواند غیر ازیں گردد خبیث  
(علم دین، فقه، تفسیر اور حدیث ہے۔ جو شخص ان علوم کو چھوڑ کر محض دنیاوی تعلیم پر اکتفا کرے اور اس پر نازکرے تو ایسا شخص عارف نہیں بلکہ خبیث بنے گا۔) شیخ سعدی کا قول ہے:

علم کہ راہ بحق نہ نماید جہالت است  
(وہ علم جو راہ حق (صراط مستقیم) نہ دکھائے وہ علم نہیں جہالت ہے)

بہر حال اپنی اولاد کو اسلامی اور دینی تعلیم دلاتا از حد ضروری اور اسلامی فریضہ ہے۔ قیامت

کے دن ہم سے اس کی باز پرس ہوگی۔ حدیث میں ہے کہ قیامت کے دن باپ سے سوال ہو گا کہ تم نے اس بچہ کو کیا تعلیم دی تھی اور کیا ادب سکھایا تھا۔

بچہ کے سدھرنے اور بگڑنے کی پوری ذمہ داری والدین پر ہے۔ بچہ بہت اچھی صلاحیت لے کر دنیا میں آتا ہے مگر والدین غلط تربیت سے اس کی صلاحیت کو خراب کر دیتے ہیں۔

حدیث شریف میں ہے کہ محسن انسانیت حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ ہر بچہ فطرت سیمہ پر پیدا ہوتا ہے۔ (یعنی اسکے اندر دین اسلام اور صحیح طریقہ قبول کرنے کیلئے پوری صلاحیت ہوتی ہے) مگر اسکے والدین (غلط تربیت سے) اسے یہودی یا نصرانی یا مجوسی بنادیتے ہیں۔ (مکملۃ شریف، صفحہ ۲۱)

قرآن مجید میں ارشاد خداوندی ہے کہ ”اے ایمان والو! تم خود کو اور اپنے گھروں کو (جہنم کی) آگ سے بچاؤ۔“ (اتحریم، آیت ۸)

معارف القرآن میں ہے کہ اس آیت میں عام مسلمانوں کو حکم ہے کہ جہنم کی آگ سے اپنے آپ کو بھی بچائیں اور اپنے اہل و عیال کو بھی۔ آیت میں لفظ ”اہلیکم“ میں اہل و عیال سب داخل ہیں جن میں بیوی، اولاد، غلام، باندیاں سب شامل ہیں اور بعد نہیں کہ ہمہ وقتی نوکر چاکر بھی غلام اور باندیوں کے حکم میں ہوں۔

ایک روایت میں ہے جب یہ آیت نازل ہوئی تو حضرت عمر رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے دریافت کیا کہ خود کو آگ سے بچانے کی فکر تو سمجھ میں آگئی مگر گھروں کو کس طرح ہم جہنم سے بچائیں؟ تو آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ اس کا طریقہ یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ نے تم کو جن کاموں سے منع فرمایا ہے ان کاموں سے سب کو منع کرو اور جن کاموں کے کرنے کا حکم دیا ہے ان کاموں کو کرنے کا حکم اپنے اہل و عیال کو بھی دو تو یہ عمل انہیں جہنم کی آگ سے بچا سکے گا۔ (روح المعانی)

حضرات فقہاء کہتے ہیں کہ اس آیت سے ثابت ہوا کہ ہر شخص پر فرض ہے کہ اپنی بیوی اور اولاد کو فرائض شرعیہ اور حلال و حرام کی تعلیم دے اور اس پر عمل کرانے کے لیے کوشش کرے اور بعض بزرگوں نے فرمایا ہے کہ قیامت کے دن سب سے زیادہ عذاب میں وہ شخص ہو گا جس کے اہل و عیال دین سے جاہل و غافل ہوں۔ (روح المعانی) (معارف القرآن) لہذا ہر مسلمان پر ضروری ہے کہ خود بھی ضروری دینی علم حاصل کرے اور اس پر عمل پیرا ہو اور اپنے دل میں دین و شریعت کی عظمت اور اللہ تعالیٰ کے پیارے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی مبارک اور نورانی سنتوں کا احترام پیدا

کرے اس پرختی سے عمل کرے اور سب سے بڑھ کر قرآن مجید سے تعلق پیدا کرے اور اپنی اولاد کو بھی دینی تعلیم قرآن و سنت سے آراستہ و پیراست کرے ان کو اس پر عمل پیرا ہونے کی ہدایت کرے۔ ماضی میں مسلمان عروج و ارتقاء کی جس بلندی پر پہنچے اس کا بنیادی سبب قرآن اور اسلامی تعلیمات سے ہے پناہ لگاؤ اور اس پرختی سے عمل تھا، قرآن نے مسلمانوں کو جو تعلیمات دی تھیں، مسلمان ان پر عمل پیرا تھے ہر معاملہ میں اپنی خواہشات کو پیچھے اور شرعی احکامات کو مقدم رکھتے تھے۔ آج بھی ہمارے اندر ایسے ہی بلند جذبات پیدا کرنے کی ضرورت ہے۔

آج تو ہم درحقیقت برائے نام مسلمان ہیں۔ اسلامی تعلیمات، اسلامی تمدن، اسلامی وضع قطع اور اسلامی اخلاق و تہذیب سے ہم کوسوں دور ہیں اور ہمارا گلہ یہ ہے دنیا میں مسلمان پر یثاث ہیں، ان کا کوئی اثر نہیں، دنیا کی قومیں ان کو لقہ تربنائے ہوئے ہیں۔ اگر ہمارے اندر ایمان کی حقیقت اور ایمانی قوت و محیت ہو تو انشاء اللہ یہ حالت ختم ہو سکتی ہے، ایمان کامل اور ایمان حیقیقی پر ہی اللہ تعالیٰ کا وعدہ ہے۔ ارشاد خداوندی ہے اور تم ہمت مت ہارو اور رنج مت کرو، غالب تم ہی رہو گے۔ اگر تم پورے مومن رہے۔ اس لیے اہل ایمان سے بہت واضح الفاظ میں عرض کرتا ہوں کہ ہماری کامیابی کا واحد راستہ صرف یہی ہے کہ قرآن مجید اور اسلامی تعلیمات سے گہری و ڈچپی پیدا کریں اور اپنی اولاد اور مسلمانوں کے بچوں کو بھی دینی علوم سے آراستہ پیراست کریں۔ اس نعمت سے اپنے بچوں کو محروم رکھنا بہت عظیم خرمان ہے۔

ایک شاعر نے خوب کہا ہے:

لِيْسَ الْيَتِيمُ الَّذِيْ قَدْمَاتِ وَالَّدُهُ      ان الْيَتِيمَ يَتِيمُ الْعِلْمِ وَالْأَدْبُ  
”وَهُبَّجَهُ جَسْ كَهْ بَأْپَ كَا اِنْتِقالَ هُوَ گِيَا هُوَ صَرْفُ وَهِيَ يَتِيمُ نَهِيْسَ ہے بَلَكَهُ وَهُبَّجَهُ يَتِيمُ ہے جو بَأْپَ کَهْ ہوَتَهُ ہوَتَهُ دِينِيِّ عِلْمَوْمَ اُور اِسْلَامِيِّ اَدْبَ سے مَحْرُومَ رَهَا ہو۔“

خلاصہ کلام یہ ہے کہ ماں باپ پر اولاد کا سب سے بڑا حق یہ ہے کہ ان کو اسلامی تعلیمات سے خوب اچھی طرح سے واقف کریں، صرف رسمی طور پر کچھ ابتدائی دینی تعلیم دینا کافی نہیں بلکہ عصری علوم کے ساتھ دینی اسلامی تعلیمات اور تہذیب و اخلاق سے بھی ان کو آراستہ کیا جائے۔ یہ ان کام اس باپ پر بہت بڑا حق ہے جسے پورا کرنا اور اس پر پوری توجہ دینا ہمارا دینی ولی فریضہ ہے۔ اس کے بغیر ہم اپنے فریضہ سے سکدوش نہیں ہو سکتے۔

اسی طرح قوم کے سربراہ اور قائدین پر لازم ہے کہ جگہ جگہ اپنے علاقوں، اپنی بستی، اپنے

محلوں میں بھی مدارس اسلامیہ اور مکاتب قرآنیہ قائم کریں اور مسلمانوں کے بچے اور بچیوں کے لیے دینی تعلیم کا بہتر سے بہتر انتظام کریں اور اس کے ساتھ ساتھ بچوں کے والدین اور اولیاء سے بھی عرض ہے کہ اپنے بچوں کی دینی تعلیم کی پوری نگرانی کریں۔ بچہ کو پابندی کے ساتھ مدرسہ بھیجیں۔ بچے نے سبق یاد کیا یا نہیں اس کی بھی فکر کریں۔ ہم اسکول کی تعلیم کے لیے کس قدر متغیر رہتے ہیں، ہمیں یہ فکر بھی سوار رہتی ہے کہ بچہ اسکول گیا یا نہیں؟ اس نے اسکول کا سبق یاد کیا یا نہیں؟ اسکول لانے لے جانے کا پورا انتظام بلکہ اسکول کے ساتھ ٹیوشن کا بھی انتظام ہوتا ہے۔ کاش اتنی فکر اور توجہ قرآن مجید اور دینی تعلیم کی طرف ہوتی جو ہماری اصل اور بنیادی چیز ہے۔ یاد رکھئے ہم اپنے بچوں کو اسلامی تعلیم اور اسلامی تہذیب و آداب سے بہتر کوئی چیز نہیں دے سکتے۔ اس سے انشاء اللہ ان کی دنیا و آخرت بنے گی۔ آپ کے انتقال کے بعد ایسے بچے آپ کے لیے ایصال ثواب کریں گے اور دعائے مغفرت کریں گے۔ حدیث شریف میں ہے کہ کسی باپ نے اپنے بچے کو ادب سے بہتر کوئی تحفہ نہیں دیا۔ ایک اور حدیث میں ہے کہ اپنی اولاد کو ادب سکھانا ایک صاع غلہ خیرات کرنے سے بہتر ہے۔

اللہ تعالیٰ ان تمام باتوں پر عمل کرنے کی ہم سب کو توفیق عطا فرمائیں۔ ایمان پر استقامت اور صراط مستقیم پر گام زن رکھیں اور پوری نسل کے ایمان کی حفاظت فرمائیں اور ہر ایک کو اپنے اپنے وقت موعود پر حسن خاتمه نصیب فرمائیں، اپنی رضا عطا فرمائیں اور ہمارے دلوں میں دینی علوم کی عظمت اور اس کی طرف توجہ دینے اور جگہ جگہ مکاتیب قرآنیہ اور مدارس اسلامیہ قائم کرنے کی توفیق عطا فرمائے۔ آمین۔ بحر متہ سید المرسلین صلی اللہ علیہ وسلم تسلیماً کشراً کشراً۔ فقط اللہ اعلم۔ (فتاویٰ رحیمیہ)

### تعلیم نسوال کی اہمیت

سوال: آج کل بڑی عمر کی لڑکیوں اور دین سے ناواقف عورتوں کی دینی تعلیم کا مسئلہ بہت اہم ہو گیا ہے، لڑکیاں عموماً اسکول اور کالج کی دلدادہ ہوتی ہیں اور ان کے ماں باپ کا رجحان بھی اسی طرف ہوتا ہے اور اسکول و کالج کا ماحول کس قدر خراب ہے وہ بالکل ظاہر ہے۔ لڑکیاں عموماً ضرورت دین سے ناواقف ہوتی ہیں، ان کے مخصوص مسائل سے بھی بے خبر ہوتی ہیں۔ ہماری کوشش یہ ہے کہ ہم کسی طرح اسکول کالج سے ان کی رغبت ہٹا کر دینی تعلیم کی طرف ان کو راغب کریں اور اس مقصد کے پیش نظر ہم نے محلہ میں ان کے لیے دینی تعلیم کا انتظام کیا ہے جس میں

لڑکیاں پوری پابندی کے ساتھ آمد و رفت کرتی ہیں اور سند یافتہ معلمات ان کو قرآن مجید با تجوید اور ضروری مسائل کی تعلیم دیتی ہیں اور اس کے ساتھ ساتھ امور خانہ داری، کھانا پکانا، سینا پرونا وغیرہ بھی ان کو سکھایا جائے تو اس طرح محلہ میں ان کے لیے دینی تعلیم کا انتظام شرعاً کیسا ہے؟ اس میں تعاون کرنا چاہیے یا نہیں؟ امید ہے تفصیل جواب مرحمت فرمائیں گے؟ بینوا توجروا

**جواب:** حضرت انس رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے مروی ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا: علم حاصل کرنا ہر مسلمان مرد اور ایک روایت کے مطابق (ہر مسلمان عورت) پر فرض ہے۔ (المحدث)

منظہ ہر حق میں مذکورہ حدیث کی تشریع کرتے ہوئے تحریر فرمایا ہے اور طلب کرنا علم کا فرض ہے۔

مرا علم سے وہ علم ہے کہ جس کی ضرورت پڑتی ہے۔ مثلاً آدمی جب مسلمان ہوا تو واجب ہوا اس پر معرفت صافع کی اور اس کے صفات کی اور جاننا نبوت رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کا اور سوائے ان کے ان چیزوں کا کہ ایمان بدون ان کے صحیح نہیں اور جب نماز کا وقت آیا تو واجب ہوا علم احکام نماز کا سیکھنا۔ جب رمضان آیا تو واجب ہوا علم احکام روزوں کا اور جب مالک نصاب کا ہوا تو واجب ہوا علم احکام زکوٰۃ کا اور جب نکاح کیا تو حیض و نفاس اور طلاق وغیرہ کے مسائل کا علم حاصل کرنا جو شوہرو بیوی سے متعلق ہے واجب ہوا۔ اسی طرح بیع و شراء (خرید و فروخت) کرنے لگے تو اس کے مسائل سیکھنے واجب ہوں گے۔ اسی پر اول چیزوں کو سمجھ لے۔ غرض کہ جوبات پیش آئے گی اس کا حاصل کرنا بھی فرض ہو گا، اگر نہ کرے گا تو اشد گناہ گار ہو گا۔ (منظہ ہر حق تبھیر یسری، صفحہ ۹۷-۹۸، جلد اول)

اس حدیث سے ثابت ہوا کہ ہر مسلمان مرد اور عورت پر اتنا دینی علم حاصل کرنا فرض ہے جس سے ایمان کی بنیاد توحید و رسالت اور عقائد کی اصلاح ہو سکے۔ اسی طرح اعمال یعنی نماز، روزہ، زکوٰۃ، حج وغیرہ درست اور صحیح طریقہ سے ادا کر سکے اور معاملات، معاشرت اور اخلاق درست ہو جائیں۔

لہذا ضروری علم کا حصول صرف مردوں پر ضروری نہیں، عورتوں اور لڑکیوں پر بھی فرض ہے اور اس کی بے حد اہمیت ہے، عورتیں اگر ضروری دینی علوم سے واقف ہوں گی اور ان کا ذہن دینی علوم سے آراستہ و پیراستہ ہو گا تو وہ اپنی زندگی بھی دین کی روشنی میں صحیح طریقہ سے گزار سکتی ہیں اور اپنی اولاد نیز اپنے متعلقین کی بھی بہترین دینی تربیت کر سکتی ہیں اور بچپن ہی سے بچوں کا ذہن دین کے سانچے میں ڈھال سکتی ہی اور ان کو دینی باتوں سے روشناس کر سکتی ہی۔ اولاد کی تربیت میں ماں کا کردار بہت بنیادی ہوتا ہے۔ لہذا ہر عورت پر اتنا علم حاصل کرنا فرض ہے جس سے وہ اپنے رب کو پہچان سکے اور اپنے عقائد کی اصلاح کر سکے اور غلط قسم کے عقائد، رسوم و رواج سے محفوظ رہے

سکے اور اپنی عبادت نماز، روزہ وغیرہ صحیح طریقہ پر ادا کر سکے اور عورتوں کے مخصوص حیض و نفاس اور استحاصہ کے مسائل سے واقف ہو سکے۔ اس کے برعکس اگر عورت دینی علوم سے واقف نہ ہوگی اور اس کا ذہن دین کے ساتھ میں ڈھلا ہوانہ ہو گا تو نہ وہ خود اپنی زندگی دینی تقاضوں کے مطابق گزار سکتی ہے اور نہ اپنی اولاد کی صحیح دینی تربیت کر سکتی ہے۔

والدین کی بہت بڑی ذمہ داری ہے کہ وہ خود کو بھی اور اپنی اولاد کو بھی دوزخ کی آگ سے بچانے کی فکر کریں۔ ارشاد خداوندی ہے:

”اے ایمان والو! تم اپنے کو اور اپنے گھر والوں کو (دوزخ) کی آگ سے بچاؤ۔“ (سورہ تحریم، پارہ ۲۸)

اور دوزخ کی آگ سے بچانے کا طریقہ یہ ہی ہے کہ ان کی دینی تربیت کریں، ضروری دینی علوم سے ان کو واقف کرانے کا پورا انتظام کریں، بچپن ہی سے ان کو نماز کا پابند بنائیں، حلال و حرام سے واقف کریں اور احکام الہیہ اور ضروریات دین سے باخبر کریں۔

حضرت مولانا مفتی محمد شفیع صاحب معارف القرآن میں تحریر فرماتے ہیں:

اس آیت میں عام مسلمانوں کو حکم ہے کہ جہنم کی آگ سے اپنے آپ کو بھی بچائیں اور اپنے اہل و عیال کو بھی۔ افظاً اہلکم میں اہل و عیال سب داخل ہیں جن میں بیوی، اولاد، غلام، باندیاں سب شامل ہیں اور بعد نہیں کہ ہمہ وقت نو کر چاکر بھی غلام باندیوں کے حکم میں ہوں۔

ایک روایت میں ہے کہ جب یہ آیت نازل ہوئی تو حضرت عمر بن خطاب رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے عرض کیا یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم اپنے آپ کو جہنم سے بچانے کی فکر تو سمجھ میں آگئی (کہ ہم گناہوں سے بچیں اور احکام الہیہ کی پابندی کریں) مگر اہل و عیال کو ہم کس طرح جہنم سے بچائیں۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا اس کا طریقہ یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ نے تمہیں جن کاموں سے منع فرمایا ہے ان کاموں سے ان سب کو منع کرو اور جن کاموں کے کرنے کا تم کو حکم دیا ہے تم ان کے کرنے کا اہل و عیال کو بھی حکم کرو تو یہ عمل ان کو جہنم کی آگ سے بچائے گا۔ (روح المعانی)

حضرات فقہاء نے فرمایا کہ اس آیت سے ثابت ہوا کہ ہر شخص پر فرض ہے کہ اپنی بیوی اور اولاد کو فرائض شرعیہ اور حلال و حرام کے احکام کی تعلیم دے اور اس پر عمل کرانے کے لیے کوشش کرے۔ الی قوله۔ اور بعض بزرگوں نے فرمایا کہ قیامت کے دن سب سے زیادہ عذاب میں وہ شخص ہو گا جس کے اہل و عیال دین سے جاہل و غافل ہوں۔ (روح)

(معارف القرآن، صفحہ ۵۰۳، جلد ۵، سورہ تحریم آیت ۸، پارہ ۲۸)

آیت مبارکہ سے ثابت ہوا کہ ہر شخص پر اولاد کی تعلیم و تربیت لازمی ہے اور اولاد دعام ہے۔ لڑکیاں سب اولاد میں داخل ہیں۔ لہذا جس طرح لڑکوں کی تعلیم و تربیت ضروری ہے اسی طرح لڑکیوں کی تعلیم و تربیت بھی لازم اور ضروری ہے۔

حکیم الامت حضرت مولانا اشرف علی تھانوی رحمۃ اللہ علیہ نے اصلاح انقلاب میں تعلیم نسوان کے متعلق بہت ہی مفید مضمون بعنوان ”اصلاح معاملہ ب تعليم نسوان“ تحریر فرمایا ہے۔ پورا مضمون قابل مطالعہ ہے۔ (ملاحظہ ہوا اصلاح انقلاب، صفحہ ۱۹۰ تا ۲۰۱) یہ مضمون بہشتی زیور حصہ اول میں بھی اسی عنوان سے صفحہ نمبر ۹۵ تا ۱۰۰ پر چھپا ہوا ہے۔ اس مضمون میں حضرت نے تحریر فرمایا ہے:

”غرض عقل اور مشاہدہ دونوں شاہد ہیں کہ بدون علم کے عمل کی تصحیح ممکن نہیں اور عمل کی تصحیح واجب اور فرض ہیں۔ تحصیل علم دین کا فرض ہونا جیسا اور پر دعویٰ کیا گیا ہے عقلاً بھی ثابت ہوا اور سمعاً فرض ہونا اس سے اوپر بیان کیا گیا ہے تو دونوں طرح تحصیل علم دین فرض ہوا۔ پس ان لوگوں کا یہ خیال کہ جب عورتوں کو نوکری کرنا نہیں ہے تو ان کی تعلیم کیا ضروری ہے۔ مخفی غلط تھہراو۔ الی قوله۔ یہ بھی تجربہ سے ثابت ہوا ہے کہ مردوں میں علماء کا پایا جانا مستورات کی ضرورت دینیہ کے لیے کافی وافی نہیں۔ دو وجہ سے اولاً پر وہ کے سبب (کہ وہ بھی اہم الواجبات ہے) سب عورتوں کا علماء کے پاس جانا قریب اتنا ممکن ہے اور گھر کے مردوں کو اگر واسطہ بنایا جائے تو بعض مستورات کو گھر کے ایسے مرد بھی میر نہیں ہوتے اور بعض جگہ مردوں کو خود ہی اپنے دین کا اہتمام بھی نہیں ہوتا تو وہ دوسروں کے لیے سوال کرنے کا کیا اہتمام کریں گے۔ پس ایسی عورتوں کو دین کی تحقیق از بس دشوار ہے اور اگر اتفاق سے کسی کی رسائی بھی ہوئی یا کسی کے گھر میں باپ بیٹا بھائی وغیرہ عالم ہیں تو بھی بعض مسائل عورتیں ان مردوں سے نہیں پوچھ سکتیں۔ ایسی بے تلفی شوہر سے ہوتی ہے تو سب شوہروں کا ایسا ہونا خود عادتاً ناممکن ہے تو ان کی عام احتیاج رفع ہونے کی بجز اس کے کوئی صورت نہیں کہ کچھ عورتیں پڑھی ہوئی ہوں اور عام مستورات ان سے اپنے دین کی ہر قسم کی تحقیقات کر لیا کریں، یہی کچھ عورتوں کو بطریق متعارف تعلیم دین دنیا واجب ہوا۔“

(اصلاح انقلاب، صفحہ ۱۹۳) (بہشتی زیور، صفحہ ۹۹، حصہ اول)

مندرجہ بالا حوالوں سے عورتوں اور لڑکیوں کی دینی تعلیم کی اہمیت ثابت ہوتی ہے۔ لہذا ان کی تعلیم کی طرف توجہ دینا اور اس کا انتظام کرنا بھی ضروری ہے، عورتوں اور لڑکیوں کی دینی تعلیم کا بہترین طریقہ یہ ہے کہ ہر جگہ، ہر بستی میں مقامی طور پر ان کی تعلیم کا انتظام کیا جائے کہ عورتیں اور لڑکیاں پرده

کے پورے اہتمام کے ساتھ آمدورفت کریں اور ایسی قابل اعتماد رفاقت اختیار کریں کہ وہ بدنامی سے بالکل محفوظ رہیں اور ان کی عصمت، پاک دامتی عزت و آبرو پر کوئی داغ دھبہ نہ آنے پائے اور شام تک اپنے گھر واپس پہنچ جائیں۔ ان کے بڑے اور اولیاء بھی ان کی تعلیم اور آمدورفت کی پوری نگرانی کریں، عورتوں اور لڑکیوں کی تعلیم کا یہ طریقہ انشاء اللہ فتنوں سے محفوظ ہو گا۔

صورت مسئول میں آپ نے جو باتیں لکھی ہیں اگر وہ بالکل صحیح ہوں اور لڑکیاں پرده کے مکمل انتظام اور اہتمام کے ساتھ آمدورفت کرتی ہوں، معلمات بھی صحیح العقیدہ اور قابل اعتماد ہوں تو بہت ہی قابل مدح و ستائش اور لاائق مبارک باد ہیں۔ ہر مسلمان کو اپنی حیثیت کے مطابق اس میں تعاون کرنا چاہیے، لڑکیوں کے ماں باپ بھی اس کو شیعہ سمجھیں اور اس سے استفادہ کرتے ہوئے اپنی بھیوں کو دینی تعلیم سے آراستہ پیراستہ کرنے کی فکر اور سعی کریں۔ فقط اللہ اعلم بالصواب

### مسلمان لڑکیوں کا انگلش کی اعلیٰ تعلیم لینا

سوال: مسلمان لڑکیوں کو انگلش پڑھنا کیسا ہے؟ شریعت میں اس کا کیا حکم ہے؟

جواب: انگلش میں نام اور پتہ لکھنے سکے اتنا سیکھنے میں کوئی مضافات نہیں ہے کہ کبھی شوہر سفر میں ہوا اور اس کو خط لکھنے میں انگلش پتہ کی ضرورت ہو تو غیر کے پاس جانا نہ پڑے۔ لڑکیوں کو سکول اور کالج میں داخل کر کے اوپنجی تعلیم دلانا اور ذگریاں حاصل کرنا جائز نہیں ہے کہ اس میں نفع سے نقصان کہیں زیادہ ہے۔ (اثمها اکبر من نفعهما) تجربہ بتلاتا ہے کہ انگلش تعلیم اور کالج کے ماحول سے اسلامی عقائد و اخلاق و عادات بگڑ جاتے ہیں۔ آزادی بے شرمی بے حیائی بڑھ جاتی ہے جیسا کہ مرحوم اکبرالہ آبادی نے فرمایا ہے:

نظر ان کی رہی کالج میں بس علمی فوائد پر

گرا کیں چکے چکے بجلیاں دینی عقائد پر

حضرت شیخ الہند مولانا محمود الحسن رحمۃ اللہ علیہ کا ارشاد ہے کہ اگر انگریزی تعلیم کا آخری نتیجہ یہی ہے جو عموماً دیکھا گیا ہے کہ لوگ نصرانیت کے رنگ میں رنگ جائیں یا المحدثان گستاخوں سے اپنے مذہب اور مذہب والوں کا مذاق اڑائیں یا حکومت وقت کی پرستش کرنے لگیں تو ایسی تعلیم پانے سے ایک مسلمان کیلئے جاہل رہنا ہی اچھا ہے۔ (خطبہ صدارت ۱۹۲۰ء افتتاحیہ مسلم پیشل یونیورسٹی علی گڑھ)

اور حکیم الامت حضرت مولانا تھانوی رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں کہ آج کل تعلیم جدید کے متعلق علماء پر اعتراض کیا جاتا ہے کہ یہ لوگ تعلیم جدید سے روکتے ہیں اور اس کو ناجائز بتلاتے ہیں

حالانکہ میں یہ کہتا ہوں کہ اگر تعلیم جدید کے یہ آثار نہ ہوتے جو علی العوم اس وقت اس پر مرتب ہو رہے ہیں تو علماء اس سے ہرگز منع نہ کرتے لیکن اب دیکھ لیجئے کہ کیا حالت ہو رہی ہے جس قدر جدید تعلیم یافتہ ہیں بہ استثناء شاذ و نادر ان کو نہ نماز سے غرض ہے نہ روزے سے نہ شریعت کے کسی دوسرے حکم سے بلکہ ہر بات میں شریعت کے خلاف ہی چلتے ہیں اور کہتے ہیں کہ اس سے اسلام کی ترقی ہوتی ہے۔ (فضل العلم والعمل، صفحہ ۸)

اور فرماتے ہیں مدارس اسلامیہ میں بیکار ہو کر رہنا لاکھوں کروڑوں درجہ انگریزی میں مشغول رہنے سے بہتر ہے اس لیے کہ گولیا قت اور کمال نہ ہو لیکن کم از کم عقائد تو فاسد نہ ہوں گے اہل علم سے محبت تو ہوگی۔ اگرچہ کسی مسجد کی جاروب کشی ہی میسر ہو یہ جاروب کشی اس انگریزی میں کمال حاصل کرنے اور وکیل بیرثروغیرہ بننے سے کہ جس سے اپنے عقائد فاسد ہوں اور ایمان میں تزلزل ہو اور اللہ اور رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم اور صحابہؓ بزرگان دین کی شان میں بے ادبی ہو کہ جو اس زمانے میں انگریزی کا اکثری بلکہ لازمی نتیجہ ہے اور یہ ترجیح ایک محبت دین کے نزدیک تو بالکل واضح ہے، ہاں جس کو دین کے جانے کا علم ہی نہ ہو وہ جو چاہے کہے۔ (حقوق العلم، صفحہ ۲۳، ۲۴) اور آپ کے مفہومات میں ہے کہ ایک صاحب نے عرض کیا کہ حضرت علی گڑھ کالج میں لڑکوں کو داخل کرتے ہوئے ڈر معلوم ہوتا ہے کہ کہیں دین سے بر باد نہ ہو جائیں۔ فرمایا میاں ہو گا تو ہی جو اللہ کو منظور ہو گا۔ مگر ظاہری اسباب میں یہ داخلہ بھی ایک قوی سبب ہے بر بادی کا اور اس بناء پر کالج کے داخلہ سے فالج کا داخلہ اچھا ہے اس لیے کہ اس میں تو دین کا ضرر اور اس میں جسم کا ضرر ان دونوں مرضوں میں حقیقی مرض وہی ہے جو کالج میں رہ کر پیدا ہوتا ہے۔ (مفہومات، صفحہ ۱۰)

ایک صاحب نے عرض کیا کہ حضرت کشمیر میں بھنگی کا پیشہ مسلمان کرتے ہیں، بہت برا معلوم ہوتا ہے اب کچھ تعلیم کا سلسلہ جاری ہوا ہے۔ مطلب یہ کہ تعلیم کے بعد یہ پیشہ چھوڑ دیں گے۔ فرمایا کس قسم کی تعلیم؟ عرض کیا انگریزی ہی کی تعلیم کے سکول کھولے گئے ہیں۔ فرمایا کہ اگر یہ بھنگی کا پیشہ چھوٹ جائیگا تو یہ انگریزی تعلیم کا پیشہ اس سے بدتر ہے اب تک تو ظاہری نجاست تھی اور یہ باطنی نجاست ہوگی۔ اکثر یہ دیکھا ہے کہ اس تعلیم سے عقائد خراب ہو جاتے ہیں۔ (مفہومات، صفحہ ۲۳۶، مفہومات، صفحہ ۲۴۳، ج ۵)

(۱) ڈاکٹر ہنزہ کا قول ہے کہ ہمارے انگریزی سکولوں میں پڑھا ہوا کوئی نوجوان ہندو یا مسلمان ایسا نہیں جس نے اپنے بزرگوں کے مذہبی عقائد کو غلط سمجھنا نہ سیکھا ہو۔ (مسلمانان ہند، صفحہ ۲۰۲)

(۲) گاندھی جی لکھتے ہیں ان کا الجوں کی اعلیٰ تعلیم بہت اچھے عاصف اور شفاف دودھ کی طرح ہے جس میں تحوزہ اساز ہر مladia گیا ہو۔ (خطبہ صدارت مولانا شیخ البہمنی جامع مسلم یونیورسٹی گلگت ۱۹۲۰ء)

- (۳) سر سید مر حوم لکھتے ہیں اسی طرح لڑکیوں کے سکول بھی قائم کیے گئے ہیں جنکے ناگوار طرز نے یقین دلادیا کہ عورتوں کو بدھن اور بے پرداہ کرنے کیلئے طریقہ نکالا گیا ہے۔ (اسباب بغاوت ہند)
- (۴) سر عبد اللہ ہارون سندھ کی مسلمان طلبہ کی تعلیمی کانفرنس کی صدارتی تقریر میں فرماتے ہیں تعلیم کا موجودہ طریقہ جسے لارڈ میکالے نے راجح کیا تھا ہر اس چیز کو تباہ کر چکا جو ہمیں عزیز تھی۔  
(روزنامہ انجام دہلی، نومبر ۱۹۲۱ء)

(۵) آزبیل مسٹر فضل حق وزیر اعظم صوبہ بنگال نے ۱۹۳۸ء میں آل انڈیا مسلم ایجوکیشنل منعقد پنڈ کے اجلاس کی صدارت کرتے ہوئے فرمایا کہ جس قسم کی تعلیم کا لج اور سکولوں میں ان کو دی گئی ہے دراصل اس نے ان کو نہ دنیا کا رکھا ہے نہ دین کا۔ اگر ایک مسلمان بچنے اونچی سے اونچی تعلیم کی ڈگری حاصل کر بھی لی لیکن اس کوشش میں مذہب کا دامن اس کے ہاتھ سے چھوٹ گیا تو اس کا ڈگری حاصل کرنا قوم کے لیے کیا مفید ہو سکتا ہے، مفید اس وقت ہو سکتا ہے جب مسلمان رہ کر ترقی کرے۔  
کیا خوب کہا اکبر الہ آبادی:

فلسفی کہتا ہے کیا پروا ہے گر مذہب گیا  
اور میں کہتا ہوں بھائی یہ گیا تو سب گیا  
(مدینہ سر روزہ بجنور، ۱۹۳۸ء اکتوبر)

- (۶) مسلم لیگ اخبار منشور (دہلی) کے مدیر حسن ریاض ۹ جون ۱۹۳۰ء کے اداریہ میں لکھتے ہیں کہ گز شستہ تیس سو برس سے مسلمان بچے بالعموم صرف انگریزی سکولوں میں تعلیم پار ہے ہیں۔ اس کا نتیجہ یہ ہوا کہ اس دور کے جتنے تعلیم یافتے ہیں وہ اسلامی لکھن، اخلاق اور اسلامی تصورات سے بالکل ناپید ہیں۔ شریعت کا قانون ہے کہ فائدہ حاصل کرنے کے بجائے خرابی سے دور رہنا اور برائی سے بچنا ضروری ہے۔ (الاشباء والنظائر میں ہے، صفحہ ۱۱۲)
- وضواور غسل میں غرغہ کرنا سنت ہے لیکن حلق میں پانی چلنے کے خوف سے روزہ دار کے لیے غرغہ منوع ہے۔ اسی طرح بالوں کا خلال سنت ہے مگر بالوں کے ٹوٹ جانے کے خوف سے حالت احرام میں خلال مکروہ ہے۔

حضرور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کے مبارک زمانہ میں عورتوں کو مسجد میں جا کر جماعت کے ساتھ نماز ادا کرنے کی اجازت تھی مگر بعد میں خرابی پیدا ہونے کی وجہ سے حضرت عمر فاروق رضی اللہ تعالی عنہا نے عورتوں کو مسجد میں آنے سے روکا اور حضرت عائشہ رضی اللہ تعالی عنہ نے مذکورہ فیصلہ کی تائید کرتے ہوئے فرمایا کہ عورتوں نے جو حالت بنائی ہے اگر آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے اس کو ملاحظہ

فرمایا ہوتا تو (پہلے ہی) ان کو مسجد سے روک دیتے، اجازت نہ دیتے۔ (ابوداؤ دشیریف، صفحہ ۹، ج ۱) مذکورہ قانون کے مطابق جب عورتوں کے لیے مسجد میں جا کر نماز پڑھنا تا جائز ٹھہرا تو ان کو انگریزی پڑھانا اور کالجوں میں داخل کرنا کیونکر جائز ہو سکتا ہے؟ جب کہ دین کا ضر کہیں زیادہ ہے۔ مطلب یہ کہ ایسی تعلیم دلانا جس سے دین و ایمان پر برا اثر پڑتا ہے جو غیر اسلامی کلچر، غیر اسلامی اخلاق و عادات اختیار کرنے کا ذریعہ بنتی ہو، ہر ایک کے لیے ناجائز ہے، لڑکی ہو یا لڑکا۔ البتہ فرق یہ کیا جاسکتا ہے کہ چونکہ لڑکیوں کی فطرت اثر بد کو جلدی قبول کر لیتی ہے اور مذہبی لحاظ سے معاشری ذمہ داریاں بھی ان پر نہیں ہوتیں تو ان کو انگریزی تعلیم سے علیحدہ رہنا چاہیے اور انہیں انگریزی سکول اور کالج کی ہوا بھی لگنی چاہیے، ہاں لڑکے اگر مذہبی بنیادی ضروری چیزیں پوری طرح حاصل کر لیں اور اسلامی تہذیب، اسلامی اخلاق اور عادات پر بھی مضبوطی سے قائم رہیں تو پیش ان کے لیے لنجائش ہے کہ وہ جتنی چاہیں انگریزی ڈگریاں حاصل کریں مگر موجودہ دور میں یہ گارنٹی ناممکن معلوم ہوتی ہے۔ پس اسلامی عقائد اور اسلامی اخلاق وغیرہ پر مضبوطی سے قائم رہنے کا یقین نہ ہو اور اثر بد اور برے ماحول سے محفوظ رہنے کا بھی پوراطمینان نہ ہو تو جس طرح مہلک مرض اور مفسد صحبت آب و ہوا سے اولاد کی حفاظت کی جاتی ہے اسی طرح مذکورہ تعلیم اور کلچر سے بھی ان کی حفاظت کرنا ضروری ہے۔ اولاد کی خیر خواہی اسی میں ہے کہ ان کے دین کی درستگی کی فکر دنیا کی درستگی کی فکر سے زیادہ ہو۔ بزرگان دین فرماتے ہیں کہ:

”آدمی کا دوست وہ ہے جو اس کی آخرت کی درستگی کی کوشش کرے، اگرچہ اس کی دنیا کا کچھ نقصان ہو اور آدمی کا دشمن وہ ہے جو اس کی آخرت کے نقصان میں کوشش کرے، اگرچہ اس میں اس کی دنیا کا فائدہ ہو۔“ واللہ اعلم بالصواب

## فرض، واجبات، مسنونات اور مستحبات کس کو کہتے ہیں؟

سوال: فرض واجب سنت مستحب مکروہ مباح حرام ان کے معنی و مطلب کیا ہیں؟

جواب: (۱) فرض جو دلیل قطعی ہیں ثابت ہو، یعنی اس کے ثبوت میں شک و شبہ نہ ہو۔ جیسے مثلاً قرآن شریف سے ثابت ہو بلاغدر اس کا تارک فاسق اور عذاب کا مستحق ہے اور فرضیت کا منکر کافر ہے، فرض کی دو قسمیں ہیں: (الف) فرض عین (ب) فرض کفایہ

(الف): فرض عین وہ ہے جس کی ادائیگی سب کے ذمہ ضروری ہو، جیسے نماز منجگانہ وغیرہ۔

(ب): فرض کفایہ وہ ہے جس کی ادائیگی تمام کے ذمہ نہیں، ایک دو کے ادا کرنے سے سب بری الذمہ ہو جاتے ہیں اور کوئی بھی ادا نہ کرے تو سب گناہ گار ہوں گے۔ جیسا کے نماز جنازہ

وغيره۔ (در مختار مع الشامی، ج ۱) (۲) واجب وہ ہے جو دلیل ظنی سے ثابت ہوا کا تارک عذاب کا مستحق ہے اس کا منکر فاسق ہے کافرنہیں۔ (۳) سنت وہ کام جس کو نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے اور صحابہ کرام رضوان اللہ تعالیٰ علیہم اجمعین نے کیا ہوا اور اس کی تاکید کی ہو۔ اس کی دو فرمیں ہیں:

(الف) سنت موکدہ (ب) سنت غیر موکدہ۔

(الف): سنت موکدہ وہ ہے جس کو حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم اور صحابہ کرام نے ہمیشہ کیا ہو یا کرنے کی تاکید کی ہو اور بلاعذر بھی ترک نہ کیا ہوا کا حکم بھی عملاً واجب کی طرح ہے۔ یعنی بلاعذر اس کا تارک گناہ گارا اور ترک کا عادی سخت گناہ گارا اور فاسق ہے اور شفاعت نبی صلی اللہ علیہ وسلم سے محروم رہے گا۔ (در مختار مع الشامی، صفحہ ۲۹۵، ج ۵)

(i) سنت عین وہ ہے جس کی ادا بھی ہر مکلف پر سنت ہے، جیسے کہ نماز تراویح وغیرہ۔

(ii) سنت کفایہ وہ ہے جس کی ادا بھی سب پر ضروری نہیں، یعنی بعض کے ادا کرنے سے ادا ہو جائے گی اور کوئی بھی ادا نہ کرے تو سب گناہ گار ہوں گے۔ جیسا کہ محلہ کی مسجد میں جماعت تراویح وغیرہ۔ (النہ تکون سنت کفایۃ قولہ سنت عین، اخ، شامی، صفحہ ۲۵۰، ج ۱)

(ب): سنت غیر موکدہ وہ ہے جس کو نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے اور صحابہ کرام نے اکثر مرتبہ کیا ہو مگر بھی کبھار بلاعذر ترک کیا ہوا کے کرنے میں بڑا ثواب ہے اور ترک کرنے میں گناہ نہیں۔ اس کو سنت زوائد اور سنت عادی بھی کہتے ہیں۔ (شامی، صفحہ ۹۵، ج ۱)

(۴) مستحب وہ کام ہے جس کو نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم اور صحابہ کرام نے بھی کبھار کیا ہو اور اس کو سلف صالحین نے پسند کیا ہو۔ (شامی، صفحہ ۱۱۵، ج ۱)

اسکے کرنے میں ثواب ہے اور نہ کرنے میں گناہ بھی نہیں۔ اسکو قتل مندوب اور تطوع بھی کہتے ہیں۔ ”والنفل و منه المندوب يثاب فاعله ولا يسيئي تاركه“ (شامی، صفحہ ۹۵، ج ۱)

(۵) حرام وہ ہے جس کی ممانعت دلیل قطعی سے ثابت ہو۔ اس کا منکر کافر ہے اور بلاعذر اس کا مرتكب فاسق اور مستحق عذاب ہے۔

(۶) مکروہ تحریکی وہ ہے جس کی ممانعت دلیل ظنی سے ثابت ہو بلاعذر اس کا مرتكب گنہگار اور عذاب کا مستحق اور اس کا منکر فاسق ہے۔ (شامی، صفحہ ۱۹۷، ج ۵)

(۷) مکروہ تنزیہی وہ ہے جسکے ترک میں ثواب اور کرنے میں عذاب نہیں مگر ایک قسم کی قباحت ہے۔

(۸) مباح وہ ہے جسکے کرنے میں ثواب نہیں اور ترک کرنے میں گناہ اور عذاب بھی نہیں۔

(شامی، صفحہ ۲۹۲، ج ۵) فقط وسلام۔

## تبليغ دين

عورتوں کا تبلیغی جماعتوں میں جانا کیسا ہے؟

سوال: عورتوں کا تبلیغی جماعتوں میں جانا کیسا ہے؟

جواب: تبلیغ والوں نے مستورات کے تبلیغ میں جانے کے لیے خاص اصول و شرائط رکھے ہیں۔ ان اصولوں کی پابندی کرتے ہوئے عورتوں کا تبلیغی جماعت میں جانا بہت ہی ضروری ہے۔ اس سے دین کی فکر اپنے اندر بھی پیدا ہوگی اور امت میں دین والے اعمال زندہ ہوں گے۔

خواتین کے لیے اصل حکم تو یہ ہے کہ وہ گھروں میں رہیں اور بغیر ضرورت شدیدہ کے باہر نہ نکلیں کیونکہ عورتوں کے باہر نکلنے میں فتنہ کا اندیشہ ہے۔ البتہ اگر ضرورت دین مثلاً روزہ نماز وغیرہ کے مسائل گھر میں محرم یا شوہر سے معلوم نہ ہوں تو اس کے لیے عورت حدود شرعیہ کا لحاظ کرتے ہوئے باہر نکل سکتی ہے۔ آج کل چونکہ فتنہ کا دور ہے اور بے دینی کا سیلا ب تیزی سے پھیل رہا ہے۔ خاص طور سے عورت میں بے دینی بہت ہو گئی ہے اس لیے اگر عورتیں مندرجہ ذیل شرائط کی پابندی کرتے ہوئے گاہ بگاہ تبلیغ کے لیے نکلیں تو اس کی گنجائش ہے۔ اگر ان شرائط کی پابندی نہ کریں تو ان کا تبلیغ کے لیے جانا ناجائز ہے اور وہ شرائط یہ ہیں:

(۱) عورت کے سر پرست یا شوہر کی اجازت ہو اور محرم یا شوہر ساتھ ہو۔

(۲) شوہر و بچوں اور اہل حقوق کے شرعی حقوق پامال نہ ہوں۔ (۳) کسی فتنہ کا اندیشہ نہ ہو۔ (۴) مکمل شرعی پرداہ ہو۔ (۵) زینت یا بناو سنگھار کر کے یا مہنے والی خوشبو لگا کرنے نکلیں۔

(۶) جس گھر میں ٹھہریں وہاں پرداہ کا مکمل انتظام ہو اور غیر محرم مردوں کا عمل دخل نہ ہو۔

(۷) دوران تعلیم عورتوں کی آواز غیر محرم نہ سن سکیں۔

مذکورہ بالا شرائط کا لحاظ کر کے عورتوں کا تبلیغ میں نکلنا قرآنی احکام کے خلاف نہیں۔ قرآنی احکام کے خلاف اس وقت ہو گا جب مذکورہ شرائط کی خلاف ورزی ہوگی۔ لہذا مذکورہ شرائط کی پوری پابندی کے ساتھ خواتین کے تبلیغ میں جانے کی گنجائش ہے۔ (مخصوص)

**کیا تبلیغ کیلئے پہلے مدرسہ کی تعلیم ضروری ہے؟**

سوال: بعض لوگ کہتے ہیں کہ یہ تبلیغ عالموں کا کام ہے اس میں جو لوگ کچھ نہیں جانتے انکو چاہیے کہ وہ پہلے مدرسہ میں جا کر دین کا کام یکھیلیں، بعد میں یہ کام کریں ورنہ انکی تبلیغ حرام ہے، کیا یہ صحیح ہے؟  
جواب: غلط ہے۔ جتنی بات مسلمان کو آتی ہو اس کی تبلیغ کر سکتا ہے اور تبلیغ میں نکلنے کا مقصد سب سے پہلے خود سیکھنا ہے اس لیے تبلیغ کے عمل کو بھی چلتا پھر تا مدرسہ سمجھنا چاہیے۔

**سینما میں قرآن خوانی اور سیرت پاک کا جلسہ کرنا  
خدا اور اس کے رسول صلی اللہ علیہ وسلم سے مذاق ہے**

سوال: کیا سینما گھروں میں قرآن شریف رکھا جاسکتا ہے؟ اور کیا وہاں پر سیرت پاک کا کوئی جلسہ منعقد ہو سکتا ہے؟ اور کیا وہاں پر قرآن خوانی ہو سکتی ہے؟

جواب: سینماوں میں قرآن خوانی اور سیرت کے جلسے کرنا خدا اور اس کے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کا مذاق اڑانے کے متادف ہے۔ آپ کے مسائل ج ۳ ص ۲۹۸۔

**قرآن کریم کی عظمت اور اس کی تلاوت**

**دل میں پڑھنے سے تلاوت قرآن نہیں ہوتی، زبان  
سے قرآن کے الفاظ ادا کرنا ضروری ہے**

سوال: اکثر قرآن خوانی میں لوگ خاص کر عورتیں تلاوت اس طرح کرتی ہیں جیسے اخبار پڑھتے ہیں، آواز تو در کنار لب تک نہیں ملتے، دل میں ہی پڑھتی ہیں، ان سے کہو تو جواب ملتا ہے، ہم نے دل میں پڑھ لیا ہے، مرد تلاوت کی آواز سنیں گے تو گناہ ہوگا؟

جواب: قرآن مجید کی تلاوت کے لیے زبان سے الفاظ ادا کرنا شرط ہے، دل میں پڑھنے سے تلاوت نہیں ہوتی۔ (آپ کے مسائل ص ۲۳۹ ج ۳)

**نابالغ بچے قرآن کریم کو بلا وضو چھو سکتے ہیں**

سوال: چھوٹے بچے بچیاں مسجد مدرسے میں قرآن پڑھتی ہیں، پیشاب کر کے آبدست نہیں

کرتے بلا وضو قرآن چھوتے ہیں، معلم کا کہنا ہے کہ جب تک بچے پر نماز فرض نہیں ہوتی تب تک وہ بلا وضو قرآن چھو سکتا ہے، چار پانچ سال کے اکثر بچے بار بار پیش اس کو جاتے ہیں، ریاح آتی رہتی ہے ان کے لیے ہر دس پندرہ منٹ پر وضو کرنا بہت مشکل کام ہے، دریافت طلب مسئلہ یہ ہے کہ کتنی عمر کے بچے بلا وضو قرآن چھو سکتے ہیں؟

جواب: چھوٹے نابالغ بچوں پر وضو فرض نہیں، ان کا بلا وضو قرآن مجید کو ہاتھ لگانا درست ہے۔ (البتہ عادت ڈالنے کی کوشش کی جائے)

### مرد استاد کا عورتوں کو قرآن مجید پڑھانے کی عملی تربیت دینا

سوال: خواتین اساتذہ کو ناظرہ قرآن مجید کے پڑھانے کی عملی تربیت مرد اساتذہ سے دلوائی جاسکتی ہے یا نہیں جبکہ استاد اور شاگرد کے درمیان کسی قسم کا پرداہ بھی حائل نہ ہو؟ نیز یہ کہ کیا اس سلسلہ میں یہ عذر معقول ہے کہ خواتین کی تربیت کیلئے خواتین اساتذہ موجود نہیں ہیں، لہذا مرد اساتذہ سے تعلیم دلوائی جا رہی ہے؟

جواب: اگر ناظرہ تعلیم دینا اس قدر ضروری ہے تو کیا پرداہ کا خیال رکھنا اس سے زیادہ ضروری نہیں، ایک ضروری کام کو انجام دینے کے لیے شریعت کے اتنے اہم اصول کی خلاف ورزی سمجھ میں نہیں آتی۔ اگر ناظرہ تعلیم اس قدر اہم ہے اور یقیناً ہے تو پرداہ اور دیگر اسلامی اور اخلاقی امور کا خیال رکھتے ہوئے کسی دیندار، متقدی اور بڑی عمر کے بزرگ سے چند عورتوں کو ناظرہ تعلیم کی تربیت اس طرح دی جائے کہ آگے چل کر وہ خواتین دوسری عورتوں کو تعلیم کی تربیت دے سکیں۔ (آپ کے مسائل اور ان کا حل ص ۲۹۶ ج ۳)

### نامحرم سے قرآن کریم کس طرح پڑھے

سوال: مولانا صاحب قاری صاحب سے جو کہ نامحرم ہوتا ہے، اگر کوئی لڑکی ان سے قرآن پاک حفظ کرنا چاہے تو آپ قرآن و سنت کی روشنی میں یہ بتائیں کہ گناہ تو نہیں ہو گا؟ کیونکہ میری کزن قاری صاحب سے قرآن مجید حفظ کر رہی ہے؟

جواب: نامحرم حافظ سے قرآن کریم یاد کرنا پرداہ کیسا تھا ہو تو گنجائش ہے بشرطیکہ کسی فتنے کا اندیشه نہ ہو۔ مثلاً دونوں کے درمیان تہائی نہ ہو، اگر فتنہ کا احتمال ہو تو جائز نہیں۔ (آپ کے مسائل جلد ۳ ص ۲۹۶)

### قریب البلوغ لڑکی کو بغیر پرداے کے پڑھانا درست نہیں

سوال: مراہقہ لڑکی کو قرآن مجید پڑھانا کیسا ہے؟ آج کل جو حفاظ کرام یا مولوی صاحبان

مسجد میں بینہ کر مرابقہ لڑکوں کو پڑھاتے ہیں ان کے لیے کیا حکم ہے؟

جواب: قریب المبلغ لڑکی کا حکم جوان ہی کا ہے بغیر پڑے کے پڑھانا مذہب فتنہ ہے۔ (ایضاً)

### قرآن مجید ہاتھ سے گر جائے تو کیا کرے؟

سوال: اگر قرآن پاک ہاتھ سے گر جائے تو اس کے برابر گندم خیرات کر دینا چاہیے، اگر کوئی دینی کتاب مثلاً حدیث فقہ وغیرہ ہاتھ سے گر جائے تو اس کے لیے کیا حکم ہے؟

جواب: قرآن کریم ہاتھ سے گر جانے پر اس کے برابر گندم خیرات کرنے کا مسئلہ جو عوام میں مشہور ہے یہ کسی کتاب میں نہیں، اس کوتاہی پر استغفار کرنا چاہیے اور صدقہ خیرات کرنے کا بھی مصراحت نہیں۔ (آپ کے مسائل اور ان کا حل)

### نماض کپڑے ہوں تو تلاوت کا حکم

سوال: جسم پر نماض کپڑے پہنے ہوئے ہوں تو اس حالت میں تلاوت ذکر اذکار جائز ہیں یا نہیں؟ نیز نماض لحاف سر سے پیر تک منہ ڈھانپ کر تلاوت کرنا جائز ہے یا نہیں؟

جواب: نجاست کے قریب قرأت مکروہ ہے، بخس کپڑے پہن کر تلاوت جائز نہیں ہونی چاہیے۔ البتہ تسبیح و تہلیل مکروہ نہیں ہے اور لحاف اگرچہ پاک بھی ہوتا بھی منہ ڈھانپ کر تلاوت نہ کرے۔ (جیسا کہ فتاویٰ ہندیہ میں ہے) لہذا بصورت نماض کی تو بطریق اولیٰ منہ ڈھانپ کر تلاوت کرنا درست نہ ہوگا۔ (خیر الفتاوی)

### قرآن کی تلاوت افضل ہے یاد رود پاک بھیجنा

سوال: عبادت کے وقت میں قرآن حکیم کی تلاوت افضل ہے یاد رود پاک بھیجنा افضل ہے؟

جواب: تمام اذکار میں قرآن حکیم کی تلاوت افضل ہے۔ البتہ جن اوقات میں نماز پڑھنا مکروہ ہے ایسے اوقات میں تسبیح، دعا اور روز و دن پاک پڑھنا تلاوت کرنے سے افضل ہے۔

جیسا کہ ”نفع لمفتی والسائل“ میں اس مسئلہ کو اسی طرح وضاحت سے لکھا ہے۔ ”القرآن افضل الاذکار لانه کلام اللہ تعالیٰ“، اخ - (خیر الفتاوی)

### تلاوت محض کا ثواب ملتا ہے

سوال: کیا قرآن شریف کے محض الفاظ پڑھنے کا بھی ثواب ہوتا ہے؟ اگر ہوتا ہے اور قرآن

سے سند ہے تو تحریر فرمائیں یا حدیث کا حوالہ دیں؟

جواب: قرآن محض کا بھی ثواب ملتا ہے بشرطیکہ اخلاص کے ساتھ کی جائے۔ حق تعالیٰ ارشاد فرماتے ہیں: ”فاقرء و اما تیسر من القرآن“ (مزمل، آیت نمبر)

اس میں ”فاقرء وَا“ امر کا صیغہ ہے اور امر و جوب کا فائدہ دیتا ہے اور اللہ تعالیٰ کے حکم کی قبیل یقیناً موجب ثواب ہے۔ یہ بات ظاہر ہے کہ یہاں مطلق قرآن کا حکم دیا گیا ہے جو قرآن پا معنی اور بلا معنی دونوں کو شامل ہے۔ لہذا دونوں قسم کی قرآن پر ثواب ملے گا اور جو شخص تخصیص کا مدعاً ہو وہ اس تخصیص پر قرآن و حدیث سے دلیل پیش کرے۔

سورہ قاطرہ کو عنبر ۲ میں اللہ تعالیٰ نے اپنے نیک بندوں کے قابل مرح اور پسندیدہ افعال کا تذکرہ فرمایا جن میں سے ایک قرآن کریم کی تلاوت بھی بتایا ہے۔ لہذا تلاوت قرآن حق تعالیٰ کے نزدیک ایک پسندیدہ عمل ہوا اور اس پر ثواب ملے گا۔ اس آیت میں بھی تلاوت بغیر کسی تقدیم کے ہے۔ لہذا وہ دونوں قسم کی تلاوت کو شامل ہوگی۔

(مشکوٰۃ صفحہ ۱۸۶) پر ابن مسعودؓ کی روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ جو شخص قرآن کا ایک ترف پڑھے گا اسے دس نیکیاں ملیں گی۔ (صفحہ ۱۹۱) پر حضرت جابرؓ فرماتے ہیں ہم قرآن پڑھ رہے تھے، ہم میں عربی اور عجمی دونوں تھے تو نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم تشریف لائے اور فرمایا! پڑھو سب اچھے ہو۔ (یعنی یہ ہر قسم کی تلاوت اچھی ہے) تو آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے ان بدھی اور عجمی سب کی القراءت کو حسن فرمایا جن میں مطالب قرآنی اور حدود الہی سے علمی غالب ہوتی ہے اور خصوصاً عجم کرنیں تو قرآن کا سرسری معنی بھی معلوم ہو نا محل کلام ہے بلکہ وہ تو قرآن کے صحیح تلفظ پر بھی بظاہر قادر نہ تھے۔ پس جب کہ اس کے باوجود ان کی القراءت اللہ کے نزدیک پسندیدہ ہے تو اس پر ثواب کیوں نہیں ہو گا جس کا یہی تو معنی ہے کہ یہ اللہ کے نزدیک حسن ہے۔

الحاصل یہ کہ بے شمار نصوص قرآن و حدیث سے متعلق القراءات پر اجر و ثواب ثابت ہے جن میں بطور نمونہ یہ آیات و احادیث لکھ دی گئی ہیں اور اس پر پوری امت کا اجماع ہے۔ (خیر الفتاوى)

**كتب تفسير كوبھي بے وضو هاتھ نہ لگا یا جائے**

سوال: قرآن پاک کی تفسیر و کتب حدیث و فقہ کو بغیر وضو ہاتھ لگانا شرعاً کیسا ہے؟

جواب: مذکورہ کتب کو بھی باوضو ہاتھ لگانا چاہیے۔ فتاویٰ شامی میں ہے فتح القدر میں اس

بارے میں کراہت لکھی ہے، فرمایا کہ فقهاء کا قول ہے کہ کتب تفسیر، کتب فقہ، کتب سنن کو بغیر وضو ہاتھ لگانا مکروہ ہے کیونکہ یہ کتب قرآنی آیات سے خالی نہیں ہوتیں۔ اخ (آپ کے مسائل اور ان کا حل ص ۲۲۳ ج ۳)

### بوسیدہ مقدس اور ارق کو کیا کیا جائے؟

سوال: قرآن پاک کے بوسیدہ اور ارق کو کیا کیا جائے؟ ہمارے لطیف آباد میں ایک واقعہ ایسا رونما ہوا کہ ایک مسجد کے موڈن نے قرآن پاک کے بوسیدہ اور ارق ایک کنستر میں رکھ کر جلانے موجز اپنے فالتو اوقات میں چھوٹے فروخت کرتا ہے اور محنت کر کے کھاتا ہے جو بھی کیا ہے اور عمرہ بھی ادا کیا ہے اور مسجد کا کام بھی خوش اسلوبی سے ادا کرتا ہے مگر قرآن پاک کے اور ارق کو جلانے پر اس کے خلاف خطرناک ہنگامہ اٹھ کھڑا ہوا اسے فوری طور پر مسجد سے نکال دیا گیا، بعد میں پولیس نے اسے گرفتار بھی کر لیا، اب آپ از روئے شریعت یہ بتائیں کہ واقعی موڈن سے گناہ سرزد ہوا ہے؟ قرآن پاک کے بوسیدہ اور ارق از روئے شریعت کون کون سے طریقے سے ضائع کر سکتے ہیں؟ اس پر تفصیلی روشنی ڈالئے؟

جواب: مقدس اور ارق کو بہتر یہ ہے کہ دریا میں یا کسی غیر آباد کنویں میں ڈال دیا جائے یا زمین میں دفن کر دیا جائے اور بصورت مجبوری ان کو جلا کر خاکستر (راکھ) میں پانی ملا کر کسی پاک جگہ جہاں پاؤں نہ پڑھتے ہوں، ڈال دیا جائے، آپ کے موڈن نے اچھا نہیں کیا لیکن اس سے زیادہ گناہ بھی سرزد نہیں ہوا جس کی اتنی بڑی سزا دی گئی، لوگ جذبات میں حدود کی رعایت نہیں رکھتے۔ آپ کے مسائل ج ۲ ص ۲۲۳۔

### میت کے قریب بیٹھ کر قرآن مجید پڑھنا کیسا ہے؟

سوال: میت کے پاس بیٹھ کر قرآن پاک پڑھنا کیسا ہے؟ بعض لوگ منع کرتے ہیں؟

جواب: غسل سے پہلے میت مکمل ڈھکی ہوئی نہ ہو تو پاس بیٹھ کر جھرأ پڑھنا مکروہ ہے۔ کتب فقہ میں ہے کہ غسل سے پہلے میت کے پاس قرآن پڑھنا مکروہ ہے اور اس کی وجہ لکھی ہے کہ اس وقت میت نجس ہوتی ہے کیونکہ موت واقع ہوتے ہی میت نجس ہو جاتی ہے۔

ایک قول یہ بھی ہے کہ یہ نجاست خبث نہیں بلکہ حدث ہے اس لیے جائز ہے۔ شامی نے لکھا ہے کہ جب میت کے قریب ہو تو مکروہ ہے اور اس کی تفصیل یہ ہے کہ جب میت ڈھکی نہ ہو اس وقت قریب اور آواز سے پڑھنا مکروہ ہے۔ لہذا اگر ڈھکی ہو یا کھلے ہونے کی صورت میں دور بیٹھ کر پڑھا جائے تو مکروہ نہ ہوگا۔ اخ (خبر الفتاوى)

## قرآن مجید میں مور کا پر رکھنے کا حکم

سوال: قرآن مجید میں مور کا پر رکھنا کیسا ہے؟

جواب: نشانی کے لیے اگر مور کا پر رکھا جائے تو جس طرح کاغذ یادھاگے کے نشانی جائز ہے اس کے لیے بھی کوئی امر مانع نہیں، لہذا درست ہے۔ (ملخص)

## تلاوت کے دوران اذان شروع ہو جائے

سوال: اگر ہم گھر میں بیٹھے تلاوت کر رہے ہوں اور اذان شروع ہو جائے تو تلاوت جاری رکھیں یا اذان کا جواب دیں؟

جواب: بہتر یہی ہے کہ تلاوت بند کر کے اذان کا جواب دیا جائے جیسا کہ فتاویٰ شامیہ میں ہے۔ واللہ اعلم (خیر الفتاویٰ)

## قرآن کھلا چھوڑ دیں تو کیا شیطان پڑھتا ہے؟

سوال: لوگوں میں مشہور ہے کہ قرآن پاک کو کھلانبیں رکھنا چاہیے ورنہ شیطان قرآن پڑھتا ہے، کیا یہ درست ہے؟

جواب: نصوص سے تو یہ معلوم ہوتا ہے کہ شیطان قرآن نہیں پڑھ سکتا، البتہ مومن جنات قرآن پڑھتے ہیں۔ (لہذا شیطان کے پڑھنے کا عقیدہ رکھنا غلط ہے)

حافظ ابن الصلاح سے یہ سوال کیا گیا تو انہوں نے فرمایا کہ بظاہر قرآن اس بات کی نفی کرتا ہے۔ البتہ فرشتے اسے سننا ضرور چاہتے ہیں اور ہمیں جنات کے بارے میں روایت پہنچی ہے کہ وہ قرآن پڑھتے ہیں۔ اخ (دیکھئے لفظ المرجان فی احکام الجان للسیوطی) (خیر الفتاویٰ)

## ”قضاء فوائت“ کی وجہ سے سفن مؤكدہ ترک نہ کرے

سوال: زید کے ذمہ زندگی کی بہت سی نمازیں باقی ہیں، وہ چاہتا ہے کہ ان کی قضاء کرتا رہے مگر اس طرح کہ فرائض کے ساتھ سفن مؤكدہ وغیر مؤكدہ ہیں ان کی جگہ وہ قضاء نمازیں پڑھ لیا کرے تو کیا یہ درست ہے؟

جواب: قضاۓ نمازوں کی وجہ سے سفن مؤكدہ ترک نہ کرے، ہاں البتہ غیر مؤكدہ اور عام نوافل کے بجائے قضاۓ نمازوں پڑھ لینا بہتر ہے۔ (فتاویٰ ہندیہ ج ۱ ص ۶۵)

**ایک ہی جگہ بیٹھ کر پورا قرآن مجید پڑھاتو کتنے سجدے واجب ہونگے؟**

سوال: اگر کوئی شخص ایک ہی جگہ ہر نماز میں یا غیر نماز میں کھڑے ہو کر یا بیٹھ کر قرآن پاک کی تلاوت کرے اور قرآن پاک کے اختتام پر وہ سجدہ تلاوت ایک کرے تو کیا ایک سجدہ کرنے سے باقی تیرہ سجدوں کی ادا ایسکی ہو جائے گی یا نہیں؟

**جواب:** سجدوں میں مداخل کے لیے آیت اور مجلس کا ایک ہونا شرط ہے۔ آیات یا مجالس کے تعدد ہونے کی صورت میں ان مجالس و آیات کے مطابق سجدوں کا وجوب ہوگا۔

فتاویٰ ہندیہ میں ہے کہ: ”مداخل کی شرط یہ ہے کہ آیت کا اور مجلس کا اتحاد ہو“ (یعنی ایک آیت کو بار بار پڑھا اور ایک ہی جگہ پڑھا) تو ایک ہی سجدہ کرے گا یا اگر مجلس مختلف ہوں اور آیت ایک ہی ہو یا آیت مختلف اور مجلس ایک ہوں تو اس صورت میں مداخل نہیں ہوگا۔“

مذکورہ عبارت سے پتہ چلا کہ خنف مذکور پر چودہ سجدے پورے کرنا ضروری ہیں۔ (مداخل کا مطلب ہے کہ ایک سجدہ دوسرے کے بھی قائم مقام ہو جائے۔) (فتاویٰ ہندیہ ج ۶۹ ص ۲۹)

### آیت سجدہ کا ترجمہ سننے سے بھی سجدہ واجب

**ہو جائے گا، سجدہ تلاوت واجب ہے**

سوال: سجدہ کی آیت کا ترجمہ پڑھنے یا سننے سے سجدہ واجب ہوتا ہے یا نہیں؟

جواب: سجدہ تلاوت واجب ہے اور عربی الفاظ کے ساتھ ساتھ سجدہ تلاوت کی آیت کا ترجمہ سننے اور پڑھنے سے بھی سجدہ واجب ہو جاتا ہے۔ (دیکھئے فتاویٰ قاضی خان، ج ۷۵ ص ۲۵)

### ٹیپ ریکارڈر وغیرہ سے آیت سجدہ سننے کا حکم

سوال: ٹیپ ریکارڈر لاؤ ڈاپسٹکر یاٹی وی پر سجدہ تلاوت سننے سے سجدہ واجب ہوتا ہے یا نہیں؟

جواب: ٹیپ ریکارڈر سے آیت سجدہ سننے پر سجدہ واجب نہیں، لیکن وی سے ٹیپ شدہ پروگرام نشر ہو رہا ہو تو اس کا بھی یہی حکم ہے، ہاں اگر برآہ راست پروگرام نشر ہو رہا ہو تو سجدہ کیا جائے اور اپسٹکر سے آیت سجدہ سننے پر بھی سجدہ تلاوت واجب ہے اور احتیاط اسی میں ہے کہ ٹیپ ریکارڈر اور لی وی سے آیت سجدہ سننے پر بھی سجدہ تلاوت کیا جائے۔

### سجدہ تلاوت کا طریقہ

سوال: سجدہ تلاوت ادا کرنے کا بہتر طریقہ کیا ہے؟

جواب: اگر خارج صلوٰۃ سجدہ تلاوت ادا کرنا ہو تو اس کا مستحب طریقہ یہ ہے کہ کھڑے ہو کر اللہ اکبر کہہ کر سجدہ میں جائیں اور پھر سجدہ میں تسبیحات اور دعا میں جو چاہیں پڑھیں۔ پھر اللہ اکبر کہہ کر سجدہ سے سراخالیں، دامیں، بامیں سلام پھیرنے کی ضرورت نہیں ہے اور اگر بیٹھے بیٹھے اللہ اکبر کہہ کر سجدہ میں چلے جائیں تو بھی کوئی حرج نہیں۔ (بخاری و مسلم ج ۲ ص ۱۳۷) (مفتی محمد انور)

### سجدہ سے پچنے کیلئے آیت سجدہ چھوڑنا

سوال: میرا معمول ہے کہ دوران کام تلاوت کرتی رہتی ہوں چونکہ زبانی پڑھنا ہوتا ہے تو بسا اوقات وضو بھی نہیں ہوتا تو کیا ایسی صورت میں سجدہ سے پچنے کیلئے آیت سجدہ چھوڑ سکتی ہوں تاکہ سجدہ واجب نہ ہو؟

جواب: ایسا کرنا مکروہ ہے چونکہ سجدہ فوراً ہی واجب نہیں ہوتا بعد میں جب باوضو ہوں تو ادا کر لیا کریں۔ (فتاویٰ کبیریٰ ج اص ۲۷۰) (خیر الفتاویٰ)

### سجدہ تلاوت کا صحیح طریقہ

سوال: بہت دفعہ لوگوں کو مختلف طریقوں سے سجدہ تلاوت ادا کرتے دیکھا گیا ہے، برآہ کرم سجدہ تلاوت کا صحیح طریقہ تحریر فرمائیں؟

جواب: اللہ اکبر کہہ کر سجدہ میں چلی جائیں اور سجدہ میں تین بار سبحان رب الاعلیٰ کہیں۔ اللہ اکبر کہہ اٹھ جائیں۔ بس یہ سجدہ تلاوت ہے، کھڑے ہو کر اللہ اکبر کہتے ہوئے سجدے میں جانا افضل ہے اور اگر بیٹھے بیٹھے کر لے تو بھی جائز ہے۔ (آپکے مسائل اور اذکار حصل ص ۲۲۳ ج ۳)

### قرآن مجید کو چومنا جائز ہے

سوال: ہمارے گھر کے سامنے مسجد میں ایک دن ہمارا پڑوی قرآن شریف کی تلاوت کر رہا تھا، جب تلاوت کر چکا تو قرآن شریف کو چوما تو مسجد کے خزانچی نے ایسا کرنے سے روکا اور کہا کہ قرآن شریف کو نہیں چومنا چاہیے وضاحت کریں کہ یہ شخص صحیح کہتا ہے یا غلط؟ میں بھی قرآن شریف پڑھ کر چومتا ہوں اور ہمارے گھر والے بھی؟ آپ کے مسائل ج ۳ ص ۲۲۲۔

جواب: قرآن مجید کو چومنا جائز ہے۔

### کیا سجدہ تلاوت سپارے پر بغیر قبلہ رخ کر سکتے ہیں؟

سوال: سجدہ تلاوت قرآن پاک کیا اسی وقت کرنا چاہیے جس وقت ہی اس کو پڑھیں یا پھر دری سے بھی کر سکتے ہیں اور کیا سپارے پر سجدہ کر سکتے ہیں جبکہ سامنے قبلہ نہ ہو، بعض لوگ ایسا کرتے ہیں

قرآن پاک پڑھنے کے بعد کہتے ہیں کہ ایک انسان چودہ بحدے کر لے آیا درست ہے یا نہیں؟  
 جواب: سجدہ تلاوت فوراً کرنا افضل ہے لیکن ضروری نہیں، بعد میں بھی کیا جاسکتا ہے اور  
 قرآن کریم ختم کر کے سارے بحدے کر لے تو بھی صحیح ہے لیکن اتنی تاخیر اچھی نہیں۔ کیا خبر کہ  
 قرآن کے ختم کرنے سے پہلے انقال ہو جائے اور بحدے جو کہ واجب ہیں اس کے ذمہ رہ جائیں،  
 سارے پرسجدہ نہیں ہوتا، قبلہ رخ ہؤز میں پرسجدہ کرنا چاہیے، سارے کے اوپر سجدہ کرنا قرآن کریم  
 کی بے ادبی بھی ہے۔ (آپ کے مسائل اور انکا حل)

**سجدہ تلاوت فرداً فرداً کریں یا ختم قرآن پر تمام سجدے ایک ساتھ**  
 سوال: ہر سجدہ تلاوت کو اسی وقت ہی کرنا مسنون ہے یا ختم قرآن الحکیم پر تمام سجدے  
 تلاوت ادا کر لیے جائیں، کون ساطریقہ افضل ہے؟

جواب: قرآن کریم کے تمام سجدوں کو جمع کرنا خلاف سنت ہے۔ تلاوت میں جو سجدہ  
 ہے حتی الوضع اس کو جلد ادا کرنے کی کوشش کی جائے تاہم اگر اکٹھے سجدے کیے جائیں تو ادا  
 دجا نہیں گے۔ (آپ کے مسائل اور انکا حل)

**جن سورتوں کے اوآخر میں سجدے ہوں وہ پڑھنے والا سجدہ کب کرے؟**

سوال: جن سورتوں کے اوآخر میں سجدے ہیں اگر ان کو نماز میں پڑھا جائے تو سجدہ کیسے کیا جائے؟  
 یا تم سجدے کرے یادو سجدے، یعنی نماز کے دو سجدوں کے بعد سجدہ تلاوت بھی ادا کریں، ہو جائیگا؟

جواب: سجدہ والی آیت پر تلاوت ختم کر کے رکوع میں چلا جائے تو رکوع میں سجدہ تلاوت کی  
 یت ہو سکتی ہے اور رکوع کے بعد نماز کے سجدے میں بھی سجدہ تلاوت ادا ہو جاتا ہے اس صورت  
 میں مستقل سجدہ تلاوت کی ضرورت نہیں اور اگر سجدہ تلاوت والی آیت کے بعد بھی تلاوت کرنی ہو تو  
 پہلے سجدہ تلاوت کرے پھر اٹھ کر آگے تلاوت کرے۔ (آپ کے مسائل اور انکا حل)

**نیجرا اور عصر کے بعد مکروہ وقت کے علاوہ سجدہ تلاوت جائز ہے**

سوال: تلاوت کا سجدہ عصر کی نماز کے بعد مغرب تک یا نیجرا کی نماز کے بعد جائز ہے یا نہیں؟  
 جنی ان دونوں اوقات میں سجدہ ادا کیا جاسکتا ہے یا نہیں؟ ہمیں ”ابلسنت علماء“ نے منع کیا ہے، ہم  
 نہ وہ بھی ”ابلسنت“ سے وابستہ ہیں، ہم دو آپس میں دوست ہیں، میں نے اس کو سجدہ کرنے سے منع  
 کیا لیکن اس نے آپ کا حوالہ دیا؟

جواب: فتنہ حنفی کے مطابق نماز نیجرا اور عصر کے بعد سجدہ تلاوت جائز ہے۔ البتہ طلوع

آفتاب سے لے کر دھوپ کے سفید ہونے تک اور غروب سے پہلے دھوپ کے زرد ہونے کی  
حالت میں سجدہ تلاوت بھی منع ہے۔ (آپ کے مسائل اور انکا حل)

**چار پائی پر بیٹھ کر تلاوت کرنے والی کب سجدہ تلاوت کرے؟**

سوال: اگر چار پائی پر بیٹھ کر قرآن پاک کی تلاوت کر رہے ہیں اور آیت سجدہ بھی دوران  
تلاوت آتی ہے۔ لہذا اس کے لیے سجدہ ادا کرنا فوراً ضروری ہے یا بعد تلاوت (جتنا قرآن  
پڑھے) سجدہ کر لیا جائے۔ صحیح طریقہ تحریر فرمائیں؟

جواب: فوراً کر لینا افضل۔ ہنے تلاوت ختم کر کے کرنا بھی جائز ہے اگر چار پائی سخت ہو کہ  
اس پر پیشانی دھنے نہیں اور اس پر پاک کپڑا بھی بچا ہوا ہو تو چار پائی پر بھی سجدہ ادا ہو سکتا ہے ورنہ  
نہیں۔ (آپ کے مسائل جلد سوم ص ۱۰۱)

**تلاوت کے دوران آیت سجدہ کو آہستہ پڑھنا بہتر ہے**

سوال: قرآن کی تلاوت کرتے وقت جس روئے میں سجدہ آجائے تو اس کو دل میں پڑھنا  
چاہیے یا کہ بلند آواز سے پڑھے؟ کہتے ہیں کہ اگر سجدہ کی آیت کوئی سن لے تو اس پر سجدہ واجب  
ہے، اگر سجدہ نہ کرے تو اس کا کفارہ کیا ہے اور سجدہ کرنے کا طریقہ کیا ہے؟ مفصل بتائیں؟

جواب: سجدہ کی آیت پڑھنے سے اور پڑھنے سنبھالنے والے دونوں پر سجدہ واجب ہو جاتا ہے اس  
لیے کسی دوسرے کے سامنے سجدہ کی آیت آہستہ پڑھنے تاکہ اس کے ذمہ سجدہ واجب نہ ہو جس شخص  
کے ذمہ سجدہ تلاوت واجب تھا اور اس نے نہیں کیا تو اس کا کفارہ یہی ہے کہ سجدہ کر لے۔ سجدہ تلاوت  
کرنے کا طریقہ یہ ہے کہ تکبیر کہتا ہو اسجدہ میں چلا جائے سجدہ میں تین بار سبحان ربی الاعلیٰ  
پڑھے اور تکبیر کہتا ہو اٹھ جائے۔ لس سجدہ تلاوت ہو گیا۔ (آپ کے مسائل جلد سوم ص ۱۰۲)

**لاوڑا اپنیکر پر سجدہ تلاوت**

سوال: اگر کسی شخص نے لاوڑا اپنیکر پر تلاوت قرآن پاک سن لی اور اس میں سجدہ آئے تو سننے  
والے پر سجدہ واجب ہے یا نہیں اور سجدہ نہ کرنے والے شخص پر گناہ ہوتا ہے یا نہیں؟

جواب: جس شخص کو معلوم ہو کہ یہ سجدہ کی آیت ہے اس پر سجدہ واجب ہے اور ترک واجب  
گناہ ہے۔ (آپ کے مسائل اور انکا حل)

## قرآنی آیات کو جلا کر دھونی لینا درست نہیں

سوال: ایک شخص اپنے مریدوں کو ایسے تعلیم دیتا ہے جن میں بسم اللہ اور دیگر قرآنی آیات ہوتی ہیں، وہ کہتا ہے ان کو جلا کر ان کی دھونی لو، دریافت یہ کرنا ہے کہ قرآنی آیات کو لکھ کر اور جلا کر ان کی دھونی لینا شرعاً جائز ہے یا نہیں؟

جواب: بسم اللہ اور قرآنی آیات کو بطور تعلیم گلے میں یا بازو پر پاک کپڑے پاچھڑے میں لپیٹ کر باندھنا یا لٹکانا جائز ہے۔ حتیٰ کہ جب اور حاضر کیلئے بھی (جیسا کہ شامی میں ہے) لیکن ان تعلیمات کو جن میں اسلامیہ اور آیات قرآنیہ ہوں، دھونیاں بنائے کر جانا ناجائز ہے کیونکہ یہ تو ہیں ہے۔ (خیر الفتاوى)

## ہاروت ماروت کا مشہور قصہ غلط ہے

سوال: ہاروت ماروت (فرشتوں کا نام ہے) کے بارے میں مشہور ہے کہ وہ ایک عورت پر عاشق ہوئے، اسے اسم اعظم سکھایا اور وہ عورت ناج کے دوران اسے اعظم کی برکت سے آسمان پر چل گئی اور اب زہرہ ستارہ کہلاتی ہے، کیا یہ بات صحیح ہے؟

جواب: یہ ہاروت ماروت والا قصہ بالکل غلط ہے اس کی کوئی سند نہیں۔ اگرچہ بعض تفاسیر میں بھی ایہ ملتا ہے لیکن ان حضرات کو اس کے نقل کرنے میں دھوکہ ہوا ہے۔ چنانچہ دوسری تفاسیر صحیح نے اس کا رد کیا ہے جیسے تفسیر روح البیان (صفحہ ۱۹) میں ہے کہ اس کا مدار یہودی روایات ہیں اس لیے یہ واقعہ درست نہیں ہے۔ تفسیر خازن میں بھی اس قصہ کو کوئی سندوں کے ساتھ ذکر کیا ہے مگر ان کا رد جان بھی یہی ہے کہ یہ روایت اسرائیلیات میں سے ہے۔ یہی وجہ ہے کہ اس واقعہ کو بیان القرآن میں ذکر نہیں کیا گیا کیونکہ اس میں اس اصول کو مد نظر رکھا گیا ہے کہ جس بات کی پوری تحقیق نہ ہو یا کوئی غلط بات مشہور ہو اس کو اس میں ذکر نہیں کیا جائے گا۔ لہذا اس قصہ کو بھی اس میں ذکر نہیں کیا گیا۔ (خیر الفتاوى)

# علم، علماء اور مدارس کا بیان

## دینی علوم

(علوم دینی و دنیوی کی تعلیم و علم کے احکام)

**بیوی اور والدین کی اجازت کے بغیر طالب علم کیلئے سفر کرنا**

سوال..... ایک شخص کے والدین اور اس کی زوجہ طلب علم کے لئے اسے سفر کرنے کی اجازت نہیں دیتے تو اس صورت میں یہ شخص طلب علم کے لئے سفر کرے یا نہ کرے؟

جواب..... علم شرعی کی تین قسمیں ہیں۔ (۱) فرض عین، (۲) فرض کفایہ۔ (۳) مندوب۔

نماز روزہ وغیرہ کے مسائل کا علم فرض عین ہے اور ضروری فرائض و روزمرہ کے معاملات کے علم سے زائد حاصل کرنا فرض کفایہ ہے اور علم میں گہرا ای حاصل کرنا مستحب ہے۔ پس اگر سفر کی وجہ سے والدین یا اولاد کے ضیاء کا خوف ہو یعنی وہ خود غنی نہ ہوں اور ان کی حفاظت کرنے والا کوئی نہ ہو تو اس صورت میں طلب علم کے لئے بالکل سفر نہ کرے (خواہ فرض عین ہو یا فرض کفایہ) اور اگر ضیاء کا خوف نہ ہو تو فرض عین و فرض کفایہ کی تحصیل میں والدین و زوجہ کی اطاعت نہ کرے۔ البتہ اگر طالب علم امرد ہے اور باپ خوف فتنہ کی وجہ سے منع کرتا ہے تو بہر حال اطاعت ضروری ہے ایسے ہی! اگر ایسا سفر ہو کہ اس میں ہلاکت کا خوف ہے تو بھی والدین کی اطاعت لازم ہے۔

علم مندوب میں بہر حال والدین کی اطاعت اولی ہے اور زوجہ کی اطاعت میں مختار ہے۔

(حسن الفتاوی ص ۳۹۸ ج ۱)

**جو ان بیوی کو چھوڑ کر طلب علم کے لئے سفر کرنا**

سوال..... ایک شخص کی بیوی جوان ہے اور وہ بیوی کو چھوڑ کر طلب علم کے لئے سفر اختیار کرتا ہے اور سال بھر گھر نہیں آتا کیا اس کے لئے یا امر جائز ہے؟

جواب..... عورت کا نفقہ اور ہر چار ماہ میں ایک دفعہ جماع کرنا شوہر پر واجب ہے، پس اگر

شوہران حقوق کی تکمیل کرے تو طلب علم کے لئے سفر کرنا جائز ہے۔ البتہ اگر اس کے باوجود عورت کے لئے قنے کا گمان ہو تو سفر میں رہنا جائز نہیں (احسن الفتاوى ص ۳۹۹ ج ۱)

### علم منطق کی تعلیم و تعلم کا جواز

سوال..... علم منطق کا سیکھنا حرام ہے یا جائز یا فرض یا واجب یا حسن؟ اور اگر بقدر ضرورت جائز ہو تو اس ضرورت کی مقدار کیا ہے؟ اور علم العلوم کا پڑھنا جائز ہے یا نہیں؟

جواب..... علم منقول ”غذاوں کی طرح“ مقصود ہے اور علم معقول ”دواوں کی طرح“ ضروری ہے۔ پس جو شخص علم منقول بقدر ضرورت حاصل کرنے میں مشغول ہو اور استدلال کے باب میں اس کا ذہن بغیر علم معقول کے محفوظ نہ رہ سکے تو اس کے لئے بقدر ضرورت علم معقول ”منطق“ کے حاصل کرنے کی اجازت ہے اور اس کی مقدار ذہنوں کے مختلف ہونے کی وجہ سے مختلف ہے جس مقدار سے بھی ضرورت پوری ہو جائے تو وہی متعلم کے لئے مقدار ہے اور جس کے لئے علم منطق کی ضرورت نہ ہو اور نہ سیکھنا اس کے لئے نقصان وہ ہو تو اس کے لئے تو سیکھنا علم منطق کا جائز ہے اور جس کو نقصان کا باعث بن جائے اس کے لئے مذموم ہے اور نقصان کے بقدر اس کے اندر کراہت و حرمت پیدا ہوگی۔ (امداد الفتاوى ص ۷۷ ج ۲)

### علم جفر شرعی جحت نہیں

سوال..... ایک شخص علم جفر کا عامل ہے نئے نئے شعبدے لوگوں کے سامنے پیش کرتا ہے اور کہتا ہے کہ علم جفر بزرگان دین کو بھی حاصل تھا۔ اس علم سے ان حضرات نے کام لئے ہیں اس شخص کا قول عمل کہاں تک درست ہے؟

جواب..... علم جفر کی نہ قرآن و سنت نے تعلیم دی نہ صحابہ کرام، حضرات تابعین اور دیگر بزرگان دین نے اس کو قابل التفات سمجھا بلکہ کتب فقه و مختار و غیرہ میں اس کے سیکھنے کو منع فرمایا ہے، اس علم کے ذریعہ بہت سی چیزیں سامنے آ جاتی ہیں جنات اور شیاطین سے بہت سی چیزیں معلوم کی جاسکتی ہیں مگر یہ باتیں بالکل لغو ہیں، جوگی پنڈت بھی ہاتھ دیکھ کر یا صورت دیکھ کر بعض نام سن کر بہت کچھ بتانے والے آج بھی موجود ہیں۔ (فتاویٰ محمودیہ ص ۳۵۶ ج ۱۵)

”مگر خدا کے احکام سے بغاوت کر کے یہ چیزیں حاصل کرنا کہاں کی داشتمانی ہے اس علم کی تحصیل لا حاصل شرعی جحت نہیں“، م۔ع

علمِ رمل کا سیکھنا، سکھانا حرام ہے

سوال..... احقر نے مشکوہ شریف کے حوالے سے علم رمل کی ایک کتاب کے دیباچہ میں دیکھا ہے جس سے علم رمل کے جواز کا حکم معلوم ہوتا ہے کیا مصنف کا یہ بیان درست ہے؟

جواب..... یہ اس مصنف کی غلطی ہے اس حدیث کا مضمون یہ ہے کہ ایک نبی کچھ لکیریں کھینچتے تھے سو جس شخص کی لکیریں ان کے موافق ہوں جائز ہے ”ختم ہوا مضمون حدیث کا“ سواں تو یہ ثابت ہونا مشکل ہے کہ مراد اس سے رمل ہے گواں میں بھی لکیریں ہوتی ہیں مگر ممکن ہے کہ کسی اور علم میں بھی یہ ہوں۔ اگر رمل ہی مراد ہو تو رمل متعارف کے ان خطوط کے موافق ہونے کی کوئی دلیل نہیں۔ اور شرط جواز یہی موافقت ہے اور وہی معلوم نہیں لہذا جواز کا حکم ممکن نہیں ہے اس کی تعلیم و تعلم کو حرام کہا جائے گا۔ (فتاویٰ محمدیہ ج ۳۵ ص ۱۵) تاکہ غیر مفید کام میں لگ کر اوقات ضائع نہ کریں۔ مَع

## علم رمل کی لکیریں اور اس کا حکم

سوال مجھ کو علم رمل کا شوق ہے مگر اعتقاد "و عنده مفاتیح الغیب لا یعلمها الا ہو" پر ہے اور یہ میرا پیشہ نہیں ہے اور نہ میں اس کے ذریعہ کچھ حکم لگاتا ہوں اور نہ مجھ میں اتنی قدرت ہے مگر شوق ضرور ہے اس حدیث کے مطابق جس میں ہے کہ ایک نبی لکیریں کھینچا کرتے تھے تو جس کی لکیریں ان کی لکیروں کے موافق ہو جائیں تو وہ جائز ہے اور وہ یہ خط ہیں جس پر اپنا شوق رکھتا ہوں۔

اس کو دائرہ دنیا میں جو حضرت دنیا میں کا وضع کیا ہوا ہے اور دائرة بدوج بھی کہتے ہیں۔

جواب..... حدیث مذکورہ فی السوال تو صحیح ہے، لیکن اس سے رمل کے جواز تعلیم و تعلم پر استدلال نہیں ہو سکتا۔ (کنایت امفتی ص ۲۱۸ ج ۹) ”اس کا منفصل جواب امداد الفتاویٰ کے حوالہ سے ماقبل میں گزر چکا۔“

## علم الاعداد سیکھنا اور اس کا استعمال

سوال..... میں نے شادی میں کامیابی و ناکامی معلوم کرنے کا طریقہ سیکھا ہے جو اعداد کے ذریعہ نکالا جاتا ہے۔ اس کی شرعی حیثیت کیا ہے کیونکہ غیر کا علم تو صرف اللہ کو ہے؟

جواب.....غیب کا علم جیسا کہ آپ نے لکھا ہے اللہ تعالیٰ کے سوا کسی کو نہیں۔ اس لئے علم الاعداد کی رو سے جو شادی کی کامیابی یا ناکامی معلوم کی جاتی ہے یا نومولود کے نام تجویز کئے جاتے ہیں یہ شخص انگل پچھوچیز سے اس پر یقین کرنا گناہ ہے اس لئے اس کو قطعاً استعمال نہ کیا جائے۔ (آپکے مسائل اور انکا حل جلد ۱۰ ص ۲۷۴)

## شیعوں سے علم سکھنے کا حکم

سوال..... ایک صحیح العقیدہ عالم دین، شیعوں کے مدرسہ میں فاضل عربی کی کتب پڑھ سکتا ہے کہ نہیں۔

جواب..... بہت سی وجہوں کی بنیاد پر ان سے علم حاصل کرنا درست نہیں۔

۱۔ اگر وہ کتب دینیہ ہیں تو ان کا ایسے شخص سے پڑھنا جائز نہیں۔

۲۔ شاگرد ہونے کی صورت میں ان کی تعظیم بھی کرنی ہوگی۔ حالانکہ وہ اس کے اہل نہیں۔

۳۔ ان سے میل جوں کی بناء پر ان سے متاثر ہونے کا اندیشہ بھی ہے۔

حاصل ان سے کچھ نفع کے ساتھ بہت سے نقصانات کا اندیشہ بھی ہے۔ (خیر الفتاوى ص ۳۳۷ ج ۱)

”اس لئے اجازت نہیں دی جائے گی۔ استاد کارنگ طلبہ میں منتقل ہوتا ہے۔“ (مرع)

## لوگوں کو شرمندہ کرنے کے لئے علم پڑھنا

سوال..... اگر کوئی شخص علم حض ا لوگوں کو شرمندہ کرنے کے لئے پڑھائے اس کے لئے کیا حکم ہے؟

جواب..... حدیث میں ایسے شخص کے بارے میں بڑی سخت وعید ہے۔ حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے

فرمایا کہ جو شخص اس لئے علم حاصل کرے تاکہ علماء سے مجادل کرے یا بیوقوفیں پر رعب جمائے یا اس کے ذریعہ لوگوں کے چہروں کو پھیر دے تو اللہ تعالیٰ اس کو جہنم میں داخل کریں گے۔ (حسن الفتاوى ص ۲۰۰ ج ۱)

”اس لئے تحصیل علم میں بھی اصلاح نیت ضروری ہے۔“ (مرع)

## ناخواندہ شخص کا فتویٰ صادر کرنا

سوال..... زید نے کسی دارالعلوم دینی میں تعلیم دینیات با قاعدہ حاصل نہیں کی۔ نہ درسی کتابیں

پڑھنے کے بعد سند حاصل کی ہے۔ مگر دینی امور میں بحیثیت مفتی فتوے صادر کرتا ہے۔ کیا ایسی ناقابل

اطمینان صورت میں زید فتویٰ شرعی صادر کرنے کا مجاز ہے اور کیا زید کا فتویٰ قابل اعتماد ہے؟

جواب..... فتویٰ دینے کے لئے لازم ہے کہ عالم، صاحب، بصیرت، کثیر المطالعہ، وسیع الانتراحوال

زمانہ سے واقف ہو۔ جس شخص میں یہ اوصاف نہ ہوں وہ فتویٰ دینے کا اہل نہیں اور اس کے فتوے پر

تحقیق و تصدیق کے بغیر عمل جائز نہیں اور خود اس کو فتویٰ دینا جائز نہیں۔ (کفایت المفتی ص ۲۳۶ ج ۲)

## بغیر علم کے فتویٰ دینا حرام ہے

سوال..... اگر کوئی شخص جو عالم نہیں کسی شرعی مسئلہ میں جواز یا عدم جواز کا فتویٰ دے اس کی

نسبت کیا حکم ہے؟ جواب ..... بغیر علم کے فتویٰ دینا حرام ہے اور جو شخص اس کے غلط فتویٰ پر عمل کرے گا اس کا گناہ بھی اسی مفتی کے سر ہو گا اور کفارہ اس گناہ کا یہ ہے کہ اپنے فتویٰ کے غلط ہونے کا اعلان کرے اور اللہ تعالیٰ سے توبہ کرے۔ (کفایت المفتی ص ۲۳۶ ج ۲)

### غیر فقیہ کو فتویٰ دینا حرام ہے

فرمایا غیر فقیہ فتویٰ نہ دیوے اس کو فتویٰ دینا حرام ہے۔ (فوض الرحمن ص ۲۵) اشرف الاحکام ص ۵۰

### بغیر استاد کے محض کتاب دیکھ کر فتویٰ دینا

سوال ..... عالم مجتهد کون ہے؟ اگر کوئی ناظرہ قرآن پڑھ کر چند کتابیں فقہ کی پڑھ لے وہ عالم مجتهد ہیں میں داخل ہے کہ نہیں؟

جواب ..... وہ عالم مجتهد نہیں اجتہاد تو بڑا درج ہے ایسے شخص کے لئے تو بھی حق نہیں کہ معمولی مسائل روزمرہ میں فتویٰ بتائے کہ کس قول پر فتویٰ ہے شرح عقود میں ہے کہ اس شخص کے بارے میں سوال کیا گیا جو کتب فہمیہ کو خود پڑھتا اور مطالعہ کرتا ہے کوئی اس کا شیخ و استاد نہیں وہ فتویٰ بھی دیتا ہے اور اپنے مطالعہ پر اعتماد کرتا ہے یہ اس کے لئے جائز ہے یا نہیں؟ انہوں نے جواب دیا کہ اس کے لئے فتویٰ دینا کسی بھی طرح جائز نہیں، اس لئے کہ وہ زاجاہل ہے۔ اسے نہیں معلوم کیا کہہ رہا ہے بلکہ جو شخص علم کو مشائخ معتبرین سے حاصل کرتا ہے اس کو بھی ایک یادو کتاب دیکھ کر فتویٰ دینا جائز نہیں۔ بلکہ نوویٰ نے کہا کہ دس کتابیں دیکھ کر بھی فتویٰ دینا جائز نہیں۔ اس لئے کہ بعض دفعہ دس اور میں حضرات بھی تمام کسی ایسے قول پر اعتماد کر لیتے ہیں۔ جو مذہب میں ضعیف ہوتا ہے۔ پس اس قول ضعیف میں ان کی تقلید جائز نہیں ہے، بخلاف ماہر کے، جس نے علم کو اس کے اہل سے حاصل کیا ہے اور اس کو اس میں ملکہ راستہ حاصل ہو گیا، پس وہ صحیح غیر صحیح کے درمیان تمیز کرتا ہے اور مسائل اور ان کے متعلقات کو بھی معتمد طریقے پر جانتا ہے پس اس کو حق ہے کہ لوگوں کو فتویٰ دے اور یہ ان کے اور اللہ تعالیٰ کے درمیان واسطہ بننے کی صلاحیت رکھتا ہے۔ لیکن اس کے علاوہ کوئی اگر اس منصب شریف کی جسارت کرے تو اس کو تعزیر بلیغ اور زجر شدید لازم ہے جو اس جیسوں کو اس امر قبیح سے روک دے، جو بے شمار مفاسد کی طرف پہنچاتا ہے۔ (فتاویٰ محمودیہ ص ۲۳ ج ۱۱)

### صرف شامی دیکھ کر فتویٰ دینا

سوال ..... شامی کا کتب فقہ میں کیا درجہ ہے؟ آیا فقط شامی دیکھ فتویٰ دینا جا سکتا ہے یا نہیں؟

جواب.....شامی جامع ہے اور مجموعی حیثیت سے معتبر ہے۔ صاحب اتفاق کے لئے صرف شامی دیکھ فتوی دینا درست ہے۔ (فتاویٰ محمودیہ جلد ۱۱ ص ۲)

### قاضی اور مفتی میں فرق

سوال.....مفتی اور قاضی میں کیا فرق ہے؟

جواب.....مفتی اور قاضی کے احکام میں متعدد طرق سے فرق ہے، نفس مذہب کے اعتبار سے ایک اہم فرق یہ ہے کہ مفتی (حکم کی) خبر دینے والا ہے اور قاضی (حکم کو) لازم کرنے والا۔ درحقیقت میں ہے کہ مفتی اور قاضی میں اس کے سوا کوئی فرق نہیں کہ مفتی حکم کی خبر دینے والا ہے اور قاضی حکم کو لازم کرنے والا ہے۔ (اس امر پر عمل درآمد کرانے والا) شامی نے کہا (کہ اس کا قول کوئی فرق نہیں) کہ دونوں (مفتی و قاضی) میں سے کسی کو عمل کرنا جائز نہیں بلکہ ہر ایک پر اس کا اتباع لازم ہے جس کو انہوں نے (یعنی اصحاب ترجیح نے) ترجیح دی ہے ہر واقعہ میں اگرچہ مفتی خبر دینے والا اور قاضی عملدرآمد کرانے والا ہے دونوں کے درمیان ہر جہت سے عدم فرق کا حصہ مراد نہیں۔ (فتاویٰ محمودیہ ص ۶۵ ج ۱۱)

### آخر میں والله اعلم بالصواب لکھنا

سوال.....اگر کوئی عالم صاحب کسی ایسے مسئلہ کا جواب دے کر جس کو اللہ یا اس کے رسول نے (بخوبی واضح کر دیا ہو) آخر میں والله اعلم بالصواب لکھ دیں، یا زبانی جواب بتا کر آخر میں یہ کلمہ کہہ دیں تو کیا یہ صحیحا جائے کہ عالم صاحب کو اس مسئلہ میں شک ہے؟

جواب.....والله اعلم بالصواب لکھنا یا کہنا علماء ربانیین کا طریقہ مسلوک ہے اور اس سے ان کے لکھے ہوئے یا بتائے ہوئے مسئلہ میں کوئی شک و شبہ پیدا نہیں ہوتا۔ نہ یہ ثابت ہوتا ہے کہ خود عالم صاحب کو اس میں شک ہے۔ بہر حال یہ فقرہ اس لئے کہا جاتا ہے کہ اللہ تعالیٰ کا علم ہر چیز اور ہر صواب بات پر محیط ہے اور اس کا اقرار مومن کا وظیفہ ہے۔ (کفایت امفتی ص ۲۳۸ ج ۲)

### فتوے سے حرام حلال نہیں ہو سکتا

سوال.....ایک شخص نے اپنی منکوحہ کو طلاق مغاظہ دی اور طلاق نامہ لکھ دیا۔ چند روز کے بعد اس نے کہا کہ میں نے شرطی طلاق دی ہے اور جھوٹے گواہ لے جا کر مفتی سے فتویٰ لا کر اس کو

حال سمجھ کر اپنے تصرف میں لاتا ہے۔

جواب..... اگر شخص مذکور بلا شرط طلاق دے چکا ہے اور تمیں طلاق دی ہیں تو اس کی زوجہ اس کے لئے حرام ہو چکی ہے جن لوگوں نے جھوٹی گواہی دی ہے وہ سخت گناہ گار ہوئے۔ اور ان کی جھوٹی گواہی کی بنابر اور مفتی کے فتوے سے وہ عورت اس شخص کے لئے حلال نہیں ہو جائے گی کیونکہ مفتی کا فتویٰ تو بیان مسائل پر ہوتا ہے۔ اگر بیان جھوٹا ہو تو مفتی اس کا ذمہ دار نہیں اور نہ اس کے فتوے سے حرام چیز حلال ہو سکتی ہے۔ (کفایت المفتی ص ۲۳۳ ج ۲)

### لقوے اور فتویٰ میں کیا فرق ہے؟

سوال..... لقویٰ کس کا حکم ہے؟ اور فتویٰ کس کا حکم ہے؟ اور ان دونوں میں کیا فرق ہے اور ان دونوں میں سے ہمیں کس پر عمل کرنا فرض ہے؟

جواب..... فتویٰ یہ ہے کہ جس کو علماء نے قرآن و سنت کی دلیل سے جائز کہا اس پر عمل کرے۔ اگرچہ بعض وجہ سے اس میں ممانعت بھی معلوم ہوتی ہے اور لقویٰ یہ کہ جہاں شبہ ہو اس کو بھی نہ کرے پہلی کو رخصت کہتے ہیں اور دوسری کو عزیمت دونوں شرعی حکم ہیں اور دونوں میں سے جس پر عمل کرے درست ہے رخصت سے باہر نہ نکلے اور لقویٰ کرے تو بڑا اجر ہے۔ (فتاویٰ رشیدیہ ص ۱۹۳)

### اہل سنت کے فتوے کا انکار کرنا

سوال..... جو شخص علماء اہل سنت کے فتوے سے انکار کرے اس کے لئے کیا حکم ہے؟

جواب..... فتوے سے بغیر وجہ انکار کرنا فسوق اور بسا اوقات موجب کفر ہوتا ہے ہاں اگر انکار کی کوئی وجہ ہو مثلاً فتویٰ غلط ہو تو غلط فتویٰ کا انکار ہی کرنا چاہئے۔ (کفایت المفتی ص ۲۳۷ ج ۲)

### مفتی کا عدم فرصت و قوت کا اعذر کرنا

### اور جوابی خط پر پتہ نہ لکھنے پر تنبیہ کرنا

سوال..... مفتی صاحب سے شرعی فتویٰ دریافت کیا جائے اور وہ یہ کہہ دے کہ مجھ کو کتاب دیکھنے کی نہ فرصت ہے اور نہ قوت کسی اور جگہ تحقیق کر لیا جائے نیز مستفتی اپنا پتہ لفافے پر لکھنا بھول گیا۔ مفتی صاحب کو پتہ لکھنا پڑا۔ اس پر ان کا یہ لکھنا کہ لفافے پر پتہ لکھنا ضروری تھا اس حق مجھ کو تکلیف دی۔ ایسے مفتی کے لئے شرعاً کیا حکم ہے؟ مفتی کہلانے کا مستحق ہے یا نہیں؟ کیونکہ مسلمان

تو علماء اسلام سے ہی فتویٰ حاصل کریں گے۔

جواب..... بھائی صاحب! عالم اور مفتی کے ذمہ اتنی بات ہے کہ جو مسئلہ اس کے علم میں متحضر ہو اور کوئی دریافت کرے تو بتادے اور متحضر نہ ہو مگر کتاب دیکھ کر بتانے پر قدرت ہو اور اس میں تکلف نہ ہو تو دیکھ کر بتادے۔ لیکن کسی حال میں تحریری جواب اس پر لازم نہیں اور پھر مفتی کے نام کا خط لفافہ اور پستہ لکھنا کسی حال میں لازم نہیں۔ جو علماء یہ سب کام کرتے ہیں یعنی تحریری جواب دیتے ہیں (حالانکہ مفتی مقامی علماء سے زبانی پوچھ لینے پر قادر ہے) وہ محض تبرعاً اور بہ نیت ثواب یہ کام کرتے ہیں لوگ یہ سمجھتے ہیں کہ ان پر یہ بات فرض ہے حالانکہ خدا نے یہ فرض نہیں کیا۔ (کفایت المفتی ص ۲۳۵ ج ۲)

### مسئلہ پوچھنے پر یہ جواب دینا کہ ”جاوہ میں نہیں جانتا“

سوال..... مقتدی اگر امام سے کوئی شرعی مسئلہ دریافت کرے تو کیا امام صاحب کو از روئے شرع یہ جواب دینا جائز ہو گا کہ ”جاوہ میں نہیں جانتا“، اگر مقتدی اس پر اصرار کرے تو امام صاحب کا یہ کہنا کہ مجھے تمہاری پرواہیں۔ خواہ میرے پیچھے نماز پڑھویا نہ پڑھو جائز ہے یا ناجائز؟

جواب..... امام صاحب کو اگر وہ مسئلہ معلوم نہ ہو تو ان کا یہ کہنا کہ ”میں نہیں جانتا“ بجا ہے۔ مقتدی کو اصرار نہیں کرنا چاہئے کیونکہ جو مسئلہ معلوم نہ ہو اس کے متعلق یہی جواب صحیح ہے کہ میں نہیں جانتا۔ (کفایت المفتی ص ۲۳۵ ج ۲)

### مفتی کے لئے اشخاص کے متعلق اظہار رائے کرنا

سوال..... مولانا مفتی محمد شفیع صاحب مفتی دارالعلوم جن کے رسائل (مساوات اسلامی) کی وجہ سے ہندوستان کی بہت بڑی مسلم آبادی کے قلوب مجرور ہوئے ہیں اور دارالعلوم کو ہزار ہاروپے کا نقصان برداشت کرنا پڑا ہے دارالعلوم میں رکھنے کے لائق ہے یا نہیں؟

جواب..... دارالعلوم کو ایسی باتوں سے محفوظ رکھنا جو اس کی حالت مالیہ و انتظامیہ اور وقار کے لئے مضر ہوں اہل شوریٰ کا فرض ہے اور یہ فیصلہ کرنا کہ فلاں امر دارالعلوم کے لئے مضر ہے یا نہیں؟ یہ بھی اہل شوریٰ کا منصب ہے میں اشخاص کے متعلق اظہار رائے بھی مفتی کے منصب سے خارج سمجھتا ہوں چہ جائے کہ حکم شرعی لگانا۔ (کفایت المفتی ص ۲۳۳ ج ۱)

### فتویٰ نہ ماننے والے کا حکم

سوال..... جو شخص فتوے کو نہ مانے اس کا کیا حکم ہے؟

جواب ..... جو شخص بلا وجہ فتوے کونہ مانے وہ فاسق ہے اور اگر وہ کوئی معقول وجہ بیان کرتا ہے تو پھر اس وجہ پر غور کیا جا سکتا ہے۔ (کفایت المفتی ص ۲۳۷ ج ۲)

### بدنام کرنے کے لئے فتویٰ لینا اور دینا

سوال ..... اگر کوئی مفتی غلطی سے یا عمدًا کسی جلیل القدر متنبہ عالم، متین، بزرگ امام کے خلاف غلط فتویٰ صادر کر دے، جس سے عالم موصوف کی عزت و حرمت خطرہ میں پڑ جائے اور مسلمانوں میں فتنہ و فساد کی آگ بھڑک جائے تو ایسے خمین مفتی کے لئے کیا حکم ہے؟

جواب ..... اگر کوئی مفتی قصد اور عمدًا کسی مسلمان کے خلاف اس کے نام کی تصریح کے ساتھ غلط فتویٰ صادر کر دے اور مقصود اس کا رسول اور بدنام کرنا ہو تو ایسا مفتی سخت گنہگار اور مفتری ہو گا اور اگر فتوے میں کسی نام کی تصریح نہ ہو بلکہ فرضی نام کے ساتھ مثلاً زید و عمر کے نام سے سوال کیا گیا ہو اور مفتی سوال میں درج واقعات پر حکم شرعی بتائے اور حکم شرعی صحیح ہو تو مفتی پر کوئی الزام نہیں۔ اس میں مجرم وہ لوگ ہوں گے جو اس فتوے کو کسی خاص شخص پر چپکا کیں گے۔ حالانکہ اس شخص میں وہ باتیں موجود نہ ہوں جو سوال مذکور میں ہیں۔ اور جن پر فتویٰ دیا گیا ہے۔ (کفایت المفتی ص ۲۳۶ ج ۲)

### تعلیم کے لئے فوٹو بنانا

سوال ..... کالج کے سلسلہ تعلیم کو باقی رکھتے ہوئے فوٹو اتروانے کی سخت ضرورت ہو تو کیا وہ فوٹو اتروانا سکتا ہے؟

جواب ..... اگر اس تعلیم کے منقطع کرانے میں نقصان عظیم نہ ہو تو منقطع کر دیا جائے، ورنہ اس کو جاری رکھنے کے لئے مجبوراً فوٹو کی گنجائش ہے۔ (فتاویٰ محمودیہ ص ۱۵۰ ج ۱۳)

### لڑکیوں کو انگلش پڑھانا کیسا ہے؟

سوال ..... مسلمان لڑکیوں کو انگلش پڑھانا کیسا ہے؟ شریعت میں اس کا کیا حکم؟

جواب ..... انگلش میں نام اور پڑھنے کے، اتنا سیکھنے میں کوئی مصالحتہ نہیں، کبھی شوہر سفر میں ہوا اور اس کو خط لکھنے میں انگلش پڑھنے کی ضرورت ہو تو غیر کے پاس جانا نہ پڑے، لڑکیوں کو سکول اور کالج میں داخل کر کے اوپری تعلیم دلانا اور ڈگریاں حاصل کرانا جائز نہیں ہے کہ اس میں نفع سے نقصان کہیں زیادہ ہے، تجربہ بتلاتا ہے کہ انگلش تعلیم اور کالج کے ماحول سے اسلامی عقائد و حالات

گل جاتے ہیں، آزادی بے شرمی بے حیائی بڑھ جاتی ہے جیسا کہ مرحوم اکبرالآبادی نے کہا ہے۔  
نظر ان کی رہی کالج میں بس علمی فوائد پر گرائیں چکے چکے بجلیاں دینی عقائد پر  
(فتاویٰ رحیمیہ ص ۲۱ ج ۱)

عورتوں کی آزادی سے خود آزادی کے حامی پریشان ہیں۔ (م، ع)

### انگریزی سیکھنا جائز ہے

اور انگریزی تہذیب سے بچنا ضروری ہے

سوال..... انگریزی زبان کو نہ ہب اسلام میں کیا حیثیت حاصل ہے۔ کیونکہ ہمارے والدین اس زبان سے سخت نالاں ہیں اور اس کے سیکھنے کے حق میں نہیں ہیں لیکن آج کل کے دور میں انگریزی سیکھے بغیر کوئی چارہ نہیں ہے۔ اس کے بغیر ہم ترقی نہیں کر سکتے۔ لہذا آپ براہ مہربانی ہمیں بتائیں کہ مسلمانوں کے لئے انگریزی حاصل کرنا کیسا ہے کیونکہ یہ غیر مسلموں کی زبان ہے کیا نہ ہب اسلام اس بات کی اجازت دیتا ہے کہ ہم غیر مسلموں کی زبان سیکھیں؟

جواب..... انگریزی تعلیم سے اگر دین کے ضائع ہونے کا اندیشہ ہو تو حرام ہے۔ اگر دین کی حفاظت کیسا تھا دنیوی اور معاشی مقاصد کے لئے حاصل کی جائے تو مباح (جائز) ہے۔ اور اگر دینی مقاصد کیلئے ہو تو کارثوab ہے۔ انگریزی زبان سیکھنے پر اعتراض نہیں لیکن کیا موجودہ نظام تعلیم میں دین محفوظ رہ سکتا ہے؟ انگریزی سیکھے انگریزی تہذیب نہ سیکھے تو کوئی مضاائقہ نہیں۔ (آپ کے مسائل جلد ۸ ص ۲۷۴)

### عورتوں کو کتابت سیکھنے کا حکم

سوال..... عورتوں کو کتابت سکھانے کے متعلق کیا حکم ہے؟ سکھائی جائے یا نہیں۔

جواب..... حدیث پاک میں ایک مقام پر عورتوں کو لکھنا سکھانے کی ممانعت آئی ہے اور ایک مقام پر ترغیب آئی ہے۔ اس لئے شراح حدیث نے لکھا ہے کہ جہاں فتنہ کا خطرہ ہو وہاں سکھانے سے اجتناب چاہئے۔ جہاں نہ ہو وہاں بقدر ضرورت گنجائش ہے کہ امور خانہ داری میں بعض مرتبہ اس کی ضرورت پڑتی ہے جو لڑکیاں اپنے مکان میں والد بھائی، چچا، دادا، نانا سے لکھنا سیکھیں اور ان کی دینی تربیت کی جائے ماحول صالح ہو تو اجازت ہے۔ اس مقصد کے لئے بہشتی زیور کی تصنیف کی گئی اور اس سے نفع بھی بے حد ہوا اور جو لڑکیاں اسکوں میں جائیں اور پردے کا اہتمام نہ ہو اخیر ۱۰۰ سے احتیاط نہ ہوان کو اس سے روکنا ضروری ہے۔ (فتاویٰ محمودیہ ص ۲۹۰ ج ۱۵)

مدرسہ کی تعلیم شروع ہونے سے پہلے بچوں سے دعا سے نظم پڑھوانا  
سوال..... اسلامی مدارس میں اسکوں کی پارتحنا کی طرح کوئی دعا سے نظم طلباء سے اجتماعی  
طریقہ پر پڑھوانا درست ہے یا نہیں؟

جواب..... ایسی دعا سے نظم جو اللہ تعالیٰ کی شناء اور رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی صحیح تعریف پر  
مشتمل ہوا جماعتی طور پر اسلامی مدارس میں بھی پڑھائی جاسکتی ہے اس میں کوئی قباحت نہیں بلکہ  
مُتَّحِّسَ ہے۔ (فتاویٰ رحمیہ جلد ۶ ص ۳۲۲) ”حسن کی وجہ وزنی معلوم نہیں ہوتی بلکہ غور کیا جائے تو  
تشہب بالمدارس الدينيه کے سبب کسی نہ کسی درجہ میں قباحت ہو سکتی ہے۔“ (م‘ع)

### ڈاکٹری کی تعلیم کے لئے مردہ کا جسم چیرنا

سوال..... ڈاکٹری علاج اور تعلیم میں مردہ کا بدن کا شناس کا جزو اعظم ہے، فعل جائز ہے یا نہیں؟

جواب..... جائز نہیں۔ (فتاویٰ محمودیہ میں ۷۴ ج ۱۲) یہ مشق مصنوعی انسان پر کی جاسکتی ہے۔ (م‘ع)

تبليغ اور جہاد کے فرض عین اور فرض کفایہ سے متعلق تحقیق اور

مر وجہ تبلیغی جماعت اور اس میں اوقات لگانے کی شرعی حیثیت

سوال..... سیدی حضرت اقدس حضرت مولانا جسٹس مفتی محمد تقی عثمانی صاحب دامت  
برکاتہم السلام علیکم و رحمۃ اللہ مزاج گرامی! دل سے دعا میں ہیں کہ اللہ تعالیٰ حضرت کو ہمیشہ صحت و  
عافیت کے ساتھ خدمت دین کی توفیق عطا فرمائے آمین۔

حضرت! اس ناکارہ کے دل میں حضرت کی جو محبت و عظمت ہے، اس کا ظہار میں طوالت ہو جائے  
گی، مختصر اعرض ہے کہ حضرت کے لئے دل و جان سے دل کی اتحاد گہرائیوں سے دعا میں نظری رہتی ہیں۔

حضرت کی مصروفیات تو واقعی ہوتی ہیں تاہم ایک مسئلہ میں حضرت کی رائے مطلوب ہے  
دوسری کسی جگہ سے حضرت جیسی تسلی متوقع نہیں تھی؛ امید ہے جواب سے بہرمند فرمائیں گے۔

حضرت! اکابر کی کتابوں سے اور حضرت کے ایک مستقل وعظہ ”دین کی حقیقت تسلیم و رضا“ سے یہ  
بات دل میں بیٹھ گئی ہے کہ دین شوق پورے کرنے کا نام نہیں بلکہ اس وقت جو حکم اور وقت کا تقاضا ہو اس کے  
پورے کرنے کا نام دین ہے لیکن دوسری طرف اپنے اکابر تبلیغی جماعت والوں کے ہاں دین کی حقیقت کو  
”قربانی“ کے نام سے پیش کیا جاتا ہے، جس کی وجہ سے تردود ہوتا ہے کہ صحیح طرز عمل کیا ہونا چاہئے؟

مثلاً ہمارے پاکستان کے سابقہ امیر..... صاحب مظلوم کا جس ہفتے کا سہ روزہ معین تھا، اسی ہفتے ان کے سر کا انتقال ہو گیا اب وہ سوچ میں تھے کہ کیا کریں؟ تسلیم و رضا کے پیش نظر تو سہ روزہ کو اس ہفتے موخر بھی کیا جا سکتا تھا تاکہ غمزدہ یوں کوشہر کے ساتھ رہنے سے تسلی ہو، لیکن امیر صاحب پاکستان نے سہ روزہ کو مقدم رکھا اور چلے گئے واپسی پر فکر مند تھے کہ یوں ضرور خفا ہوگی، لیکن یوں خلاف توقع بہت محبت سے پیش آئی اور عرض کیا کہ: رات ابا جی خواب میں ملے تھے انہوں نے کہا کہ..... آئے تو اس پر خفانہ ہونا، اس کے سہ روزہ پر جانے سے اللہ تعالیٰ نے میری مغفرت فرمادی ہے۔ اب تسلیم و رضا کے تحت نہ نکلتے تو یہ مغفرت کا بہانہ کیسے بنتا؟

اکثر اکابر تبلیغ والوں سے سنتے ہیں کہ انتظامی چلوں اور سالوں سے ثواب تو ہوتا ہے لیکن کفر نہیں نٹے گا۔ کیونکہ اس کے لئے ”قربانی“ شرط ہے کہ گھر میں یوں بیمار ہے، کھیت میں فصل تیار ہے، جیب میں رقم نہیں، حالات خراب ہیں، تب نکلے گا تو بُداشت عام ہوگی، اب تسلیم و رضا کے پیش نظر جب یوں بیمار ہے تو اس کی دل جوئی ضروری ہے، فصل تیار ہے تو کثائب ضروری ہے۔ اب اس میں تسلیم و رضا کو دیکھا جائے یا قربانی کو؟ غالباً غزدہ تجوک میں کھجور بالکل کپی ہوئی تھیں لیکن دین کی حقیقت قربانی کے پیش نظر صحابہ اللہ کے راستے میں نکل گئے۔

ایک صاحب نے ایک عالم سے پوچھا کہ ایک شخص اللہ کے راستے میں نکلنا چاہتا ہے لیکن اس کا بوزھا والد نا بینا ہے جوان یوں ہے اور آس پاس ماحول بھی سازگار نہیں، اور اس کے چھوٹے چھوٹے بچے بھی ہیں۔ اس عالم نے کہا کہ صورت مسؤولہ میں یہ شخص اگر نکلتا ہے تو بڑا ظالم ہے۔ اس عالم کو بتایا گیا کہ حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ کے گھر کی بھی حالت تھی جب وہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ نکلے تھے۔ اب تسلیم و رضا کے تحت تونہ نکلنا سمجھ میں آتا ہے لیکن بزرگ کہتے ہیں کہ جب اسی حالت میں نکلے گا تو جہاں کفر نٹے گا وہاں اس کا یقین بھی بنے گا اور گھروں والوں کا یقین بھی بنے گا کہ حقیقی محافظ اور رازق تو اللہ ہے۔

بعض لوگوں سے یہ بھی سنتے ہیں کہ صحابہ کرام رضی اللہ عنہم کے وقت چونکہ بلوغ اسلام نہیں ہوا تھا اس لئے ان پر یہ ذمہ داری بڑھی ہوئی تھی اب تو بلوغ اسلام ہو گیا ہے اب ویسی ذمہ داری نہیں، جبکہ تبلیغ والے کہتے ہیں کہ جب بے دینی اور دین سے دوری اسی دور کے مثل عود کر آئی ہو تو کیا حکم وہی عود کرنیں آئے گا؟

اکابر اہل علم، تبلیغ میں نکلنے کی شرعی حیثیت کوفرض کفایہ کہتے ہیں جبکہ تبلیغ کے بزرگ کہتے ہیں

کہ کفایہ کا مطلب تو یہ ہے کہ وہ فرض کی ادائیگی میں کفایت بھی کر جائے اب اربوں انسان دین سے دور ہیں تو کیا سینکڑوں اور ہزاروں کا نکنا اس فرض کی ادائیگی میں کفایت کر رہا ہے؟

بعض ساتھیوں سے یہ بھی سنتے ہیں کہ ایک سفر میں آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے روزے تو اظاہار کر دیئے تھے لیکن تبلیغی سفر موقوف نہیں فرمایا۔ اسی طرح حضرت حظله رضی اللہ عنہ کو جب غسل جنابت کی حاجت تھی وقت کا تقاضا تو غسل تھا لیکن انہوں نے اسی ناپاکی کی حالت میں اللہ کے راستے کو مقدم رکھا۔

حضرت! امید ہے کہ میں نے اپنے اشکال کی وضاحت کافی حد تک کر دی ہے مزید طوال مناسب نہیں لگتی حضرت اپنی فقیہانہ بصیرت و خداداد فہم کے تحت اس بات کی کسی قدر تفصیل سے وضاحت فرمادیجئے کہ بعض اوقات جب دین کا تقاضا تبلیغ والے پیش کرتے ہیں تو اس وقت کوئی نہ کوئی شرعی تقاضا بھی درپیش ہو جائے تو تسلیم و رضا کے تحت اس تقاضے کو پورا کیا جائے یا صحابہؓ کی طرح قربانی کر کے ان تقاضوں کو موخر کر دیا جائے؟

حضرت! مذکورہ اشکال کے ساتھ ایک بات ضمناً عرض کرتا چلوں کہ بعض امور میں اکابر اہل علم اور اکابر اہل تبلیغ کے زاویہ نگاہ میں کچھ فرق محسوس ہوتا ہے مثلاً عام اہل علم تبلیغ میں نکلنے کو فرض کفایہ اور تبلیغ والے فرض عین بتلاتے ہیں، جیسے آج سے نصف صدی قبل حضرت تھانوی رحمۃ اللہ علیہ نے صحبت اہل اللہ کے فرض عین ہونے کا فتویٰ دیا تھا کیونکہ بدون صحبت اہل اللہ اس وقت اصلاح ظاہر و باطن قریب قریب نامملن تھی۔ اب یہ بات بھی مشاہدہ ہے کہ نکلنے سے نہ صرف عوام بلکہ علمائے کرام کی دینی حالت میں جوانقلاب آتا ہے اس کا خود مشاہدہ ہے اور ناقابل انکار حقیقت ہے تو اگر مقدمة الواجب واجب کے تحت نکلنے کو فرض عین بتلایا جائے تو اس کی کیا شرعی حیثیت ہوگی؟

والسلام بندہ محمد راشد

السلام علیکم و رحمۃ اللہ و برکاتہ

آپ کا گرامی نامہ ملا، آپ احقر ناکارہ کے لئے جس طرح دعا میں کرتے ہیں اس پر کس زبان سے شکردا کروں، اللہ تعالیٰ آپ کو اس کا بہترین صلد دنیا و آخرت میں عطا فرمائیں۔ آمین۔  
آپ نے تبلیغی جماعت کے بارے میں جو باتیں پوچھی ہیں ان کے بارے میں چند اصولی باتیں عرض کرتا ہوں خدا کرے کہ وہ باعثِ اطمینان ہوں۔

ا:- جب جہاد فرض عین ہو جائے تو اس وقت ایک ایسا جنسی کی حالت ہوتی ہے اس وقت نہ تجارت جائز ہے، نہ بیوی بچوں کے عام حقوق اس طرح باقی رہتے ہیں جیسے امن کی حالت میں ہوتے ہیں اور نہ جہاد کے سوا کوئی اور ایسا کام جائز ہوتا ہے جو جہاد کے منافی یا اس کی راہ میں

کا وٹ بننے والا ہو) تفصیل کے لئے حضرت والا دامت برکاتہم کی تصنیف "تکملہ فتح السعیم" کتاب الامارۃ، مسئلہ فرضیۃ الجہادن: ص ۳۷۳ ملاحظہ فرمائیں۔

آپ نے صحابہ کرام کے عہد مبارک کی جتنی مثالیں پیش کی ہیں وہ سب اسی حالت سے متعلق ہیں۔ غزوۃ تبوک میں جہاد کے فرض عین ہونے کا اعلان خود قرآن کریم میں بھی فرمایا گیا تھا۔

"ما كان لأهل المدينة ومن حولهم من الاعراب ان يتخلفوا عن رسول الله ولا يرعبوا بانفسهم عن نفسه" الآية (سورة التوبۃ: ۱۲۰)

اور آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے بھی دو ٹوک الفاظ میں واضح فرمادیا تھا لہذا اپنی ہوئی کھیتیاں یا گھروں کے مسائل اس فرض عین کی ادائیگی میں مانع نہیں ہو سکیں۔ اس کے باوجود آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے حضرت علیؓ جیسے جانباز صحابی کو حکم دیا کہ وہ مدینہ منورہ میں رہ کر کمزوروں کی دیکھ بھال کریں۔ حضرت علیؓ کی خواہش تو یہ تھی کہ وہ جہاد کی فضیلت حاصل کریں لیکن آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے حکم کی وجہ سے تسلیم و رضا کی خاطر مدینہ منورہ میں رہئے اور کمزوروں کی دیکھ بھال کی۔

(وفي صحيح البخاري باب من حبسه العذر عن الخروج: أص: ۳۱۸)

حدثنا احمد بن يونس ثنا زهير ثنا حميد ان انساحدثهم قال: رجعنا

عن غزوۃ تبوک مع النبي صلی اللہ علیہ وسلم ..... الخ وثا سليمان

بن حرب ثنا حماد هو ابن زید عن حميد عن انس ان النبي صلی

الله علیہ وسلم کان فی غزاة فقال: ان اقواما بالمدینة خلفنا ما

سلکا شعبا ولا واديا الا وهم معنا في حبسهم العذر ..... الخ

وكذا في صحيح مسلم ج: ۲ ص: ۱۳۱ (طبع قدیمی کتب خانہ)

حضرت حظہ کا واقعہ بھی ایسے ہی وقت کا ہے جب دشمن حملہ آور ہو چکا تھا اور جہاد فرض عین تھا۔

(وفي المغني لابن قدامة ج: ۹ ص ۳۷۱ (طبع دار الفکر بیروت) مسئلہ قال

وواجب على الناس اذا جاء العدو ان ينفروا والمقلى منهم والمكثر

ولايخرجوا الى العدو لا باذن الامير الا ان يفجأهم عدو غالب

يحافون كلبه فلا يمكنهم ان يستاذنوه ..... ان النفير يعم جميع

الناس ممن كان من اهل القتال حين الحاجة الى نفيرهم لمجئي

العدو عليهم ولا يجوز لاحد التخلف الا من يحتاج الى تخلفه لحفظ المكان والاهل والمال و من يمنعه الامير ..... و ذلك لقول الله تعالى انفرو اخفافاً و ثقلاً التوبة و قول النبي صلى الله عليه وسلم : اذا استنفرتم فانفروا ..... وقال بعد اسطر ..... وقد نفر من اصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم وهو جنب يعني غسيل الملائكة حنظلة بن الراحب ..... الخ.

حضرت صدیق اکبر پر بھی حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ بھرت فرض ہو چکی تھی، اور انہوں نے اسی فریضے کو ادا فرمایا، ورنہ عام حالات میں آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے والدین کی خدمت کو جہاد پر مقدم قرار دیا، اور ایسے صحابہؓ کو لوٹا دیا جو والدین کو روتا ہوا چھوڑ کر جہاد کے لئے آئے تھے۔ دیکھئے: الحجۃ لمسلم ج: ۲ ص: ۳۱۳ (طبع قدیمی کتب خانہ) و جامع الترمذی ج: ۱ ص: ۲۰۰ (طبع فاروقی کتب خانہ)

اگر سر روزہ یا چلے پر لکھنا اسی درجے میں فرض عین قرار دیا جائے جس درجے میں جہاد نفیر عام کے وقت فرض ہوتا ہے تو اس کا یہ مطلب ہو گا کہ تجارت، صنعت، زراعت کچھ جائز نہ ہو بلکہ ہر انسان ہر وقت تبلیغی سفر پر ہی رہے، جیسا کہ جہاد کے فرض عین ہونے کے وقت دوسرا کوئی کام جائز نہیں ہوتا سوال یہ ہے کہ اگر سر روزہ یا چلہ لگانا فرض عین ہے تو اس کی حد کیا ہے؟ کتنے سر روزوں اور کتنے چلوں سے یہ فرض عین ادا ہو جائے گا؟ تو اول تو یہ تعمین کس بنیاد پر کی گئی؟ کیا قرآن و حدیث کا کوئی حکم اس کی تعمین کرتا ہے؟ دوسرے سر روزہ لگانے کے بعد جب آدمی پورے مہینے فرض عین کہاں رہا؟ اور ہو گا تو تجارت اور کسب معاش کیسے جائز ہوا؟

۲:- آپ نے لکھا ہے کہ: ”ایک سفر میں آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے روزے تو افطار کرادیئے لیکن تبلیغی سفر موقوف نہیں فرمایا۔“ اولاً تو یہ تبلیغی سفر نہیں تھا، فتح مکہ کے جہاد کا سفر تھا۔

وفي الترمذی ج: ۱ ص: ۸۹ (طبع فاروقی کتب خانہ) باب ماجاء فی  
کراہیة الصوم فی السفر، عن جابر بن عبد الله ان رسول الله صلى  
الله علیہ وسلم خرج الی مکة عام الفتح فصام حتى بلغ کرام  
الغمیم و صام الناس معه فقيل له: ان الناس شق علیهم الصیام، و ان

الناس ينظرون فيما فعلت، فدعا بقدح من ماء بعد العصر فشرب والناس ينظرون اليه، فافطر بعضهم وصام بعضهم ..... الخ ..... وفي جامع الترمذى، أبواب فضائل الجهاد، باب فى الفطر عند القتال ج: اص: ۲۰۱ (طبع ذكور) عن أبي سعيد الخدرى قال: لما بلغ النبي صلى الله عليه وسلم عام الفتح من الظهر ان فاذتنا بلقاء العدو فامرنا بالفطر فافطربنا اجمعين. هذا حديث حسن صحيح مزيد احاديث او تفصيل کے لئے دیکھئے: درس ترمذی ج: ۲ ص: ۵۵۵۔ (محمد زیر حق نواز)

دوسرے روزے مشقت شدیدہ کی وجہ سے افطار کرائے گئے، سفر موقوف کرنے کی کوئی وجہ نہیں تھی، زیادہ سے زیادہ شدید گرمی تھی، صرف اتنی بات سے جہاد کو ترک کرنا ضروری نہ تھا، کیونکہ اس مشقت کا اثر زیادہ سے زیادہ اپنی ذات پر تھا، کسی کا حق یا مال تلف نہیں ہو رہا تھا۔

۲:- آپ نے فرض کفایہ کا جو مطلب لکھا ہے اگر کفایہ کا یہی مطلب ہے تو پوری تاریخ اسلام میں جہاد کو کبھی "فرض کفایہ" نہ ہونا چاہئے تھا کیونکہ غیر مسلموں کی تعداد تاریخ کے ہر دور میں مسلمانوں کے تین گنے سے بھی ہمیشہ زائد رہی ہے۔ کروڑوں انسان ہر دور میں دین سے دور رہے ہیں لہذا جب فقہائے امت نے جہاد کو فرض کفایہ قرار دیا تو کیا اس وقت دنیا کی اکثریت مسلمان ہو گئی تھی؟ جب آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم دنیا سے تشریف لے گئے تو صحابہ کرامؐ کی تعداد ایک لاکھ چوبیس ہزار بتائی جاتی ہے جو ظاہر ہے کہ اس وقت کی دنیا کی آبادی کا بہت مختصر حصہ تھا۔ لیکن کیا آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے تبلیغی سفر کو فرض عین قرار دے کر کبھی صحابہ کرامؐ کو یہ حکم دیا کہ وہ سب اپنے حقوق واجبیہ ترک کر کے دوسرے شہروں اور ملکوں میں جائیں؟ واقعہ یہ ہے کہ "فرض کفایہ" کا مطلب صرف اس قدر ہے کہ اگر مسلمانوں کی معتقد بہ جماعت یہ کام کر رہی ہے تو اس کا عمل دوسروں کے فریضے کی ادائیگی کے لئے بھی کافی ہو جاتا ہے۔

۳:- "تسليم و رضا" اور "قربانی" میں کوئی تعارض نہیں ہے، اللہ تعالیٰ کے حکم کی اطاعت قربانی چاہتی ہے کبھی یہ قربانی جان کی ہوتی ہے کبھی مال کی کبھی خواہشات کی، جب آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے حضرت علیؓ کو توبہ کرنے سے روکا اور انہوں نے سرتایم خم کر دیا تو یہ تسلیم و رضا بھی تھی اور خواہش کی قربانی بھی، جب آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے حضرت حذیفہ بن یمانؓ کو جنگ بدرا میں شرکت سے روکا اور انہوں نے اطاعت کی تو یہ بھی خواہش کی قربانی تھی۔ جب جہاد فرض عین ہو

جائے اس وقت جان مال اور دینی خواہشات کی قربانیاں دی جاتی ہے اور جب فرض کفایہ ہو اور انسان کے لئے شرعاً جانتا جائز ہوتا ہے ابھی وہ انہی چیزوں کی قربانی پیش کرتا ہے، لیکن جب تک فرض عین نہ ہو یہ قربانی اپنی ذات کی حد تک محدود رہتی ہے، دوسرے اصحاب حقوق کی قربانی نہیں کی جاتی۔ ہاں! اگر اصحاب حقوق اپنے حقوق خوشی سے چھوڑ دیں تو ان کے لئے باعث اجر ہے اور اس صورت میں جہاد یا دعوت کے کام میں شرکت باعث اجر عظیم ہے۔ آپ نے جن بزرگوں کی مثال دی کہ ان کے سر کا انتقال ہو گیا تھا پھر بھی وہ سر روزہ پر چلے گئے ان کے بارے میں عرض یہ ہے کہ اگر ان کی الہیہ کو ان کے جانے سے کوئی ناقابل برداشت تکلیف نہیں ہوئی تو شرعاً ان کا یہ عمل ناجائز نہیں تھا، البتہ افضل ہونے میں رائے میں مختلف ہو سکتی ہیں۔ اور خواب کوئی شرعی جلت نہیں ہے جس سے کسی حکم شرعی پر استدلال کیا جائے۔

۵:- یہ بات اختر کی فہم ناقص سے بالاتر ہے کہ تبلیغ میں نکلنے پر ہمیشہ صحابہ کرامؐ کے جہاد کے واقعات سے استدلال کیا جاتا ہے لیکن عملاً جہاد کے بارے میں طرز عمل یہ ہے کہ گویا جہاد کوئی شرعی فریضہ ہی نہیں ہے بلکہ اسے عملاً منسون سمجھا جاتا ہے اور جہاد کی بعض اوقات مخالفت بھی کی جاتی ہے۔

۶:- مذکورہ بالا گزارشات کا یہ مطلب ہرگز نہیں ہے کہ میں تبلیغی جماعت کا مخالف ہوں یا یہ کہ تبلیغ کے کام کو اہمیت نہیں دیتا۔ حقیقت یہ ہے کہ تبلیغ کا کام نہایت اہمیت کا حامل ہے خاص طور پر تبلیغی جماعت نے بفضلہ تعالیٰ جمیع حیثیت سے براقابل تعریف کام کیا ہے اور اس سے امت کو بہت فائدہ پہنچا ہے لیکن کسی کام کی اہمیت واضح کرنے کے لئے یہ ضروری نہیں ہے کہ اسے ہر قیمت پر فرض عین قرار دیا جائے۔ دوسرے جہاں تبلیغی جماعت کے ساتھ تعاون و تناصر ضروری ہے وہاں بعض غلوآ میز باتوں کی اصلاح بھی ضروری ہے جو بعض نوادردیاحدود کی رعایت نہ رکھنے والے حضرات سے سرزد ہوتی رہتی ہیں اور اب بعض اوقات احکام شرعیہ میں تصرف کی حد تک پہنچ رہی ہیں۔ اللہ تعالیٰ ہمیں اپنے دین کی صحیح فہم اور اس پر عمل کی توفیق عطا فرمائے آمین۔ والسلام۔ (فتاویٰ عثمانی جلد اس ۲۲۷)

**کیا تبلیغ، تعلیم سے بھی افضل ہے؟**

سوال..... یہاں ایک مسئلہ بہت عام ہو گیا ہے وہ یہ کہ تبلیغی کام تعلیم دین سے (ناظرہ قرآن ہی کیوں نہ ہو) زیادہ اہم ہے اور فرض ہے؟ کیا تبلیغی کام تعلیم دین سے افضل ہے؟

جواب..... یہ خیال اصول تبلیغ کے خلاف ہے یعنی علم چھوڑ کر تبلیغ میں جانا غلط ہے البتہ تعطیل اور

فارغ اوقات میں جانا بہتر ہے نیز کسی مدرس کو مجاہدہ کی مشق کے لئے یا کسی اور مصلحت کے تحت اگر بھی تبلیغ کے لئے بھیجا جائے اس طرح کہ تعلیم میں بھی حرج نہ ہو تو یہ دوسری بات ہے (فتاویٰ رحیمیہ ص ۱۶۲ ج ۳) ”اور اگر علم صحیح نہیں ہو گا تبلیغ کس چیز کی کی جائے گی، بعض لوگ تبلیغ کام میں غلوکرتے ہیں“ (م۴)

### مسجد میں تبلیغی تعلیم

سوال..... ہمارے یہاں روزانہ بعد نماز عشاء جماعت خانہ میں تبلیغی تعلیم ہوتی ہے، وظیفہ خواں اور بعد میں نماز پڑھنے والوں کا حرج ہوتا ہے، جس بنا پر تعلیم والوں سے کہا گیا کہ حوض کے پاس بیٹھ کر تعلیم کی جائے تو کہتے ہیں کہ حوض کے قریب عموم بیٹھتے ہیں جس سے تعلیم میں حرج ہوتا ہے، تواب ہم کیا کریں؟ جواب..... نمازیوں کو حرج ہوا اور وظیفہ پڑھنے والوں کو تشویش ہواں طرح ہر مسجد میں تعلیم کرنا مکروہ ہے۔ لیکن تعلیم ”فضائل اعمال اور فقہی مسائل سے واقف کرنا“، بھی نہایت ضروری ہے لہذا ایسی صورت اختیار کی جائے کہ فریقین کو شکایت پیدا نہ ہو۔ اس کی آسان اور بہتر صورت یہ ہے کہ نماز کی جگہ چھوڑ کر برآمدہ یا صحن مسجد میں تعلیم کی جگہ مقرر کی جائے۔ اگر ایسی جگہ نہ ہو تو مسجد کے کسی گوشہ میں بیٹھ کر اس طرح تعلیم کی جائے کہ نمازیوں کو تشویش نہ ہو، اس طرح دونوں کام جاری رہ سکتے ہیں اور جاری رہنا چاہئے۔ اور اسے غنیمت سمجھا جائے۔ اور اس میں شرکت کریں اس کو بند کرنے کی کوشش کرنا درست نہیں۔ (فتاویٰ رحیمیہ ص ۱۶۲ ج ۳)

”تعلیم کیلئے فضائل اعمال پر بس کر لینا، فقہی مسائل کا مذاکرہ نہ کرنا سخت غلطی ہے۔“ م۴

### دور حاضر میں تبلیغ اسلام کا حکم

ایک صاحب نے دریافت کیا کہ فی زمانہ مسلمانوں پر تبلیغ اسلام واجب ہے یا نہیں؟ فرمایا جہاں اسلام پہنچ چکا ہو وہاں تبلیغ اسلام واجب نہیں ہے جیسا کہ بلوغ اسلام اکثر جگہ ہو چکا ہے اور تبلیغ سے مقصود بلوغ اسلام ہے اگر خود بلوغ ہو جائے تو فرضیت تبلیغ کی ساقط ہو جائے گی۔ (مقالات حکمت ص ۸۶)

### مسلم سلطان جائز ہونے کی صورت میں تبلیغ کا حکم

فرمایا: جہاد میں اسباب موجود نہ ہوں اور ہلاکت کا خطرہ غالب ہو تو فقهاء نے جانا منع لکھا ہے کیونکہ اگر کوئی فائدہ بھی ہو مگر مضرت کا گمان غالب ہے اور اعتبار مفسدہ کا ہوتا ہے اور اسی سبب سے فقهاء نے لکھا ہے کہ سلطان جائز اگر مسلمان ہو تو اس کو تو خوف قتل میں بھی تبلیغ جائز ہے اور اگر کافر ہو تو اس کو جائز نہیں کیونکہ اول صورت میں فائدہ ہے چونکہ سلطان مسلم جائز ہے اس لئے اس

کے دل پر بعد میں اس کا اثر ضرور ہوگا اور کافر کے دل پر کچھ اثر نہ ہوگا تو کافر کی تبلیغ میں فائدہ نہ ہوا مسلم کی تبلیغ میں فائدہ ہوا۔ (خیر احیات و خیر الامات ص ۹۹)

### تبلیغ کس صورت میں واجب ہے

فرمایا تبلیغ امر بالمعروف و نبی عن الممنکر واجب ہے بشرطیکہ مخاطب کو حق نہ پہنچا ہو اور گمان غالب ہو کہ میرے تبلیغ کرنے سے مجھے ایسا کوئی ضرر بھی نہ ہوگا جس کو میں برداشت نہ کر سکوں گا ایسی حالت میں بفحوانے من رای منکم الخ تبلیغ واجب ہے اور جہاں قدرت نہ ہو یا جس کو تبلیغ کر رہا ہے اس کی طرف سے ضرر کا خطرہ ہو وہاں واجب نہیں اسی طرح اگر ضرر کا تو خوف نہیں لیکن یہ اندیشہ ہو کہ وہ شخص مثلاً شریعت کو گالیاں لکنے لگا تو ایسی حالت میں بھی تبلیغ نہ کرے اور میں تو فتنہ ارتاد کے بعد بھی یہی کہتا کیونکہ اگر تبلیغ پر کوئی اثر بھی مرتب نہ ہو اور مخاطبین نماز روزہ بھی نہ کریں صرف اپنے آپ کو مسلمان کہتے رہیں تو یہ بھی غنیمت ہے آخر مرکر جنت میں پہنچ جائیں گے۔ (الکلام الحسن ملفوظ نمبر ۲۷) (اشرف الاحکام ص ۶۵)

### دنیوی تعلیم میں مسجد کی رقم خرچ کرنا

سوال..... مساجد اور مقابر کی رقم دنیوی تعلیم حاصل کرنے والے طلباء کو امداد دے سکتے ہیں یا نہیں؟  
جواب..... مساجد اور مقابر کی رقم دنیوی تعلیم کے کالج اور اسکول میں پڑھنے والے طلباء کو بطور امداد دینا جائز ہے۔ (فتاویٰ رحیمیہ ص ۱۸۵ ج ۲)

### سنی مسلمان شیعی بچوں کو تعلیم دے سکتا ہے؟

سوال..... اہل سنت والجماعت کے عقائد والا عالم شیعہ بچوں کو قرآن وغیرہ دینی تعلیم دے سکتا ہے؟  
جواب..... شیعہ لوگوں کے بچوں کو قرآن شریف اور دینیات کی ایسی تعلیم جو اہل سنت والجماعت کے خلاف نہ ہو دے سکتے ہیں۔ (فتاویٰ رحیمیہ ص ۳۷۹ ج ۲)

### تخریج لے کر مسجد میں تعلیم دینا

سوال..... میں جس بچہ کو قرآن شریف پڑھاتا ہوں جگہ نہ ہونے کی بنا پر مسجد میں پڑھاتا ہوں، تو یہ مسجد میں تعلیم دینا صحیح ہے یا نہیں؟ میں نے مولانا تھانوی کے وعظ میں دیکھا کہ اہل پیشہ کو مسجد میں پیشہ کرنا جائز نہیں؟

جواب ..... جو شخص حفاظت مسجد کے لئے یادوسری جگہ نہ ہونے پر مجبوراً مسجد میں بیٹھ کر تعلیم دے اس کو جائز ہے اور محض پیشہ بنانا کر مسجد میں تعلیم دینا ناجائز ہے اور احترام مسجد کے خلاف ہے۔  
(فتاویٰ محمودیہ ص ۱۸۵-۱۸۶ ج ۲)

### غیر شرعی لباس کے ساتھ مسجد میں مخلوط تعلیم

سوال ..... مدرسہ جو مسجد میں قائم ہے اس میں ۱۲ اسال کی لڑکیوں کا داخلہ ہے مدرسہ کے عام پیشਾب و پاخانہ میں وہ بھی جاتی ہیں باہر آدمی کھڑا رہتا ہے جب وہ نکلتی ہیں تو مرد جاتا ہے دیگر یہ کہ اس مسجد کے مدرسہ میں ایک ماشر بچوں کو انگریزی وغیرہ کی تعلیم دیتے ہیں اور کوٹ پتلون میں ہوتے ہیں۔ کیا اس طرح کافی درست ہے؟

جواب ..... مذکورہ صورت میں ان لڑکیوں کا ایسا ادارہ میں تعلیم حاصل کرنا جائز نہیں جہاں عورتوں اور مردوں کا اختلاط ہو، کیونکہ وقوع فتنہ کا قوی اندیشہ ہے، نیز مسجد کے اندر علوم دینیہ کے مساوا دیگر علوم انگریزی وغیرہ کی تعلیم درست نہیں، نیز شرث پتلون پہن کر مسجد میں آ کر تعلیم دینے کی اجازت نہیں۔ (فتاویٰ محمودیہ ص ۲۲۲ ج ۱۲) ”غرض مذکونہ جملہ امور کا ارتکاب ناجائز ہے۔ (مُع)

### مخلوط تعلیم کتنی عمر تک جائز ہے؟

سوال ..... دینی کتابوں کا مطالعہ کرنے سے حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کی تعلیمات کا جہاں تک پہنچتا ہے اور آج کل کے نظام تعلیم سے موازنہ کرتا ہوں تو ذہن میں کچھ سوالات پیدا ہوتے ہیں۔ الف کیا مخلوط تعلیم کا جواز شریعت میں ہے؟ اگر ہے تو کتنی عمر تک کے پچھے بچیاں اسکے بیٹھ کر تعلیم حاصل کر سکتے ہیں؟ اگر جواز شریعت میں نہیں تو پھر ذمہ دار افراد علیحدہ انتظام کیوں نہیں کرتے؟ جبکہ علماء حق اس پر زور دیتے ہیں۔

جواب ..... دس سال کی عمر ہونے پر بچوں کے بستر الگ کر دینے کا حکم فرمایا گیا ہے اس سے یہ بھی معلوم ہو سکتا ہے کہ پچھے بچیاں زیادہ سے زیادہ دس گیارہ سال کی عمر تک ایک ساتھ پڑھ سکتے ہیں اس کے بعد مخلوط تعلیم نہیں ہونی چاہئے۔ دور جدید میں مخلوط تعلیم بے خدا تہذیب کی ایجاد کردہ بدعت ہے۔ جو ناگفتی قباحتوں پر مشتمل ہے۔ معلوم نہیں ہمارے مقدار حضرات اس نظام تعلیم میں کیوں تبدیلی نہیں فرماتے۔ جبکہ جدا گانہ تعلیم کا مطالبہ صرف علمائے کرام ہی کا نہیں طلبہ اور طالبات کا بھی ہے۔

### مخلوط نظام تعلیم کا گناہ کس پر ہوگا

سوال ..... میں آٹھویں جماعت کا طالب علم ہوں دوسرے سکولوں کی طرح ہمارے سکول

میں بھی (کو ایجو کیشن) مخلوط نظام تعلیم ہے۔ یہ دا کراچی میں تو بہت زیادہ ہے۔ جناب! میں نے بزرگوں سے سنا ہے کہ دین کے مسائل پوچھنے میں ہم مسلمانوں کو شرم نہیں کرنی چاہئے۔ غرض یہ ہے کہ اس ترقی یافتہ دور میں لڑکے اور لڑکیاں بہت جلد بالغ ہو جاتے ہیں۔ باقی رہی سبھی کسر ویسی آر اور شلبی ویرش نے پوری کر دی ہے۔

جناب والا! ہماری کلاس میں بالغ لڑکے اور لڑکیاں جب مل کر بیٹھتے ہیں تو دونوں کے جذبات برائی ہوتے ہیں۔ اس کے علاوہ لڑکیاں اپنے دوست لڑکوں کو اس وقت اپنے گھر آنے کی دعوت دیتی ہیں جب کہ ان کے گھروالے گھر میں نہیں ہوتے۔ اسی طرح ہمارے سکول میں مرد اور عورت اکٹھے تعلیم دیتے ہیں۔ جب خوبصورت عورت استانی پڑھانے کے لئے خوب "میک اپ" کے ساتھ سامنے آتی ہے تو اس وقت بھی لڑکوں کو بہت برعے برے خیالات آتے ہیں۔ اسی طرح جب مرد استاد لڑکیوں کے سامنے آتے ہوں گے تو ان کے دلوں کا کیا حال ہوگا۔ جناب چند سالوں میں بہت عجیب و غریب واقعات پیش آئے جن کو زبان پر اور قلم کی زد میں لاتے ہوئے بھی شرم آتی ہے۔ مثلاً ہمارے سکول میں لڑکے لڑکیوں کے درمیان بد اخلاقی کے کچھ ایسے عجیب واقعات پیش آئے کہ ان کو سکول سے خارج کرنا پڑا اور کتنے واقعات ایسے ہیں جو ہوتے ہیں لیکن ہر ایک دوسرے کے عیوب پر پردہ ڈالتے ہوئے اسے منظر عام پر نہیں لاتا۔

۱..... کیا پاکستان جو اسلام کے نام پر حاصل کیا گیا اس میں مخلوط نظام تعلیم شرعاً جائز ہے؟

۲..... کیا اللہ اور اس کے رسول صلی اللہ علیہ وسلم نے غیر محروم مردوں اور عورتوں کو اپس میں مل جل کر تعلیم دینے، تعلیم حاصل کرنے یا بیٹکوں میں ملازم یا کسی اور ادارے میں کام کرنے کی اجازت دی ہے جبکہ ایسے میں تمام عورتیں بے پردہ ہوں؟ ۳..... کیا پاکستان میں پردہ کا کوئی قانون نافذ نہیں؟

۴..... کیا مخلوط نظام تعلیم سے اسلام کا مذاق نہیں اڑایا جا رہا ہے؟

۵..... کیا مخلوط نظام تعلیم اور مخلوط ملازمتوں کا گناہ ارباب حکومت پر ہے، لڑکوں پر ہے یا لڑکیوں پر ہے؟ مردوں پر ہے یا عورتوں پر ہے ان میں سے کون سب سے زیادہ عذاب الہی کا سُحق ہے؟

جواب..... آپ کا خط کسی تبصرے کا ہتھ نہیں یہ حکومت کی والدین کی اور معاشرے کے حاس افراد کی آنکھیں کھولنے کے لئے کافی ہے اور ان لوگوں کے لئے تازیانہ عبرت ہے، جو کہ مخلوط (کو ایجو کیشن) سکولوں اور اداروں میں اپنے بچوں اور بچیوں کو تعلیم دلوانا فخر سمجھتے ہیں اور ان کے بہترین مستقبل کی ضمانت سمجھتے ہیں۔ ان والدین کو سوچنا چاہئے کہ کہیں یہ مخلوط نظام تعلیم ان کے بچوں کی عزتوں کا جنازہ نہ نکال دے اور کہیں ان کے بہترین مستقبل کے سہانے خواب ڈھیرنا ہو جائیں۔

**مرد عورت کے اکٹھان حج کرنے سے مخلوط تعلیم کا جواز نہیں ملتا**

سوال..... گزارش یہ ہے کہ روزنامہ جنگ کراچی میں ایک خاتون کا انٹر ویو شائع ہوا ہے، اس کے انٹر ویو میں ایک سوال و جواب یہ ہے۔

سوال..... پاکستان ایک اسلامی مملکت ہے مگر یہاں پر اسلامی نقطہ نظر سے خواتین کے لئے تعلیمی ماحدول کچھ زیادہ خوشگوار نہیں ہے جیسے خواتین یونیورسٹی کا قیام عمل میں نہ لانا وغیرہ اس سلسلے میں آپ کچھ اظہار خیال فرمائیے؟

پاکستان میں ہر لحاظ سے تعلیمی ماحدول خوشگوار ہے۔ میں دراصل اس کی حمایت میں نہیں ہوں۔ کیونکہ جب ہم نے خود مردوں کے شانہ بیٹھانے چلتا ہے تو پھر یہ علیحدگی کیوں اسلام کا ایک اہم فریضہ ہے ”حج“ جب اس میں خواتین علیحدہ نہیں ہوتیں تو تعلیم حاصل کرنے میں علیحدہ کیوں ہوں اور ہماری قوم بڑی مہذب و شائزت ہے میں نہیں بسیجھتی کہ خواتین کو مخلوط تعلیم حاصل کرنے میں کوئی دشواری پیش آتی ہے۔ جب میں نے ان جینریٹر گ کی تو میں واحد لڑکی تھی اور ایک ہزار لڑکے تھے مگر مجھے کوئی دشواری پیش نہیں آئی۔ زمانہ طالب علمی میں طلبہ و طالبات ایک دوسرے کے بہت معاون و مددگار ہوتے ہیں۔

حضرت! اب سوال یہ ہے کہ کیا مخلوط تعلیم حج کی طرح جائز ہے؟

اس خاتون کا مخلوط تعلیم کو حج جیسے اہم اور دینی فریضہ پر قیاس کر کے مخلوط تعلیم کو صحیح قرار دینا کیسے؟ اور کیا واقعی خواتین کو مخلوط تعلیم حاصل کرنے میں کوئی دشواری پیش نہیں آتی؟ امید و اثقہ ہے آپ شخصی فرمائیں گے۔

جواب..... حج کے مقامات تو مرد عورت کے لئے ایک ہی ہیں اس لئے مرد عورت دونوں کو اکٹھے مناسک ادا کرنے ہوتے ہیں لیکن حکم وہاں بھی یہی ہے کہ عورتیں حتی الوع جاپ کا اہتمام رکھیں۔ مردوں کے ساتھ اختلاط نہ کریں اور مرد نما محروم عورتوں کو نظر اٹھا کرنے دیکھیں۔ پھر وہاں کے مقامات بھی مقدس، ماحدول بھی مقدس اور جذبات بھی مقدس و معصوم ہوتے ہیں اور اللہ تعالیٰ کا خوف بھی غالب ہوتا ہے۔ اس کے برعکس تعلیم گاہوں کا جیسا ماحدول ہے سب کو معلوم ہے پھر وہاں لڑکے لڑکیاں بن ٹھن کر جاتی ہیں جذبات بھی ہیجانی ہوتے ہیں اس لئے تعلیم گاہوں کو خانہ کعبہ اور دیگر مقامات مقدسہ پر قیاس کرنا کھلی حماقت ہے۔ (آپ کے مسائل جلد ۸ ص ۲۸)

**دنیوی تعلیم کے گمراہ کن نتائج**

بعض لوگ کہتے ہیں کہ بی اے ایم اے پڑھ کر اکثر لڑکے بگڑ جاتے ہیں۔ کیا شریعت یہ کہتی

ہے کہ اسے اعلیٰ تعلیم نہ دی جائے اگر دی جائے تو کس طریقے سے؟

جواب..... اسی تعلیم دلانا جس کے اثر سے بچے بگڑ جائیں اور دین سے لاتعلق ہو کر بے دین بن جائیں۔ ”عقائد اعمال“ اخلاق خراب ہو جائیں، جائز نہیں، یہ ان کے ساتھ خیر خواہی نہیں بلکہ ان کو بتاہ اور بر باد کرتا ہے۔ اس بگاڑ کا انتظام ہو جائے تو دنیوی تعلیم بھی درست ہے۔ اول عقائد و اخلاق و اعمال شرعیہ کی تعلیم دی جائے بزرگوں کی صحبت میں رکھا جائے، دینی کتب کا مطالعہ ہمیشہ ہوتا رہے تو حفاظت ہو سکتی ہے۔ (فتاویٰ محمودیہ ص ۱۳۸ ج ۱۳)

### ڈرامہ کے ذریعہ نماز کی تعلیم

سوال..... ایک مکالمہ نماز میں امامت کا پیش کیا، ایک شخص امامت کے لئے آگے بڑھا، وہ تحریکہ چھوڑ گیا پچھلے نے کہا چل کیا نماز پڑھاتا ہے۔ میں پڑھاتا ہوں، مگر دوسرا قرأت میں صحیح غلطی کر گیا، تیسرے نے اس کو چیچھے کھینچ کر کہا کہ تمہارے باپ نے کبھی نماز پڑھی، یہ تیسرے امام صاحب نماز میں اتنی دیر پڑے رہے کہ لوگ سراہا اٹھا کر دیکھنے لگے، چوتھے امام نے آ کر درست نماز پڑھائی، کیا یہ شکل جائز ہے؟

جواب..... اس طرح کامکالمہ اور عملی طور پر اختیار کرنا نماز کی توہین اور استخفاف ہے اس کی اجازت نہیں۔ تھیک تھیک مسائل جس طرح تعلیم الاسلام میں چھپے ہوئے ہیں ان کامکالمہ بصورت سوال و جواب کرایا جائے تو درست ہے۔ (فتاویٰ محمودیہ ص ۱۵۱)

”اسلامی ارکان کو ڈرامائی شکل دینا ہرگز جائز نہیں نماز ہو یا زکوٰۃ یا حج“، م۔ ع ۱۳

### فلمی دنیا سے معاشرتی بگاڑ

سوال..... محترم مولانا صاحب! السلام علیکم و رحمۃ اللہ و برکاتہ۔

برائے نوازش مندرجہ سوالات پر اپنا فتویٰ صادر فرمائیں۔

پاکستان میں سینماوں اور ٹیلی و ہن پر جو فلمیں دکھائی جاتی ہیں ان میں جو ایکٹر، ایکٹریس، رقصاء میں، گویے اور موسیقی کے ساز بجانے والے کام کرتے ہیں۔ یہ ایکٹر، ایکٹریس اور رقصاء میں کسی زمانے کے کنگروں اور میرا شیوں سے بھی زیادہ بے حیائی اور بے شرمنی کے کردار پیش کرنے میں سبقت لے گئے ہیں۔ ایک دوسرے سے بغل گیر ہوتے ہیں بوس و کنار کرتے ہیں یہم بہنے پوشک پہن کر ادا کاری کرتے ہیں اور فلموں میں فرضی شادیاں بھی کرتے ہیں کبھی وہی ایکٹریں ان

کی ماں کا بھی بہن کا اور بھی بیوی کا کردار ادا کرتی ہے، یہ لوگ اس معاش سے دولت کا کرج کرنے بھی جاتے ہیں اور بعض ان میں میلا اور قرآن خوانی بھی کرتے ہیں ظاہر ہے کہ مولوی صاحبان کو بھی مدعو کرتے ہوں گے ان لوگوں کے ذمہ حکومت کی طرف سے انکم نیکس کے لاکھوں ہزاروں روپے واجب الادا بھی ہیں۔ یہ لوگ حج سے آنے کے بعد بھی وہی کردار پھر اپناتے ہیں۔

سوال..... یا یکٹرا یکٹر رقصائیں، گوئے اور طبلے سارنگیاں بجائے والے وغیرہ جو اس معاش سے دولت کماتے ہیں کیا ایسی کمائی سے حج اور زکوٰۃ کافر یا ضادا ہوتا ہے؟ کیا میلا اور قرآن خوانی کی محفل میں ان معاش کے لوگوں کے ساتھ شامل ہونا کھانا پینا وغیرہ شریعت اسلامی کی رو سے جائز ہے؟

سوال ۲..... کیونکہ ان لوگوں کے کردار بے شرمی بے حیائی کے برابر مناظر فلموں اور ٹیلی ویژن پر عام طور پر پیش ہوتے ہیں، کیا شریعت اسلامی کی رو سے ان کے جنازے پڑھانے اور ان میں شمولیت جائز ہے۔  
سوال ۳..... کیا اعلانے کرام پر یہ فرض عائد نہیں ہوتا کہ وہ حکومت کو مجبور کریں کہ ایسی فلمیں سینماوں اور ٹیلی ویژن پر ایسے لثر پچھر اور بے حیائی کے کردار دکھانے بند کئے جائیں؟ اور کیا خواتین کا فلموں میں کام کرنا جائز ہے۔ والسلام خیراندیش خاکسار محمد یوسف انگلینڈ

جواب..... فلمی دنیا کے کارناموں کا خط میں ذکر کیا گیا ہے ان کا تاجائز و حرام اور بہت سے کبیرہ گناہوں کا مجموعہ ہونا کسی تشریع ووضاحت کا ہتھ ج نہیں۔ جس شخص کو اللہ تعالیٰ نے صحیح فہم اور انسانی حس عطا فرمائی ہو وہ جانتا ہے کہ ان چیزوں کا رواج انسانیت کے زوال و انحطاط کی علامت ہے بلکہ اخلاقی پستی اور گراوٹ کا یہ آخری نقطہ ہے، جس کے بعد خالص "حیوانیت" کا درجہ باقی رہ جاتا ہے۔  
آجھے کو بتاؤں میں تقدیر ام کیا ہے؟      شمشیر و سنان اول طاؤس ورباب آخر

(علامہ اقبال)

جب اس پر غور کیا جائے کہ یہ چیزیں مسلمان معاشرے میں کیسے درآئیں؟ اور ان کا رواج کیسے ہوا؟ تو عقل چکر اجاتی ہے۔ ایک طرف آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم، خلفائے راشدین، صحابہ کرام اور قرون اولیٰ کے مسلمانوں کی پاک اور مقدس زندگیاں ہیں اور وہ رشک ملائکہ معاشرہ ہے جو اسلام نے تشکیل دیا تھا دوسری طرف سینماوں، ریڈیو اور ٹیلی ویژن وغیرہ کی بدولت ہمارا آج کا مسلمان معاشرہ ہے۔ دونوں کے تقابلی مطالعے سے ایسا محسوس ہوتا ہے کہ ہمارے آج کے معاشرے کو اسلامی معاشرے سے کوئی نسبت ہی نہیں۔ ہم نے اپنے معاشرے سے آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی ایک ادا اور ایک ایک سنت کو کھرچ کھرچ کر صاف کر دیا ہے، اور اس کی

جگد شیطان کی تعلیم کرده لا دینی حرکات کو ایک ایک کر کے رانج کر لیا ہے (الحمد لله! اب بھی اللہ تعالیٰ کے بہت سے بندے ہیں جو آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے نقش قدم پر بڑی پا مردی و مضبوطی کے ساتھ قائم ہیں، مگر یہاں گفتگو افراد کی نہیں بلکہ عمومی معاشرے کی ہو رہی ہے)۔ شیطان نے مسلم معاشرے کا حلیہ بگاؤ نے کے لئے نہ جانے کیا کیا کرتبا ایجاد کئے ہوں گے لیکن شاید راگ رنگ یہ ریڈ یا بیانی نغمے یہ ٹیلی ویژن اور وی سی آر شیطانی آلات میں سرفہرست ہیں جن کے ذریعے امت مسلمہ کو گمراہ اور ملعون قوموں کے نقش قدم پر چلنے کی تربیت دی جاتی ہے۔ ہمارا "مہذب معاشرہ" ان فلموں کو "تفريح" کا نام دیتا ہے کاش! وہ جانتا کہ یہ "تفريح" کن ہولناک نتائج کو جنم دیتی ہے.....؟ مسلمان اس "تفريح" میں مشغول ہو کر خود اپنی اسلامیت کا کس قدر مذاق اڑا رہے ہیں اور اپنے محبوب پیغمبر صلی اللہ علیہ وسلم کی نسبت کو کیسے کھلونا بنا رہے ہیں۔

اس فلمی صنعت سے جو لوگ وابستہ ہیں وہ سب یکساں نہیں ان میں بہت سے لوگ ایسے ہیں جن کا ضمیر اس کام پر نہیں ملامت کرتا ہے وہ اپنے آپ کو قصور وار سمجھتے ہیں اور انہیں احساس ہے کہ وہ اللہ تعالیٰ اور اس کے محبوب رسول صلی اللہ علیہ وسلم کی تافرمانی میں بتلا ہیں، اس لئے وہ اس گنہگار زندگی پر نادم ہیں یہ وہ لوگ ہیں جن کے دل میں ایمان کی رمق اور انسانیت کی حس ابھی باقی ہے گو اپنے ضعف ایمان کی بنا پر وہ اس گناہ کو چھوڑ نہیں پاتے اور اس آلو دہ زندگی سے کنارہ کشی اختیار کرنے کی ہمت نہیں کرتے تاہم غیمت ہے کہ وہ اپنی حالت کو اچھی نہیں سمجھتے بلکہ اپنے قصور کا اعتراف کرتے ہیں۔ اور کچھ لوگ ایسے ہیں جن کا ضمیر ان کھلے گناہوں کو "گناہ" تسلیم کرنے سے بھی انکار کرتا ہے وہ اسے لاکن خر آرٹ اور فن سمجھ کر اس پر ناز کرتے ہیں اور بزعم خود اسے انسانیت کی خدمت تصور کرتے ہیں۔ ان لوگوں کی حالت پہلے فریق سے زیادہ لاکن رحم ہے۔ کیونکہ گناہ کوہنرا اور کمال سمجھ لیتا ہے بہت ہی خطرناک حالت ہے اس کی مثال ایسے سمجھتے کہ ایک مریض تو وہ ہے جسے یہ احساس ہے کہ وہ مریض ہے وہ اگرچہ بد پرہیز ہے اور اس کی بد پرہیزی اس کے مرض کو لاعلاج بنا سکتی ہے تاہم جب تک اس کو مرض کا احساس ہے تو قع کی جا سکتی ہے کہ وہ اپنے علاج کی طرف توجہ کرے گا۔ اس کے بر عکس دوسرا مریض وہ ہے جو کسی ہنی و دماغی مرض میں بتلا ہے وہ اپنے جنون کو عین صحت سمجھ رہا ہے اور جو لوگ نہایت شفقت و محبت سے اسے علاج معا لجے کی طرف توجہ دلاتے ہیں وہ ان کو "پاگل" تصور کرتا ہے۔ یہ شخص جو اپنی بیماری کو عین صحت تصور کرتا ہے اور اپنے سواد نیا بھر کے عقلاء کو حمق اور دیوانہ سمجھتا ہے اس کے بارے میں خطرہ ہے کہ یہ اس خوش فہمی کے مرض سے کبھی شفا یاب نہیں ہو گا۔

جو لوگ فلمی صنعت سے وابستہ ہیں، ان کے زرق برق لباس، ان کی عیش و عشرت اور ان کے بلند ترین معیار زندگی میں حقیقت ناشناس لوگوں کے لئے بڑی کشش ہے۔ ہمارے نوجوان ان کی طرف حسرت کی نگاہوں سے دیکھتے ہیں اور ان جیسا بن جانے کی تمنائیں رکھتے ہیں۔ لباس کی تراش خراش میں ان کی تقلید و نقای کرتے ہیں لیکن کاش! کوئی ان کے نہایا خانہ دل میں جھاٹک کر دیکھتا کہ وہ کس قدر ویران اور اجزما ہوا ہے، انہیں سب کچھ میسر ہے مگر سکون قلب کی دولت میسر نہیں یہ لوگ دل کا سکون واطمینان ڈھونڈھنے کے لئے ہزاروں جتن کرتے ہیں لیکن جس کنجی سے دل کے تالے کھلتے ہیں وہ ان کے ہاتھ سے گم ہے ایک ظاہریں ان کے نعرہ: ”بابر بہ عیش کوش! کہ عالم دوبارہ نیست“، کو لا تقدیم رشک سمجھتا ہے مگر ایک حقیقت شناس ان کے دل کی ویرانی و بے اطمینانی کو دیکھ کر دعا کرتا ہے کہ اللہ تعالیٰ یہ سزا کسی دشمن کو بھی نہ دے۔ جس جرم کی دنیا میں یہ سزا ہو سوچنا چاہئے کہ اس کی سزا مرنے کے بعد کیا ہو گی؟

ابھی کچھ عرصہ پہلے فلموں کی نمائش سینما ہالوں یا مخصوص جگہوں میں ہوتی تھی، لیکن ٹیلی ویژن اور وی آر نے اس جنس گناہ کو اس قدر عام کر دیا ہے کہ مسلمانوں کا گھر گھر ”سینما ہال“ میں تبدیل ہو چکا ہے۔ بڑے شہروں میں کوئی خوش قسمت گھر ہی ایسا ہو گا جو اس لعنت سے محفوظ ہو۔ بچوں کی فطرت کھیل تماشوں اور اس قسم کے مناظر کی طرف طبعاً راغب ہے اور ہمارے ”مہذب شہری“ یہ سمجھ کر ٹیلی ویژن گھر میں لانا ضروری سمجھتے ہیں کہ اگر یہ چیز اپنے گھر میں نہ ہوئی تو پچھے ہمایوں کے گھر جائیں گے۔ اس طرح ٹیلی ویژن رکھنا فخر و مبارکات کا گویا ایک فیش بن کر رہ گیا ہے۔ ادھر ”ٹیلی ویژن“ کے سوداگروں نے ازراہ عنایت قسطوں پر ٹیلی ویژن مہیا کرنے کی مدیریت کا اعلان کا ”احترام“ کرتے ہوئے نہ صرف ٹیلی ویژن درآمد کرنے کی اجازت دے رکھی ہے بلکہ جگہ جگہ ٹیلی ویژن اسٹیشن قائم کرنے کی شروع کردئے ہیں۔ گویا حکومت اور معاشرے کے تمام عوامل اس کی حوصلہ افزائی کر رہے ہیں مگر اس کی حوصلہ لٹکنی کرنے والا کوئی نہیں۔ اس کا نتیجہ ہے کہ آج ریڈ یو اور ٹیلی ویژن کے گانوں کی آوازوں سے خانہ خدا بھی محفوظ نہیں۔ عام بسوں اور گاڑیوں میں ریکارڈ قانوناً منوع ہے مگر قانون کے محافظوں کے سامنے بسوں، گاڑیوں میں ریکارڈ نگ ہوتی ہے۔

فلموں کی اس بہتانت نے ہماری نو خیز نسل کا کباڑا کر دیا ہے نوجوانوں کا دین و اخلاق اور ان کی صحت و توانائی اس تفریح کے دیوتا کے بھینٹ چڑھ رہی ہے بہت سے بچے قبل از وقت جوان

ہو جاتے ہیں ان کے ناپختہ شہوانی جذبات کو تحریک ہوتی ہے جنہیں وہ غیر فطری راستوں اور تاروا طریقوں سے پورا کر کے بے شمار جنسی امراض کا شمار ہو جاتے ہیں ناپختہ ذہنی اور شرم کی وجہ سے وہ اپنے والدین اور عزیز وقارب کو بھی نہیں بتاسکتے۔ ان کے والدین ان کو "معصوم بچہ" سمجھ کر ان کی طرف سے غافل رہتے ہیں۔ پھر عورتوں کی بے حجابی آرائش وزیبائش اور مصنوعی حسن کی نمائش "جلتی پر تیل" کا کام دیتی ہے پھر مخلوط تعلیم اور لڑکوں اور لڑکیوں کے بے روک نوک اختلاط نہ رہی سہی کسر بھی پوری کر دی ہے۔ راقم الحروف کو نوجوانوں کے روزمرہ بیسوں خطوط موصول ہوتے ہیں ان سے اندازہ ہوتا ہے کہ ہمارا معاشرہ نوجوانوں کے لئے آہستہ جہنم کدے میں تبدیل ہو رہا ہے آج کوئی خوش بخت نوجوان ہی ہو گا جس کی صحت درست ہو جس کی نشوونما معمول کے مطابق ہو اور جو ذہنی انتشار اور جنسی انوار کی کاشکار نہ ہو۔ انساف سمجھتے کہ ایسی پودے سے ذہنی بالیدگی اور اولو العزمی کی کیا توقع کی جاسکتی ہے جس کے نوے فیصد افراد جنسی گرداب میں پھنسنے ہوئے ہوں ناخدایان قوم کو یہ کہہ کر پکار رہے ہیں۔

درمیان قعر دریا تختہ بندم کر دہ باز میگوئی کہ دامن ترکمن ہشیار باش!  
جو شخص بھی اس صورت حال پر سلامتی فکر کے ساتھ ٹھنڈے دل سے غور کرے گا وہ اس فلمی صنعت اور ٹیلی ویژن کی لعنت کو "نئی نسل کا قاتل" کا خطاب دینے میں حق بجا ت ہو گا۔  
یہ تو ہے وہ ہولناک صورت حال جس سے ہمارا پورا معاشرہ بالخصوص نو خیز طبقہ دوچار ہے۔ سوال پیدا ہوتا ہے کہ کیا اس صورت حال کی اصلاح ضروری نہیں؟  
اور یہ کہ بچوں کے والدین پر معاشرے کے بااثر افراد پر اور قوی ناخداؤں پر اس ضمن میں کیا فرائض عائد ہوتے ہیں.....؟

میرا خیال ہے کہ بہت سے حضرات کو تو اس عظیم قومی الیہ اور معاشرتی بگاڑ کا احساس ہی نہیں، اس طبقے کے نزدیک لذت نفس کے مقابلے میں کوئی نعمت نہیں، نہ کوئی نقصان، نقصان ہے خواہ وہ کتنا ہی عالمیں کیوں نہ ہو۔ ان کے خیال میں چشم و گوش اور کام وہ، ان کے نفسانی تقاضے پورے ہونے چاہئیں، پھر "سب اچھا" ہے۔

بعض حضرات کو اس پستی اور بگاڑ کا احساس ہے لیکن عزم و ہمت کی کمزوری کی وجہ سے وہ نہ صرف یہ کہ اس کا کچھ علاج نہیں کر سکتے بلکہ وہ اپنے آپ کو زمانے کے بے رحم تھیزروں کے پر دکر دینے میں عافیت سمجھتے ہیں۔ "صاحب! کیا سمجھتے زمانے کے ساتھ چلنا پڑتا ہے" کا جو فقرہ اکثر

زبانوں سے سننے میں آتا ہے وہ اسی ضعف ایمان اور عزم و ہمت کی کمزوری کی چغلی کھاتا ہے۔ ان کے خیال میں گندگی میں ملوث ہونا تو بہت بری بات ہے لیکن اگر معاشرے میں اس کا عام رواج ہو جائے اور گندگی کھانے کو معیار شرافت سمجھا جانے لگے تو اپنے آپ کو اہل زمانہ کی نظر میں ”شریف“ ثابت کرنے کے لئے خود بھی اسی شغل میں لگنا ضروری ہے۔

بعض حضرات اپنی حد تک اس سے اجتناب کرتے ہیں لیکن وہ اس معاشرتی بگاڑ کی اصلاح کی طرف متوجہ نہیں، نہ اس کے خلاف اب کشائی کی ضرورت سمجھتے ہیں ان کا خیال ہے کہ یہ مرض لا علاج ہے اور اس کی اصلاح میں لگنا بے سود ہے ان پر مایوسی کی ایسی کیفیت طاری ہے کہ ان کی سمجھ میں نہیں آتا کہ کیا کیا جائے اور کیا نہ کیا جائے؟

بعض حضرات اس کی اصلاح کے لئے آواز اٹھاتے ہیں مگر ان کی اصلاحی کوششیں صدابہ صحرای انقار خانے میں طوطی کی آواز کی حیثیت رکھتی ہے۔

رقم الحروف کا خیال ہے کہ اگرچہ پانی ناک سے اونچا بہنے لگا ہے اگرچہ پورا معاشرہ سیلا ب مصیبت کی لپیٹ میں آچکا ہے اگرچہ فساد اور بگاڑ مایوسی کی حد تک پہنچ چکا ہے لیکن ابھی تک ہمارے معاشرے کی اصلاح ناممکن نہیں کیونکہ اکثریت اس کا احساس رکھتی ہے کہ اس صورت حال کی اصلاح ہونی چاہئے اس لئے اوپر سے نیچے تک تمام اہل فکر اس کی طرف متوجہ ہو جائیں تو ہم اپنی نوجوان نسل کی بڑی اکثریت کو اس طوفان سے بچانے میں کامیاب ہو سکتے ہیں اس کے لئے ہمیں انفرادی اور اجتماعی طور پر کچھ انقلابی اقدامات کرنے ہوں گے جن کا خلاصہ حسب ذیل ہے۔

۱..... تمام مسلمان والدین کو یہ بات اچھی طرح ذہن نشین کر لینی چاہئے کہ وہ اپنے گھروں میں ریڈ یا اور ٹیلی ویژن کے ذریعے قلمی نفعے سنا کر اور قلمی مناظر دکھا کرنہ صرف دنیا و آخرت کی لعنت خرید رہے ہیں بلکہ خود اپنے ہاتھوں اپنی اولاد کا مستقبل تباہ کر رہے ہیں۔ اگر وہ خدا اور رسول پر ایمان رکھتے ہیں اگر انہیں قبر و حشر میں حساب کتاب پر ایمان ہے اگر انہیں اپنی اولاد سے ہمدردی ہے تو خدارا! اس سامان لعنت کو اپنے گھروں سے نکال دیں ورنہ وہ خود تو مرکر قبر میں چلے جائیں گے لیکن ان کے مرنے کے بعد بھی اس گناہ کا و بال ان کی قبروں میں پہنچتا رہے گا۔

۲..... معاشرے کے تمام با اثر اور در دمند حضرات اس کے خلاف جہاد کریں، محلے محلے اور قریب قریب میں با اثر افراد کی کمیٹیاں بنائی جائیں وہ اپنے محلے اور اپنی بستی کو اس لعنت سے پاک کرنے کے لئے موثر تر ایک سوچیں اور اپنے اپنے علاقے کے لوگوں کو اس سے بچانے کی کوشش

کریں۔ نیز حکومت سے پر زور مطالبه کریں کہ ہماری نوجوان نسل پر حرم کیا جائے اور نوجوان نسل کے "خفیہ قاتل" کے ان اڑوں کو بند کیا جائے۔

۳: سب سے بڑی ذمہ داری حکومت پر عائد ہوتی ہے۔ یہ اصول طے شدہ ہے کہ حکومت کے اقدام سے اگر کسی نیکی کو رواج ہوگا تو تمام نیکی کرنے والوں کے برابر ارکان حکومت کو بھی اجر و ثواب ہوگا۔ اور اگر حکومت کے اقدام یا سرپرستی سے کوئی برائی رواج پکڑے گی تو اس برائی کا ارتکاب کرنے والوں کے برابر ارکان حکومت کو گناہ بھی ہوگا۔ اگر ریڈ یو کے نفعے نیلی دیرین کی فلمیں اور راگ رنگ کی محفلیں کوئی ثواب کا کام ہے تو میں ارکان حکومت کو مبارک باد دیتا ہوں کہ جتنے لوگ یہ نیکی اور ثواب کا کام کر رہے ہیں ان سب کے "اجر و ثواب" میں حکومت برابر کی شریک ہے اور اگر یہ برائی اور لعنت ہے تو اس میں بھی حکومت کے ارکان کا برابر کا حصہ ہے۔ سینما ہال حکومت کے لائسنس ہی سے کھلتے ہیں اور ریڈ یو اور ٹی وی حکومت کی اجازت ہی سے درآمد ہوتے ہیں اور حکومت ہی کی سرپرستی میں یہ ادارے چلتے ہیں جو اپنے نتائج کے اعتبار سے انسانیت کے سفاک اور قاتل ہیں۔ میں اپنے نیک دل اور اسلام کے علمبردار حکمرانوں سے برصدد ادب و احترام التجا کروں گا کہ خدا کے لئے قوم کو ان لعنتوں سے نجات دلائیے ورنہ "تیرے رب کی پکڑ بڑی سخت ہے.....!"، خصوصاً جبکہ ملک میں اسلامی نظام کا سنگ بنیاد رکھا جا رہا ہے ضروری ہے کہ معاشرے کو ان غلطیوں سے پاک کرنے کا اہتمام کیا جائے ورنہ جو معاشرہ ان لعنتوں میں گلے گلے ڈوبا ہوا ہواں میں اسلامی نظام کا پنپنا ممکن نہیں۔

۴: حضرات علمائے امت سے درخواست ہے کہ وہ اپنے خطبات و موعظ میں اس بلائے بے در مال کی قباحتوں پر روشنی ڈالیں اور تمام مساجد سے اس مضمون کی قرارداد ایں حکومت کو بھیجا جائیں کہ پاکستان کو فلمی لعنت سے پاک کیا جائے۔

الغرض! اس سیاہ کے آگے بند باندھنے کے لئے ان تمام لوگوں کو اٹھ کھڑے ہونا چاہئے جو پاکستان کو قہر الہی سے بچانا چاہتے ہیں۔

کہا جاسکتا ہے کہ ہزاروں افراد کا روزگار فلمی صنعت اور شیلوی یونیورسٹی سے وابستہ ہے اگر اس کو بند کیا جائے تو یہ ہزاروں انسان بے روزگار نہیں ہو جائیں گے؟ افراد کی بے روزگاری کا مسئلہ بلاشبہ بڑی اہمیت رکھتا ہے لیکن سب سے پہلے تو دیکھنے کی بات یہ ہے کہ کیا چند انسانوں کو روزگار مہیا کرنے کے بہانے سے پوری قوم کو ہلاکت کے گڑھے میں دھکیلا جاسکتا ہے؟ اصول یہ ہے کہ اگر کسی فرد کا کاروبار

ملت کے اجتماعی مفاد کے لئے نقصان دہ ہو تو اس کا رو بار کی اجازت نہیں دی جاسکتی۔ چوروں اور ڈاکوؤں کا پیشہ بند کرنے سے بھی بعض لوگوں کا ”روزگار“ متاثر ہوتا ہے تو کیا ہمیں چوری اور ڈکیتی کی اجازت دے دینی چاہئے؟ اسمگلنگ بھی ہزاروں افراد کا پیشہ ہے کیا قوم و ملت اس کو برداشت کرے گی؟ شراب کی صنعت اور خرید فروخت اور نشیات کے کاروبار سے بھی ہزاروں افراد کا روزگار وابستہ ہے کیا ان کی بھی کھلی چھٹی ہونی چاہئے.....؟ ان سوالوں کے جواب میں تمام عقلااء بیک زبان یہی کہیں گے کہ جو لوگ اپنے روزگار کے لئے پورے معاشرے کو داؤ پر لگاتے ہیں ان کو کسی دوسرے جائز کاروبار کا مشورہ دیا جائے گا لیکن معاشرے سے کھیلنے کی اجازت ان کو نہیں دی جائے گی۔ تھیک اسی اصول کا اطلاق فلمی صنعت پر بھی ہوتا ہے اگر اس کو معاشرے کے لئے مضر ہی نہیں سمجھا جاتا تو یہ بصیرت و فراست کی کمزوری ہے، اور اگر اس کو معاشرے کے لئے خصوصاً نوجوان اور نو خیز نسل کے لئے مضر سمجھا جاتا ہے تو اس ضررعام کے باوجود اسے برداشت کرنا حکمت و دانتائی کے خلاف ہے۔

جو لوگ فلمی صنعت سے وابستہ ہیں ان کے لئے کوئی دوسرا روزگار مہیا کیا جاسکتا ہے مثلاً سینما ہالوں کو تجارتی مرکز میں تبدیل کیا جاسکتا ہے۔ اگر غور کیا جائے تو نظر آئے گا کہ یہ فلمی کھیل تماشے قوم کے اخلاقی ڈھانچے ہی کے لئے تباہ کن نہیں بلکہ اقتصادی نقطہ نظر سے بھی ملک کے لئے مہلک ہیں جو افرادی و مادی قوت ان لایعنی اور بے لذت گناہوں پر خرچ ہو رہی ہے وہ اگر ملک کی زرعی صنعتی تجارتی اور سائنسی ترقی پر خرچ ہونے لگے تو ملک ان مفید شعبوں میں مزید ترقی کر سکتا ہے اس کا مفاد متعلقہ افراد کے علاوہ پوری قوم کو پہنچے گا۔

الغرض! جو حضرات فلمی لائے سے وابستہ ہیں ان کی صلاحیتوں کو کسی ایسے روزگار میں کھپایا جا سکتا ہے جو دینی، معاشرتی اور قومی وجود کے لئے مفید ہو۔

### موت کی اطلاع دینا

سوال..... چند احادیث مبارکہ آپ کی خدمت میں ارسال ہیں، جو کہ درج ذیل ہیں۔ ان کا مفہوم لکھ کر مشکور فرمائیے!

۱..... ”عن عبد الله عن النبي صلى الله عليه وآلہ وسلم قال ایاکم والنعی فان النعی من عمل جاهلية“. (ترمذی)

۲:.... ”عن حذیفة قال اذا مات فلات وذنوابی احداً فانی اخاف ان یکون نعیاً وانی سمعت رسول الله صلى الله عليه وآلہ وسلم یہی عن النعی“. (ترمذی)

جتاب مولانا صاحب! یہ تو احادیث مبارکہ ہیں اور ہمارے علاقہ میں یہ رسم و رواج ہے کہ جب کوئی بھی (چاہے امیر ہو یا غریب) مر جائے تو مسجد کے لاڈ پسیکر کے ذریعے یہ اعلان کیا جاتا ہے کہ فلاں بن فلاں فوت ہوا ہے نماز جنازہ ۳ بجے ہوگا، یا جنازہ نکل گیا ہے جنازہ گاہ کو جاؤ تو کیا یہ اعلان جائز ہے یا احادیث کے خلاف ہے؟ اگر خلاف و تاجائز ہو تو انشاء اللہ یہ اعلانات وغیرہ آئندہ نہیں کریں گے۔ مدلل جواب سے نوازیں۔ نیز یہ بھی سنت ہیں کہ مسجد کے اندر راذان دینا مکروہ ہے؟ جواب..... عام اہل علم کے نزدیک موت کی اطلاع کرنا جائز بلکہ سنت ہے ان احادیث میں اس ”نعي“ کی ممانعت ہے جس کا اہل جاہلیت میں دستور تھا کہ میت کے مفاسد بیان کر کے اس کی موت کا اعلان کیا کرتے تھے۔

### اعلان وفات کیسے سنت ہے؟

سوال..... آپ کا فتویٰ پڑھ کر تسلی نہیں ہوئی۔ آج کل ہمارے محلے میں یہ مسئلہ بہت ہی زیر بحث ہے اس لئے اس کا فتوؤ اسٹیٹ کر کے آپ کو دوبارہ صحیح رہا ہوں تاکہ تفصیل سے دلیل سے جواب دے کر مشکور فرمائیں۔ موت کی اطلاع کرنا سنت لکھا ہے تو مہربانی کر کے اس کی دلیل ضرور لکھئے گا۔

سوال..... ۱۔ زمانہ جاہلیت میں جو دستور تھا اعلان کا تو وہ کون الفاظ سے اعلان کرتے تھے؟  
۲۔ مسجد کے اندر راذان دینا کیسا ہے؟ اس کا جواب شاید بھول گیا، مہربانی کر کے اس کا جواب جلدی دینا تاکہ الجھن دور ہو، بہت بہت شکر یہ

جواب..... ۱: ”فِي الْحَدِيثِ أَنَّ النَّبِيَّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ نَعِيَ  
لِلنَّاسِ النَّجَاشِيِّ اخْرَجَهُ الْجَمَاعَةُ.“

ترجمہ..... ”حدیث میں ہے کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے شاہنجاہی کی موت کا اعلان فرمایا تھا۔“

۳: ”وَ فِي فَتْحِ الْبَارِيِّ (۱۱-۳) قَالَ أَبْنُ الْعَرَبِيِّ يُؤْخَذُ مِنْ  
مَجْمُوعِ الْأَحَادِيثِ ثَلَاثَ حَالَاتٍ، الْأُولَى اعْلَامُ الْأَهْلِ وَالْاصْحَابِ  
وَاهْلُ الصَّلَاحِ فَهَذَا سَنَةٌ، الثَّانِيَةُ دُعْوَةُ الْحَفْلِ لِلمُفَاخِرَةِ فَهَذَهُ  
تَكْرَهٌ، الثَّالِثَةُ الْأَعْلَامُ بِنَوْعٍ آخَرٍ كَالنِّيَاعَةِ وَنَحْوُذَالِكَ فَهَذَا حَرَامٌ، وَ  
قَدْ نَقَلَهُ الشَّيْخُ فِي الْأَوْجَزِ (۱، ۳۳۳) عَنِ الْفَتْحِ.“

ترجمہ..... ”فتتح الباری میں ہے کہ ابن عربی فرماتے ہیں کہ موت کی اطلاع دینے کی تین حالتیں ہیں۔ ۱:- اہل و عیال اور احباب و اصحاب اور اہل صلاح کو اطلاع کرنا یہ تو سنت ہے۔ ۲:-

فخر و مباحثات کے لئے جمع کثیر کو جمع کرنے کے لئے اعلان کرنا یہ مکروہ ہے۔ ۳:- لوگوں کو آہ و بکا اور بین کرنے کے لئے اطلاع کرنا اور بلا نایہ حرام ہے۔

۳..... "وفى العلانية ولا يأس بنقله قبل دفنه وبالاعلام بموته.....

الخ. و في الشامية قوله وبالاعلام

بموته: ای اعلام بعضهم بعضاً ليقضوا حقه هداية و کرہ بعضهم ان ینادی علیه فی الازقة والأسواق لانه یشبه نعی الجاهلية ، والاصح انه لا یکرہ اذالم یکن معه تنویہ بذکرہ و تفحیم..... فان نعی الجاهلية ما کان فيه قصد الدوران مع الضجيج والنياحة وهو المراد بدعوى الجاهلية فی قوله صلی الله علیه وسلم "ليس من من ضرب الخدود و شق الجيوب و دعا بدعوى الجاهلية..... شرح المنية

(شامی ۲ . ۲۳۹) و کذا فی الفتح (۱ . ۳۶۳)"

ترجمہ..... "اور علائیہ میں ہے کہ میت کو دفن کرنے سے پہلے ایک جگہ سے دوسری جگہ منتقل کرنے اور موت کے اعلان کرنے میں کوئی حرج نہیں..... الح اور فتاویٰ شامی میں ہے "اور اس کی موت کی اطلاع دینا یعنی ایک دوسرے کو اس لئے اطلاع دینا تا کہ اس کا حق ادا کر سکیں، (جاائز ہے) اور بعض حضرات نے بازاروں اور گلیوں میں کسی کی موت کے اعلان کو مکروہ کہا ہے کیونکہ یہ زمانہ جاہلیت کی موت کی اطلاع دینے کے مشابہ ہے صحیح یہ ہے کہ یہ مکروہ نہیں ہے جب کہ اس اعلان کے ساتھ زمانہ جاہلیت کا سانوخت اور مردے کی بڑائی کا تذکرہ نہ ہو..... پس بے شک جاہلیت کی موت کی اطلاع وہ ہے کہ جس میں دل کی تیکی اور بین کا تذکرہ ہو اور یہی مقصود ہے آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے اس ارشاد کا کہ: وَهُم مِّنْ سَبَقُوا بِهِ جَسْ نَعَنْ مَنْ كَوَّيْنَا اور گریبان پھاڑے اور جاہلیت کے دعوے کئے"۔

جواب ۲:- مسجد میں اذان کہنا مکروہ ترزیبی ہے البتہ جمع کی دوسری اذان کا معمول منبر کے سامنے چلا آتا ہے۔ (آپ کے مسائل جلد ۱ ص ۲۸۶)

**تعلیم کے لئے لا وڈا پسکر پڑ کیوں کی تقریر کرانا**

سوال..... شہر مالی گاؤں میں لڑکیوں کے دینی مدارس قائم ہیں۔ جس میں دینی تعلیم دی جاتی ہے قرأت قرآن بھی سکھائی جاتی ہے۔ سال کے اختتام پر ایک خصوص عورتوں کا پردے کے پورے

انظام کے ساتھ جلسہ منعقد کیا جاتا ہے، جس میں لڑکیاں لا اؤڈا اسپیکر پر تقریر نظم وغیرہ پیش کرتی ہیں۔ مختلف مدارس کی لڑکیوں کا قرات میں مقابلہ بھی ہوتا ہے۔ ان میں مردوں کو بلا یا جاتا ہے جو تقریر کو سنتے ہیں تو اس قسم کے جلسے کرنا لڑکیوں اور عورتوں کا جواہر بالغ ہی ہوتی ہیں درست ہے یا نہیں؟

جواب..... نو عمر لڑکیوں کا اس طرح جلسہ کرنا بظاہر ان کی تعلیمی ترقی اور غیر تعلیمی یافتہ عورتوں میں تعلیمی ترغیب کا ذریعہ بھی ہے مگر ساتھ ہی اس میں فتنے بھی ہیں۔ خاص کر جب مردوں کو بھی مدعو کیا جاتا ہے اور دوسری جگہ لا اؤڈا اسپیکر پر ان کی تقریر سنتے ہیں اور نظمیں بھی ترمیم کے ساتھ پڑھتی ہیں۔

عورتوں کا جمع ہونا فتنہ ہے اسی وجہ سے تقریبات خاندان، میں بھی شرکت کی ان کو اجازت نہیں دی جاتی ہے اگر شوہر اجازت دے تو وہ بھی ماخوذ ہو گا۔ فتنوں کا علم جگہ جگہ کے خطوط سے ہوتا رہتا ہے اگر چھوٹی بچیاں ہوں تو فتنہ نہیں، بڑی لڑکیوں کا حال دوسرا ہے، ان کو اس طرح نہ تعلیم دی جائے۔ نہ تقریر کرائی جائے۔ (فتاویٰ محمودیہ ص ۱۲۲ ج ۱۳)

### دنیوی تعلیم کے کلاس جاری کرنے کا کیا حکم ہے؟

سوال..... دنیاوی علوم گجراتی، انگریزی حاصل کرنے کے لئے اسکول قائم کرنا اور ہنر سکھلانے کے کلاس جاری کرنا جائز و کارخیر ہے یا نہیں؟

جواب..... ابے سکول قائم کرنا جس میں بقدر ضرورت گجراتی (علاقائی) انگریزی وغیرہ دنیوی علوم و فنون سکھلانے جائیں اور صنعت و حرفت کے کلاس قائم کرنا جس سے حلال روزی حاصل کرنے میں مدد مل سکنے بلاشبہ جائز ہے اور کارخیر و موجب اجر و ثواب ہے لیکن دینی تعلیم کو اور دینی مدارس کی امداد و مقدم سمجھا جائے۔ (فتاویٰ رحیمیہ ص ۳۵ ج ۱)

### تعلیم و اصلاح، کلمات کفریہ پر موقوف نہیں

سوال..... جلوں میں مکالے کئے جاتے ہیں دو بچوں میں سے ایک بچہ خود کا فرطہ اہر کرتا ہے لباس بھی ایسا ہی ہے پینٹ شرٹ وغیرہ پہنتا ہے البتہ عقیدہ ایسا نہیں ہے اجلاس میں دلچسپی پیدا کرنے کے لئے یا تعلیم کی غرض سے یہ کیا جاتا ہے۔ کافر بننے والا لڑکا کہتا ہے کہ میں خدا کا منکر ہوں خدا کا اقرار حماقت ہے۔ وغیرہ وغیرہ جواب دینے والا بچہ اس کو اے کافر بچہ مرد و دوغیرہ کہتا ہے تو ایسے مکالے میں کوئی قباحت ہے یا نہیں؟

جواب..... نہ کوئہ طریق جائز نہیں ہے لائق ترک ہے۔ تعلیم و اصلاح اس پر موقوف نہیں،

اس کے جائز طریقے بہت سے ہیں۔ مسلمان کو کافر بچہ کہنا جائز نہیں فتاویٰ قاضی خاں میں ہے کسی عورت نے اپنے بچہ سے کہا اے کافر بچے اکثر علماء کہتے ہیں کہ یہ کہنا کفر نہ ہوگا بعض کہتے ہیں کہ کفر ہوگا۔ (فتاویٰ رحیمیہ ص ۲۲ ج ۱) ”ممنوع بالاتفاق ہوگا“، مع

### تعلیم چھوڑ کر تبلیغ کے لئے نکلنا

سوال..... ایک قاری صاحب تبلیغی جماعت میں جانا چاہتے ہیں زیادہ ثواب اور ضروری سمجھ کر یہ فرمائیں کہ پڑھانے میں زیادہ ثواب ہے یا تبلیغی جماعت میں جانا زیادہ ثواب ہے؟  
جواب..... مدرسہ کا مہتمم اور مدرسین اجرت پر کام کرتے ہیں لہذا معروف تعطیل سے زیادہ مدرسہ سے غائب رہنا اور کام نہ کرنا جائز نہیں غیر حاضری کے ایام کی تنخواہ ان کے لئے حلال نہیں یہ عام ملازم کا حکم ہے۔

دارس عربیہ کے ملازمین کو شرعی گنجائش بھی ہوتی بھی ان کے لئے تعلیم کا کام چھوڑ کر تبلیغ میں نکلنا بہتر نہیں کیونکہ تعلیمی مرکز اسلام کے قلعے ہیں اگر قلعے کمزور ہو جائیں گے تو آگے تبلیغی کام کیے چلے گا۔ تبلیغی کام اگر چہ انتہائی ضروری ہے لیکن اسلامی تعلیم کا سلسلہ اس سے بھی زیادہ اہم ہے بلکہ یہ بھی تبلیغ ہی کا ایک شعبہ ہے جماعت تبلیغ کے سربراہ تدریس چھوڑ کر تبلیغ کے لئے نکلنے کی ہرگز اجازت نہیں دیتے۔ (حسن الفتاویٰ ص ۳۰ ج ۱) ”اور غیر ذمہ دار لوگوں کا اعتبار نہیں۔“، مع

### والدین کا ترک تعلیم پر مجبور کرنا

سوال..... زید تعلیم دین حاصل کر رہا ہے اس کے والدین تعلیم سے منع کرتے ہیں کیونکہ اس کی زوجہ تین سال سے بالغہ ہے، اب والدین اس کی شادی کرتے ہیں اس شرط پر کہ تعلیم کو ترک کرے۔ زید کے لئے بروئے شریعت کیا چاہئے؟

جواب..... بہتر طریقہ یہ ہے کہ والدین کو تکمیل علم دین کے لئے راضی کر لے اور اگر وہ اس بارہ میں والدین کا کہنا نہ مانے تو گنہگار ہوگا والدین کو لازم ہے کہ ابھی تکمیل علم دین کی وجہ سے اس کے نکاح کو ملتوی رکھیں اگر چہ اس کی زوجہ بالغہ ہو گئی ہو۔ (امداد الفتاویٰ ص ۲۱۶)

### قرآن کی تعلیم کو بخبر بند کرنے کا حکم

سوال..... قرآن پاک کا حفظ و ناظرہ پڑھنا ضروری ہے کہ نہیں؟ اور ان میں رکاوٹ پیدا کرنا

مداخلت فی الدین میں داخل ہے یا نہیں؟ جیسا کہ جریہ تعلیم کے عملہ والے کرتے ہیں کہ مکتبوں کو بند کرتے ہیں یا لڑکوں کو مکتبوں سے جریہ اٹھا کر اسکوں لے جاتے ہیں، شریعت کا حکم اس کے بارے میں کیا ہے؟

جواب..... قرآن مجید اسلام و ایمان کی بنیاد ہے اس کا ناظرہ پڑھنا بھی دیا ہی ہے جیسا حفظ پڑھنا اور بلا سمجھے پڑھنا بھی فرانس میں ایسا ہی داخل ہے جیسے سمجھ کر پڑھنا اس میں رکاوٹ پیدا کرنا شیاطین اور کفار کا کام تھا جو قسمت سے آج کل مسلمانوں نے اختیار کر لیا، ایسے مسلمان یقیناً انتہائی درجے کے فاسق ہیں۔ اور خطرہ اس سے بھی زائد کا ہے۔ ان کے کہنے پر کان لگانا بھی گناہ ہے حق تعالیٰ مسلمانوں کو اس آفت سے بچائے۔ (امداد المفقودین ص ۲۱۹)

### سنکریت سیکھنا

سوال..... آج کل آریہ مذہب والوں کا شور ہے اور قرآن و حدیث پر طرح طرح سے اعتراضات بیجا کرتے ہیں علماء رباني اگرچہ جوابات تحقیقی ان کو دیتے ہیں لیکن اس زمانہ میں جواب اسلامی زیادہ نافع ہے اور جواب اسلامی تأثیرتکہ ان کے مذہب سے موافق نہ ہو ممکن نہیں۔ اس مقصد کے حصول کے لئے وید جوزبان سنکریت میں ہے کسی ایسے شخص سے جو دیندار ہو اور معتمد ہو اور پڑھنے والے بھی علوم دین سے واقف ہوں سیکھی جائے جائز ہے یا نہیں؟

جواب..... اس کی تعلیم و تعلم کافی نفسہ جائز ہونا تو بوجہ مانع جواز کے ظاہر ہے اور قاعدہ مقرر ہے کہ جو امر جائز کسی امر مستحسن یا واجب کا مقدمہ و موقوف علیہ ہو وہ بھی مستحسن یا واجب ہوتا ہے اور مصلحت مذکورہ سوال کے احسان یا ضرورت میں کوئی کلام و خفائنیں لہذا اس زبان کی تحصیل ایسی حالت میں بلاشبہ مستحسن یا ضروری ہے ”علی الکفاۃ“ اسی بنا پر ہمارے علماء متكلمین نے یوتانی فلسفہ کو حاصل کیا اور علم کلام بطریق معمول مدون فرمایا۔ البتہ ایسے امور میں بعض ایسے خارجی عوارض کی وجہ سے جو کہ معلم یا صحبت ناچیس یا فسانیت و سوء استعمال یا فتنے میں پڑنے یا مالا لعنتی میں مشغول ہونے کی وجہ سے ہو قبیح لغیرہ محتمل ہو سکتا ہے۔ سوال میں جن قیود کی صراحت کی گئی ہے ان سے ان سب کا احتمال مرتفع ہے لہذا کوئی خرابی بھی مذکورہ مصلحتوں کے معارض نہیں پس جواز و احسان ضرورت بحالہ باقی ہے۔ (امداد الفتاوی ص ۲۷۲ ج ۳) ”اس پر دیگر زبانوں مذہبی کتابوں کو بھی قیاس کیا جاسکتا ہے۔“ مؤع۔

### مسریزم کا سیکھنا

سوال..... مسریزم ایک علم ہے جس میں طبیعت کی اور نظر کی یکسوئی کی مہارت چند روز

حاصل کی جاتی ہے، پھر اس سے مراحل تصوف، مثلاً وحدۃ الوجود، کشف القبور، سلب الامراض، وغیرہ بلا کسی ذکر کے طے کئے جاتے ہیں اور ان کے علاوہ اور باتیں بھی حاصل ہوتی ہیں۔ مثلاً کسی کو بزر نظر بیہو ش کرنا، اور اس سے پوشیدہ اسرار پوچھنا، غائب چیزوں کا حال بتانا، جیسا کہ حکماء اشراقین کیا کرتے تھے، اس کا حاصل کرنا درست ہے؟ کوئی خلاف شرع امر تو نہیں۔

**جواب.....** تصوف نہ یکسوئی کا نام ہے، نہ مکاشفات، نہ تصرفات کا، نہ واردات کا، بلکہ اس کی حقیقت ہے اصلاح ظاہر و باطن اور اس کا مقصد اللہ کی رضا حاصل کرنا ہے اور یکسوئی اس کا مقدمہ ہے جبکہ مقصود مذکور اس پر مرتب ہوا اور واردات مثل وحدۃ الوجود وغیرہ اس کے آثار غیر لازمہ سے ہے اور مکاشفات کو نیہ مثلاً کشف القبور وغیرہ، اور تصرفات مثل سلب الامراض وغیرہ کو اس سے کوئی مس نہیں، ریاضت پر اس کا ترتیب ہوتا ہے چنانچہ کفار بھی اس میں شریک ہیں اور مسیریم میں کل تین چیزیں ہیں، بعض مخفیات کی خبر دینا، کچھ تصرفات کرنا اور اس کی مہارت کے لئے یکسوئی کی مشق کرنا، سوا اول تو اس میں مخفیات پوشیدہ چیزوں کی خبر دینا اکثر عامل کے خیال کے تابع ہوتا ہے چنانچہ اگر ایک واقعہ کو دو عاملوں کے سامنے مختلف طور پر بیان کر کے ہر ایک کو یقین دلایا جائے اور پھر کوئی شخص جدا جدا مجلسوں میں اس واقعہ کی نسبت عاملوں سے پوچھئے تو وہ دونوں اپنے قواعد سے الگ الگ جواب دیں گے اور اگر فرض کر لیں کہ بھی اکٹشاف واقعی بھی ہو جاتا ہے تو کشف کا اور تصرفات کا تصوف سے تعلق نہ ہونا اور معلوم ہو چکا ہے۔ اب رہی یکسوئی وہ مقدمہ تصوف بھی نہ ہو اپس ثابت ہو گیا کہ تصوف سے اس کو اصلاً تعلق نہیں۔ اب رہا اس سے قطع نظر کر کے اس کا جواز یا ناجواز تو چونکہ مشاہدہ سے اس پر مفاسد کثیرہ کا ترتیب معلوم ہوا ہے جیسے انبیاء کرام و اولیاء کرام کے کمالات کو اسی قبیل سے سمجھنا چنانچہ ایسا ہی تو ہم اس سوال کا منشاء بھی ہوا ہے یا اس کے ساتھ دعویٰ وزعم ممااثلت یعنی برابری کا کرنا اور عامل میں عجب کا پیدا ہونا بعض امور جن کا تجسس حرام ان پر مطلع ہونے کی کوشش کرنا اس لئے یہ نین گوبالذات فتح نہیں مگر بوجہ عوارض و مفاسد مذکورہ کے ”کہ عادۃ اس کے لوازم سے ہیں“، فتح لغیرہ کی قسم میں داخل ہو کر منہی اور حرام ہے۔ (امداد الفتاوی ص ۳۷-۳۸ ج ۲)

### مسیریم پر عمل کرنا اور یقین کرنا

**سوال.....** مسیریم کا سمجھنا اور اس پر عمل کرنا اور اس پر یقین کرنا مسلمانوں کے واسطے کیا ہے؟ اور ایک میز تین پاؤں کی بچھا کر مردہ روحوں کو بلا کر اور ان سے دریافت کر کے بتلاتے ہیں کہ تمہارا کام ہو گایا نہیں؟

جواب..... اول مسمریزم کی حقیقت سمجھنا چاہئے پھر حکم سمجھنے میں آسانی ہوگی۔ حقیقت اے عمل کی یہ ہے کہ قوت نفسانی کے ذریعہ بعض افعال کا صادر کرنا جیسے اکثر افعال ہاتھ پاؤں وغیرہ سے صادر کئے جاتے ہیں پس قوت نفسانی بھی ایک آلہ ہے مثل قوی بدنبی کے اور حکم اس کا یہ ہے کہ جو افعال فی نفسہا مباح ہیں ان کا صادر کرنا بھی جائز۔ مثلاً جس شخص پر اپنا قرض واجب ہوا اور وہ وسعت بھی رکھتا ہوا س قوت سے اس کو مجبور کر کے اپنا حق وصول کر لینا جائز ہے اور جس شخص پر حق واجب نہ ہو۔

جیسے چندہ دینا یا کسی عورت کا کسی شخص سے نکاح کرنا اس کو مغلوب کر کے اپنا مقصد حاصل کرنا حرام ہے۔ یہ تو اس کا حکم تھا، فی نفسہ اور ایک حکم باعتبار عارض ہے کہ اگر کوئی مفسدہ اس چیز کی وجہ سے پیش آئے تو اس برائی کی وجہ سے بھی اس میں ممانعت عارض ہو جائے گی۔ مثلاً اس کو ماضی یا مستقبل کے واقعات کے کشف کا ذریعہ بنانا، جس پر کوئی دلیل شرعی نہیں، مثلاً چور کا دریافت کرنا یا مردہ کا حال پوچھنا یا کسی کا انجام پوچھنا یا روحوں کے حاضر ہونے کا اعتقاد کرنا یہ سب محض جھوٹ، فریب اور تلبیس ہے۔ مسمریزم سے ان کا کوئی تعلق نہیں اور اگر بالفرض ہوتا بھی تب بھی مثل کہانت و عرافت و نجوم کے اس سے کام لینا اور اس پر اعتقاد کرنا حرام ہوتا چونکہ احرار کو اس کا خود تجربہ ہے اس لئے تحقیق مذکور میں کچھ تردید نہیں۔ (امداد الفتاوىٰ ص ۲۷ ج ۲)

### خلوق کی نفع رسانی کے لئے مسمریزم سیکھنا

سوال..... علم مسمریزم کا واسطے نفع رسانی خلق کے مثلاً بیمار کا اس کے ذریعہ علاج کرنا یا خواص بوئیوں وغیرہ کے دریافت کرنا یا کسی کی بری عادت چھڑانا جائز ہے یا نہیں؟

جواب..... جو خواص مسمریزم کے آپ نے لکھے ہیں بعض تو ان میں خلاف واقع ہیں جیسے خواص بوئیوں کے دریافت کرنا اس کا مسمریزم سے کوئی تعلق نہیں اور کسی معمول کے مطابق ذریعہ جو پوشیدہ کا علم ہو جاتا ہے اور اسی سے ڈھوکہ ہوا ہے سو وہ بالکل عامل یا کسی حاضر مجلس کے خیال کا تصرف ہوتا ہے اور بس۔ البتہ بعض خواص اس پر مرتب ہو سکتے ہیں جیسے سلب مرض اور اصلاح خیالات مگر ان مصالح سے بڑھ کر اس میں مفاسد ہیں گوہ لازم عقلی نہیں مگر لازم عادی ضرور ہیں۔ جن کا بیان پہلے آچکا اور یہی حکم ہے کیمیا لیمیا، سیمیا، ہیمیا، ریمیا کا۔ (امداد الفتاوىٰ ص ۵۷ ج ۲) ”کہ مومن کے لئے ان کا سیکھنا بھی جائز نہیں“۔ (مُع)

### مسمریزم کی انگوٹھی دیکھنا

سوال..... یہاں کسی عورت نے لاہور سے مسمریزم کی انگوٹھی منگالی ہے سنتی ہوں کہ اس میں مردہ آدمی

نظر آتے ہیں اگر اس کا دیکھنا جائز ہو گا میں منکروں کی اگر ناجائز ہو گا تو آپ لکھ دیں ہرگز نہ دیکھوں گی۔  
جواب..... اس انگوٹھی کی حقیقت مجھے خوب معلوم ہے اس میں جو نظر آتا ہے وہ واقعی نہیں  
ہوتا مخفی عامل کا خیال ہوتا ہے اور لوگ اس کو واقعی سمجھ کر اپنا عقیدہ اور عمل خراب کر لیتے ہیں۔ اس  
لئے اس کا استعمال جائز نہیں۔ (امداد الفتاویٰ ص ۵۷ ج ۲)

### ہمزاد کی تحقیق

سوال..... اعمال قرآنی میں لکھا ہے کہ اگر میت پر فن کے وقت تین مرتبہ آیت منها خلقنکم  
و فیها نعید کم پڑھلی جائے تو اس کا ہمزاد شیطان بھی فن ہو جائے گا۔ ہمزاد کا کیا مطلب ہے؟  
جواب..... یہ عبارت توضیح طلب ہے کسی جست سے اس کا ثبوت نہیں۔

ہمزاد سے مراد یہ نہیں کہ اس کے ساتھ اس کی ماں کے پیٹ سے پیدا ہو بلکہ انسان کے  
 مقابلہ میں ایک شیطان بھی اپنی ماں کے پیٹ سے پیدا ہوتا ہے جو صرف تولد میں اس کا شریک  
رہتا ہے اسی بنا پر اس کو ہمزاد کہہ دیا۔ اور آیت کی خاصیت کا حاصل یہ ہے کہ اس کی برکت سے وہ  
میکھون ہو جاتا ہے۔ جیسے برکات رمضان میں ہے صفت الشیاطین کہ شیطان کو زنجیروں  
میں جکڑ دیا جاتا ہے اور طریق ثبوت اس کا مخفی کشف ہے جس کی نہ تقدیق واجب ہے نہ  
مکنذیب۔ (امداد الفتاویٰ ص ۱۵۰ ج ۲)

### عربی عبارت مکڑے مکڑے کر کے پڑھنا

سوال..... ایک اردو سالہ میں لکھا ہے کہ بعض مدارس میں دیکھا گیا ہے کہ کلمہ ”لا الله الا  
الله“ مکڑے مکڑے کر کے بچوں کو پڑھایا جاتا ہے یعنی ایک بچہ لا اللہ کہہ کر خاموش ہو جاتا ہے اور  
دوسرے بچے بیک آواز بولتے ہیں پھر وہ بچہ الا اللہ بولتا ہے اس وقت دوسرے بچے الا اللہ بولتے  
ہیں کیا ایسی پڑھائی کفر ہے؟

جواب..... اس طرح بچوں کو پڑھانا کفر نہیں ہے ضرورت جائز ہے یہ تلاوت نہیں سیکھنا سکھانا  
مقصود ہے۔ فقہاء لکھتے ہیں کہ استانی حالت حیض میں ایک ایک کلمہ پر رک کر اور سانس توڑ کر پڑھا  
سکتی ہے اگر مکڑے مکڑے کر کے پڑھنا کفر ہوتا تو فقہاء ہرگز اس کی اجازت نہ دیتے۔ مگر جب  
بچے لا اللہ الا اللہ پورا پڑھنے پر قادر ہو جائیں، اس وقت مکڑے مکڑے کر کے نہ پڑھائیں بلکہ پورا  
پڑھائیں۔ (فتاویٰ رحیمیہ ص ۱۳۱ ج ۱)

## کتاب یوسف وز لیخا کا پڑھنا

سوال..... کتاب یوسف وز لیخا مصنفہ مولوی عبدالرحمان جامی پڑھنا جائز ہے یا نہیں۔ کیونکہ مولانا نے بی بی صاحبہ کے وصف میں حد سے زیادہ تعریف کی ہے چنانچہ پستان کی تعریف میں کہا ہے۔

|                             |                           |
|-----------------------------|---------------------------|
| دو پستان ہر یکے چوں قبہ نور | حیا بے ساختہ از عین کافور |
| دو نار تازہ تر رستہ زیک شاخ | کف امید شان ناسودہ گتاخ   |

کسی حاکم کی بیوی کی ایسی تعریف کی جائے تو وہ کتنا شماک ہو گا؟ پھر حضرت یوسف کی بیوی کے متعلق ایسا کہنا؟

جواب..... ایسی مدح گو خلاف احترام ہے، مگر اسی حالت کے اعتبار سے ہے کہ اس وقت وہ واجب الاحترام نہ تھیں، یعنی حضرت یوسف علیہ السلام کے نکاح میں آنے سے قبل بلکہ اسلام لانے سے بھی پہلے۔ جس حالت کے اعتبار سے خود حق تعالیٰ نے ان کا قصہ ہادم احترام ذکر فرمایا ہے۔ وراودتہ التي هو في بيتها قالت ماجز آء الخ المستلزم لکذب والکید و نحوهما۔ تو کتاب کے نہ پڑھنے کا یہ سبب تو ہونہیں سکتا۔ البتہ اگر ایسے مضامین سے نفسانی خواہش کو ہیجان کا احتمال ہو تو صرف یہ مضمون نہ پڑھائیں۔ (امداد الفتاوى ص ۲۸ ج ۳)

## فني معلومات کی بنابر شاعر کو ”مفتي سخن“ کا خطاب دینا

سوال..... کسی مسلمان شاعر کو فني معلومات کی بنابر ”مفتي سخن“ کا خطاب دینا کیسا ہے؟ نہ ہی معاملات میں فیصلہ کرنے والے کو ”مفتي دین“ کہتے ہیں۔ اسی طرح کلام کے ماہر کو ”مفتي سخن“ کا خطاب دینے میں قباحت نہ ہونی چاہئے؟

جواب..... مسلمان شاعر کو فني معلومات کی بنابر مفتی سخن کا خطاب دینا فی نفسہ مباح ہے لیکن جبکہ شاعر عالم دین نہ ہو تو اس خطاب سے تلبیس کا احتمال ہے۔ عوام اس کو عالم سمجھ کر دین کے مسائل دریافت کریں گے اور ضلوا افاضلو اکا مصدق ہوں گے لہذا غیر عالم کو اس قسم کا خطاب دی نے سے اجتناب کرنا چاہئے تاکہ عوام کو دھوکہ نہ ہو۔ (فتاویٰ رحمیہ جلد ۶ ص ۳۱۷)

## امور دینیہ کے لئے بعد از عشاء اجتماع کا جواز

سوال..... کیا عہد رسالت میں کبھی بعد نماز عشاء بھی اجتماع منعقد ہوا ہے؟

جواب..... آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی عادت شریفہ نماز عشاء کے بعد آرام فرمانے کی تھی لیکن کبھی ضرورت ہوتی تو امور دین میں خصوصی احباب سے مشورہ بھی فرمائیا کرتے تھے۔ حضرت صدیق اکبر اور فاروق اعظم سے نماز عشاء کے بعد مشورہ فرمانا ثابت ہے ”ترمذی شریف ج ۱ ص ۲۲“ بعض اوقات صحابہ کرام کو خطاب بھی فرمایا ہے ”بخاری ج ۱ ص ۸۲“ لیکن غلواس میں منوع ہے (خیر الفتاوى ص ۲۱۳ ج ۱) ”جیسا کہ اس زمانہ کے عام جلوس کا حال ہے“ مدع.

## حاشیہ ۱۲ کا مطلب

سوال..... جو کتابوں پر حاشیہ میں ۱۲ کا عدد لکھا ہوا ہوتا ہے اس کا کیا مطلب ہے؟

جواب..... یہ دو حروف کے اعداد کا مجموعہ ہے ایک ”ح“ اس کے عدد آٹھ ہیں دوسرا حرف ”د“ اس کے چار عدد ہیں ان کا مجموعہ ۱۲ ہے مطلب یہاں پہنچ کر یہ ہوتا ہے کہ بات پوری ہو گئی۔ (فتاویٰ محمودیہ ص ۵۷ ج ۱۱)

## معروف و مجہول کا تلفظ

سوال..... ایک مدرسہ میں بچوں کو بے کے بجائے بے ہ پڑھاتے ہیں اور دوسرا مدرسہ میں بے کوبی ہ پڑھاتے ہیں دونوں میں سے کون سا درست ہے؟ اور الگ الگ تلفظ سے معنی میں کچھ فرق نہیں پڑتا دونوں طرح پڑھانے سے معنی میں کوئی فرق نہیں پڑتا۔ البتہ عربی تلفظ میں ب معروف ہے مثلاً ب اور بی کو ملا کر پڑھیں گے تو بی پڑھیں گے بے نہیں پڑھیں گے یہ چیز تحریر سمجھانی مشکل ہے زبانی سمجھانے سے جلدی سمجھ میں آ جائے گی۔ (فتاویٰ محمودیہ ص ۲۵۹ ج ۱۵)

## کیا جبریل علیہ السلام آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے استاد تھے

سوال..... سورہ اقراء کے بارے میں جو واقعہ منقول ہے اس سے شبہ پیدا ہوتا ہے کہ حضرت جبریل علیہ السلام استاد اور پیغمبر علیہ السلام شاگرد ہیں، اس کا معقول و منقول جواب عنایت فرمائیں۔

جواب..... نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کو خود حق تعالیٰ نے تعلیم و تربیت دی، حضرت جبریل درمیان میں محض واسطہ و ذریعہ ہیں جیسے بڑی جماعتوں میں دور کے مقتدی جو امام کی آواز نہیں سنتے مکبرین کی آواز سن کر رکوع و سجدہ کرتے ہیں تو ان کو نہیں کہا جاتا کہ یہ لوگ ان مکبرین کے مقتدی ہیں اور مکبر ان کے امام ہیں بلکہ امام سب کا وہی ایک ہوتا ہے اور مکبر لوگ محض امام کی آواز یہاں تک پہنچاتے ہیں۔ (امداد امفتین ص ۲۱۶)

## اخبار کا مطالعہ اور امداد کرنا

سوال۔ اگر کوئی اخبار شرعی شروط و حدود احکام کی پوری رعایت کرتا ہو تو یہ بات تو ظاہر ہے کہ ایسے اخبار کا مطالعہ کرنا جائز ہو گا مگر کیا جواز سے آگے اس کی امداد توسع مسخن ہو گی؟

جواب۔۔۔ یہ بات ظاہر ہے کہ حالات عاسیہ معلوم ہونے کی بعض دفعہ شرعاً ضرورت ہوتی ہے کیونکہ ان کے معلوم ہونے سے انسان بہت سی طاعات بجالا سکتا ہے مثلاً مسلمانوں کی اعانت، مظلوموں کی نصرت خواہ ذات سے ہو یا مال سے یا مشورہ سے اور ایسا اخبار اس علم کا واسطہ ہو گا اور بواسطہ علم کے ایسی اطاعات کا ذریعہ بن سکتا ہے اور جو مفاسد عام اخبارات میں پائے جاتے ہیں وہ ان سے خالی ہے تو ایسے اخبار کی امداد کا مسخن ہونا یقینی ہے اور اس کی اعانت کو عدم اعانت پر شرعاً ترجیح ہو گی۔ (امداد الفتاوى ص ۱۷۲ ج ۲)

## علماء کرام

### وعظ کے لئے پہلی شرط عالم ہونا ہے

سوال۔۔۔ ایک واعظ صاحب کے بارے میں تحقیق سے معلوم ہوا کہ عالم نہیں، عربی و فارسی کی تعلیم نہیں۔ قرآن کا اردو ترجمہ دیکھ کر وعظ کہتے ہیں لہذا عربی و فارسی داں مندی عالم کو وعظ کے لئے بلانے کا ہمارا ارادہ ہے مگر پرانے خیال کے چند اشخاص رضا مند نہیں ہوئے؟

جواب۔۔۔ وعظ کے لئے پہلی شرط عالم ہونا ہے نیز ضروری ہے کہ قرآن و سنت تفسیر کا چھپی طرح عالم ہو، مہر ہو، سلف صالحین، تابعین، تبع تابعین اور صحابہ کرام کے حالات کا ٹھیک علم رکھتا ہو صحیح اور موضوع، وضعیف حدیثوں میں امتیاز کر سکے، تاہل و عظین کو قوم کی اصلاح پر درینا آنحضرت کے ارشاد کے مطابق قیامت کی علامات میں سے ایک علامت ہے۔ ایک دن امام ربعیہ کو بہت رونا آیا وجہ دریافت کی تو فرمایا اس لئے رورہا ہوں کہ دین کی باقی جاہلوں سے پوچھی جا رہی ہیں اور یہی گمراہی کی علامت ہے اس لئے پیشہ ور جاہل و عظین سے بہت بچنا چاہئے۔ (فتاویٰ رحیمیہ ص ۳۶۱ ج ۲) ”جن کے لئے حدود مقرر کردی جاتی ہیں وہ اس میں داخل نہیں“، مدعی۔

## علماء کی دست بوسی کرنا

سوال۔۔۔ علماء و صلحاء کے ہاتھ پاؤں چومنا، ان کے آگے جھکنا جائز ہے یا نہیں

جواب..... علم اور بزرگی کے احترام کی خاطر ہاتھ پر چونے کی اجازت ہے مگر ایسا نہ ہو کہ سجدہ کی صورت ہو جائے۔ اس کی اجازت نہیں۔ جھکنے کی بھی حدیث شریف میں ممانعت ہے (فتاویٰ محمودیہ ص ۲۷۶ ج ۱۱) ”کسی عالم بزرگ کو تکلیف ہونہ چوئے۔ صرف اجازت ہے واجب نہیں“ م۔ع

### جو شخص علماء حق کو برائے کہے، اس کو معلم بنانا

سوال..... زید لوگوں کو بھی ورغلاتا ہے جس سے مسلمانوں میں فساد ہو چکا ہے مدرسہ دار العلوم والوں کو وہابی اور کافر کہتا ہے نیز بعض لوگ بھی عمدًا اس کو یہ موقع دیتے رہتے ہیں جس سے ہر وقت فساد کا خطرہ رہتا ہے۔ ایسے اشخاص کا شرعاً کیا حکم ہے؟ ایسے آدمی سے تعلیم دلانا، اس کو امام بنانا شرعاً کیا حکم رکھتا ہے؟

جواب..... ابن سیرینؓ کہتے ہیں کہ یہ علم دین ہے، دیکھ لغور کر لوکس سے علم دین حاصل کر رہے ہو، جیسا علم دین کی تعلیم دینے والا ہو گا ویسا ہی پڑھنے والوں پر اثر پڑے گا۔ کیونکہ پچھے اپنے استاد کے اثر کو قبول کرتے ہیں۔ اور اس کے رنگ میں رنگے جاتے ہیں لہذا اغلظ آدمی جو جماعت کا تارک ہو جمعہ کا تارک ہو علماء حق کو برائے کہتا ہوں، وہ ہرگز اس قابل نہیں کہ اس کو استاد بنایا جائے۔ (فتاویٰ محمودیہ ص ۲۸۳ ج ۱۵) ”بلکہ اگر پہلے سے مقرر ہو تو علیحدہ کر دیا جائے“ م۔ع۔

### علماء کے متعلق چند اشکالات

سوال..... میں چند سوالات لکھ رہا ہوں، یہ تمام سوالات کتاب (تبليغ جماعت، حقائق و معلومات) سے لئے ہیں جس کے مولف (علامہ ارشاد القادری) ہیں:-

ا:..... دیوبندی گروہ کے شیخ الاسلام مولانا حسین احمد صاحب نے اس فرقے اور اس کے بانی محمد ابن عبدالوہاب نجدی کے متعلق نہایت سُکھیں اور لرزہ خیز حالات تحریر فرمائے ہیں، وہ لکھتے ہیں:

”محمد ابن عبدالوہاب نجدی ابتدائے تیر ہویں صدی میں نجد عرب سے ظاہر ہوا، اور چونکہ خیالات باطلہ اور عقائد فاسدہ رکھتا تھا، اس نے اہل سنت والجماعۃ سے قتل و قتال کیا ان کو بالجملہ اپنے خیالات کی تکلیف دیتا رہا، ان کے اموال کو غیمت کا مال اور حلال سمجھا گیا، ان کے قتل کرنے کو باعث ثواب و رحمت شمار کرتا رہا، محمد ابن عبدالوہاب کا عقیدہ تھا کہ جملہ اہل عالم اور تمام مسلمانان دیار مشرک و کافر ہیں اور ان سے قتل و قتال کرنا اور ان کے اموال کو ان سے چھین لینا حلال اور جائز بلکہ واجب ہے۔“ (الشہاب ص: ۲۲، ۲۳)

جبکہ فتاویٰ رشیدیہ ج: اص: ۱۱۱ میں حضرت گنگوہی صاحب ایک سوال کے جواب میں لکھتے ہیں:-

”محمد بن عبدالوہاب کے مقتدیوں کو وہابی کہتے ہیں، ان کے عقائد عمدہ تھے۔“

حضرت پوچھنا یہ چاہتا ہوں کہ دیوبند کے شیخ مولوی حسین احمد مدنی صاحب نے وہابیوں کے متعلق اتنی سنگین باتیں لکھیں جب کہ حضرت گنگوہی نے ان کے عقائد عمدہ لکھے۔ برائے مہربانی میری اس پریشانی کو دور فرمائیں اللہ آپ کو جزا عطا فرمائیں گے۔

جواب..... دونوں نے ان معلومات کے بارے میں رائے قائم کی جو ان تک پہنچی تھیں، ہر شخص اپنے علم کے مطابق حکم لگانے کا مکلف ہے بلکہ ایک ہی شخص کی رائے کسی کے بارے میں دو وقت میں مختلف ہو سکتی ہے، پھر تعارض کیا ہوا؟ علاوہ ازیں تبلیغی جماعت کے بارے میں اس بحث کو لانے سے کیا مقصد؟

۲: ..... ”فتاویٰ رشیدیہ ج: ۲، ص: ۹ میں کسی نے سوال کیا ہے کہ لفظ رحمۃ للعالمین، مخصوص آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم سے ہے یا ہر شخص کو کہہ سکتے ہیں؟

جواب میں حضرت گنگوہی فرماتے ہیں کہ لفظ رحمۃ للعالمین صفت خاصہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی نہیں ہے۔

حضرت پوچھنا یہ چاہتا ہوں کہ ہم بھی آج تک یہی سمجھ رہے ہیں اور غالباً یہ درست بھی ہے کہ یہ صفت حضور صلی اللہ علیہ وسلم ہی کی ہے۔

جواب..... بالکل صحیح ہے کہ رحمۃ للعالمین، آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی صفت ہے لیکن دوسرے انبیاء و اولیاء کا وجود بھی اپنی جگہ رحمت ہے، اسی کو حضرت گنگوہی قدس سرہ نے بیان فرمایا، اس کی مثال یوں سمجھو کہ سمیع و بصیر حق تعالیٰ شانہ کی صفت ہے لیکن انسان کے بارے میں فرمایا ”فجعلناه سمیعاً بصيراً“ (سورہ الدہر) کیا انسان کے سمیع و بصیر ہونے سے اس کا صفت خداوندی کے ساتھ اشتراک لازم آتا ہے؟

۳: ..... ”مولانا قاسم نانوتی صاحب اپنی ایک کتاب تحذیر الناس میں تحریر فرماتے ہیں کہ انبیاء اپنی امت سے ممتاز ہوتے ہیں باقی رہا عمل اس میں با اوقات بظاہر امتی مساوی ہو جاتے ہیں بلکہ بڑھ جاتے ہیں۔“ (تحذیر الناس ص: ۵)

حضرت پوچھنا یہ چاہتا ہوں کہ نبی پرتوالہ وجی بھی بھیجتے ہیں، کتاب میں بھی اترتی ہیں، اللہ سے ہمکلام بھی ہوتے ہیں حتیٰ کہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم کو تو معراج بھی ہوئی، پھر نبی کے عمل میں اور امتی

کے عمل میں تو بہت فرق ہو گیا، کیا یہ بات صحیح نہیں؟

جواب..... حضرت نانوتویؒ کی مراد یہ ہے کہ عبادات کی مقدار میں تو غیر نبی بھی نبی کے برابر ہو جاتا ہے؟ بلکہ بسا اوقات بڑھ بھی جاتا ہے مثلاً جتنے روزے آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم رکھتے تھے مسلمان بھی اتنے ہی رکھتے ہیں بلکہ بعض حضرات نفلی روزہ کی مقدار میں بڑھ بھی جاتے ہیں اسی طرح نمازوں کو دیکھو کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم سے رات کی نماز میں تیرہ یا پندرہ رکعت سے زیادہ ثابت نہیں اور بہت سے بزرگان دین سے ایک ایک رات میں سیٹنگز و رکعتیں پڑھنا منقول ہے، مثلاً امام ابو یوسف قاضی القضاۃ بنے کے بعد رات کو دو سور کعتیں پڑھتے تھے، الغرض امتیوں کی نمازوں کی مقدار نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم سے زیادہ نظر آتی ہے لیکن جانے والے جانتے ہیں کہ پوری امت کی نمازیں مل کر بھی آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی ایک رکعت کے برابر نہیں ہو سکتیں اس کی وجہ کیا ہے؟ وجہ یہ ہے کہ علم بالله، ایمان و یقین اور خشیت و تقویٰ کی جو کیفیت آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کو حاصل تھی وہ پوری امت کے مقابلہ میں بھاری ہے، اسی کو حضرت نانوتویؒ بیان فرماتے ہیں کہ حضرات انبیائے کرام علیہم السلام کا اصل کمال وہ علم و یقین ہے جو ان اکابر کو حاصل تھا ورنہ ظاہری عبادات میں تو بظاہر امتی، انبیائے کرام کے برابر نظر آتے ہیں بلکہ ان کی عبادات کی مقدار بظاہر ان سے زیادہ نظر آتی ہے، جیسا کہ اوپر مثالوں سے واضح کیا گیا۔

..... ”حضرت تھانویؒ کے کسی مرید نے مولانا کو لکھا کہ میں نے رات خواب میں اپنے آپ کو دیکھا کہ ہر چند کلمہ تشهد صحیح ادا کرنے کی کوشش کرتا ہوں لیکن ہر بار ہوتا یہ ہے کہ ”لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ“ کے بعد اشرف علی رسول اللہ منہ سے نکل جاتا ہے۔ اس کے جواب میں تھانوی صاحب فرماتے ہیں کہ تم کو مجھ سے غایت محبت ہے یہ سب کچھ اسی کا نتیجہ اور شرہ ہے۔“ (”برہان“ فروری ۱۹۵۲ء ص ۱۰۷)

حضرت پوچھنا یہ چاہتا ہوں کہ کسی کی محبت میں ہم ایسا کلمہ پڑھ سکتے ہیں؟

جواب..... کسی کی محبت میں ایسا کلمہ نہیں پڑھ سکتے نہ اس واقعہ میں اس شخص نے یہ کلمہ پڑھا بلکہ غیر اختیاری طور پر اس کی زبان سے نکل رہا ہے، وہ تو کوشش کرتا ہے کہ یہ کلمہ نہ پڑھے، لیکن اس کی زبان اس کے اختیار میں نہیں اور سب جانتے ہیں کہ غیر اختیاری امور پر موآخذہ نہیں، مثلاً کوئی شخص مد ہوئی کی حالت میں کلمہ کفر لے کے تو اس کو کافر نہیں کہا جائے گا اور اس شخص کو اس غلط بات سے جو رنج ہوا اس کے ازالے کے لئے حضرت تھانویؒ نے فرمایا کہ یہ کیفیت محبت کی مد ہوئی کی وجہ سے پیدا ہوئی چونکہ غیر اختیاری کیفیت تھی لہذا اس پر موآخذہ نہیں۔

۵: ..... ”ملفوظات الیاس کا مرتب اپنی کتاب میں ان کا یہ دعویٰ نقل کرتے ہوئے لکھتے ہے، اللہ تعالیٰ کا ارشاد: ”کنتم خیر امۃ اخراجت للناس تامرون بالمعروف و تنهون عن المنکر“ کی تفسیر خواب میں یہ القا ہوئی کہ تم مثل انبیاء کے لوگوں کے واسطے ظاہر کئے گئے ہو۔“ (ملفوظات ص: ۵)

حضرت پوچھنا یہ چاہتا ہوں کہ کیا حضرت جی یعنی مولانا الیاس کا یہ دعویٰ صحیح ہے؟

جواب ..... انبیاء کے مثل سے مراد ہے کہ جس طرح ان اکابر پر دعوت دین کی ذمہ داری تھی آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی ختم نبوت کے طفیل میں یہ ذمہ داری امت مرحومہ پر عائد کر دی گئی، اس میں کون سی بات خلاف واقعہ ہے اور اس پر کیا اشکال ہے؟

۶: ..... مولوی عبدالرحیم شاہ باڑہ ٹونٹی صدر بازار، بلی والے ان کی کتاب (اصول دعوت و تبلیغ) کے آخری نائٹل پیچ پر مولوی احتشام الحسن صاحب یہ مولانا الیاس کے برادر نسبتی ان کے خلیفہ اول ہیں ان کی تحریر ”انتظار بیحجه“ کے عنوان سے شائع ہوئی ہے یہ تحریر انہوں نے اپنی ایک کتاب ”زندگی کی صراط مستقیم“ کے آخر میں ضروری انتباہ کے نام سے شائع کی ہے لکھتے ہیں:-

نظام الدین کی موجودہ تبلیغ میرے علم و فہم کے مطابق نہ قرآن و حدیث کے موافق ہے اور نہ حضرت مجدد الف ثانی اور حضرت شاہ ولی اللہ محدث دہلوی اور علمائے حق کے مسلک کے مطابق ہے جو علمائے کرام اس تبلیغ میں شریک ہیں ان کی پہلی ذمہ داری ہے کہ اس کام کو پہلے قرآن و حدیث، ائمہ سلف اور علمائے حق کے مسلک کے مطابق کریں، میری عقل و فہم سے بہت بالا ہے کہ جو کام حضرت مولانا الیاس کی حیات میں اصولوں کی انتہائی پابندی کے باوجود صرف ”بدعت حست“ کی حیثیت رکھتا تھا اس کو اب انتہائی بے اصولیوں کے بعد دین کا، ہم کام کس طرح فرار دیا جا رہا ہے؟ اب تو منکرات کی شمولیت کے بعد اس کو بدعت حست بھی نہیں کہا جا سکتا، میرا مقصد صرف اپنی ذمہ داری سے سبکدوش ہونا ہے۔“

حضرت برائے مہربانی اس سوال کا جواب ذرا تفصیل سے عنایت کریں کیونکہ میں اس کی وجہ سے بہت پریشان ہوں اللہ آپ کو جزاۓ خیر عطا فرمائیں۔ آمین۔

جواب ..... ان بزرگ کے علم و فہم کے مطابق نہیں ہوگی لیکن یہ بات قرآن کی کس آیت میں آئی ہے کہ ان بزرگ کا علم و فہم دوسروں کے مقابلے میں جدت قطعیہ ہے؟

الحمد للہ! تبلیغ کا کام جس طرح حضرت مولانا الیاس کی حیات میں اصولوں کے مطابق ہو رہا تھا آج بھی ہو رہا ہے ہزاروں نہیں لاکھوں انسانوں کی زندگیوں میں انقلاب آ رہا ہے، بے شمار انسانوں میں دین کا درد، آخرت کی فکر، اپنی زندگی کی اصلاح کی تڑپ اور بھولے ہوئے انسانوں کو

محمد رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم والی لائے پر لانے کا جذبہ پیدا ہو رہا ہے اور یہ ایسی باتیں ہیں جن کو آنکھوں سے دیکھا جاسکتا ہے۔ اب اس خیر و برکت کے مقابلہ میں جو کھلی آنکھوں نظر آ رہی ہے تبلیغ سے روٹھے ہوئے ایک بزرگ کا علم و فہم کیا قیمت رکھتا ہے؟

اور ان بزرگ کا اس کام کو ”بدعت حنفی“ کہنا بھی ان کے علم و فہم کا قصور ہے دعوت الی اللہ کا کام تمام انبیاء کے کرام علیہم السلام کا کام چلا آیا ہے کون عقل مند ہو گا جوانبیائے کرام علیہم السلام کے کام کو بدعت کہے؟

میں نے اعتکاف میں قائم برداشتہ یہ چند الفاظ لکھ دیئے ہیں امید ہے کہ موجب تشفی ہوں گے ورنہ ان نکات کی تشریح مزید بھی کی جاسکتی تھی مگر اس کی نہ فرصت ہے اور نہ ضرورت۔

ایک خاص بات یہ کہنا چاہتا ہوں کہ جو لوگ علم میں کمزور ہوں ان کو کچے کچے لوگوں کی کتابیں اور رسائل پڑھنے سے پہبڑ کرنا چاہئے کیونکہ ایسے لوگوں کا مقصود تو محض شبہات و وساوس پیدا کر کے دین سے برگشته کرنا ہوتا ہے اعتراضات کس پر نہیں کئے گئے؟ اس لئے ہر اعتراض لائق التفات نہیں ہوتا۔ (آپ کے مسائل جلد اص ۳۱۱)

### علماء کرام کے لئے سیاست میں شرکت

سوال..... لوگوں میں یہ خیال عام ہوتا جا رہا ہے کہ علماء کرام کو موجودہ سیاست میں حصہ نہیں لینا چاہئے، کیا اس بگڑے ہوئے ماحول میں علماء کرام کو خاموش رہنا چاہئے، جو علماء عملی سیاست میں حصہ لیں کیا وہ غلطی پر ہیں۔ کیا علماء کا کام صرف مدرسہ کی تعلیم اور مسجد کی امامت کرنا ہے۔ اور بس؟ جواب..... یہ خیال آج کا نہیں بہت پرانا ہے، پہلے بھی کہا کرتے تھے کہ علماء کا سیاست سے کیا تعلق، بات یہ ہے کہ جس آدمی کے اندر صلاحیت ہو وہ صحیح طور پر سیاست کو اور پارٹیوں کو سمجھتا ہو اور اس کے اندر صلاحیت ہو کہ سیاست میں شریک ہو کر دوسروں کو اپنے ہم خیال بنالے گا۔ غلط بات پر نکیر کرے گا۔ صحیح راہ میں عمل پیش کرے گا۔ اس کا سیاست میں شامل ہونا درست اور مفید ہے۔ (فتاویٰ محمودیہ ص ۷۱ ج ۵) ”لیکن ایسے پختہ بہت کم ہیں، اکثر دوسرے کی گٹھڑی اٹھوانے میں اپنی بھی ڈال دیتے ہیں“۔ مَعْ

### علماء پر تبلیغ نہ کرنے کا اعتراض

سوال..... مسلمان نہ صرف علوم دینی سے بے بہرہ ہیں بلکہ ان کے دنیوی اور دینی لیڈر بھی

مسلمانوں کا علم دینی سے مستفید ہونا پسند نہیں کرتے کیا حقیقت یہی ہے؟

جواب..... علماء نے تدوینی مدارس قائم کئے کتابیں جمع کیں اساتذہ کو مقرر کیا طلبہ کو اکھا کر کے تعلیم کا انتظام کیا جگہ جگہ وعظ کہتے ہیں جلے کرتے ہیں تبلیغ کرتے ہیں کتابیں تصنیف کرتے ہیں پھر اس کا مشاہدہ کر لیا جائے پھر ان کے متعلق یہ بات کیسے صحیح ہو سکتی ہے کہ یہ مسلمانوں کا دینی علوم سے مستفیض ہونا پسند نہیں کرتے اس بات کا غالط ہونا تو آفتاب سے زیادہ روشن ہے۔ (فتاویٰ محمودیہ ص ۱۳۲ ج ۱۲)

”سائل نے بلا غور کئے سوال کر دیا“، مدع

### شیعوں کے بارے میں علماء کا اختلاف کیوں ہے؟

سوال..... تحفہ الشاعریہ میں ہے کہ دین کے جو امور ظاہر ہیں ان کا منکر کافر ہے یا امر احادیث بلکہ آیات قطعیہ سے ثابت ہے کہ حضرت علیؑ کے ایمان کا بڑا درجہ ہے اور آپ پہنچتی ہوئے۔ اور خلافت کے قابل ہوئے تو جو شخص ان باتوں کا منکر ہو وہ کافر ہے چنانچہ خوارج احکام اخروی میں کافر ہیں ان کے حق میں دعا مغفرت نہ کی جائے نہ ان کی نماز جنازہ پڑھی جائے۔ تو اس صورت میں شیعہ کے بارے میں بھی یہ حکم ہونا چاہئے کہ وہ کافر ہیں کیونکہ جس قدر نصوص قطعیہ حضرت علیؑ کے حق میں ہیں، ان سے کہیں زیادہ نصوص شیخینؑ کے حق میں ہیں اور ایک شخص کو حضرت عثمانؓ سے عداوت تھی اس کی نماز جنازہ آپ نہیں پڑھی۔ تو اہل سنت کے نزدیک شیعہ کے کافر میں کیوں اختلاف ہوا؟

جواب..... خوارج کا ایک ہی مذہب ہے اس وجہ سے ان کے بارے میں علماء کا اختلاف نہیں، کیونکہ باوجود یہ کہ چند فرقے ہیں مگر ان سب کا اس میں اتفاق ہے کہ حضرت علیؑ کے امین اور ان کے جنتی ہونے کے وہ سب منکر ہیں اور ان سب کا قول ہے کہ آپ میں خلافت کی لیاقت نہ تھی۔ نعوذ بالله من ذالک بخلاف شیعہ کے کہ ان کے مذاہب میں اختلاف ہے، بعض کا صرف یہی قول ہے کہ شیخینؑ پر حضرت علیؑ کو فضیلت تھی، بعض نے اس پر زیادتی کی اور کہا کہ شیخینؑ کے اعوان خطا پر تھے اور بعض ان پر بدعت اور فسق کی تہمت لگاتے ہیں حتیٰ کہ امامیہ کی ایک جماعت ان صاحبوں کے کفر کی قائل ہوئی، اس لئے شیعہ کے بارے میں علماء میں اختلاف ہوا، ان گروہوں میں سے پہلے گروہ کو بعض علماء نے شیعہ قرار دیا اور بعض نے یہ کہا کہ دوسرے فرقے کے لوگ شیعہ ہیں اور بعض نے تیرے فرقے کو شیعہ کہا ہے اب اس پر فتویٰ ہے اور اسی کو ترجیح ہے کہ یہ شیعہ بھی خوارج کے مانند احکام اخروی میں کافر ہیں اور تحفہ کی عبارت کی یہ توضیح ہو سکتی ہے کہ خوارج بالاتفاق احکام اخروی میں کافر ہیں اور دینیوی احکام میں یہ احتمال ہے کہ خوارج

بعض علماء کے نزدیک مسلمان ہیں۔ حتیٰ کہ خوارج اور اہل حق میں باہم نکاح جائز ہے اور ان میں ایک فرقے کے لوگ دوسرے فرقے کے وارث ہو سکتے ہیں۔ ایسا ہی شیعہ کے بارے میں بھی احکام اخروی میں اختلاف نہیں صرف احکام دنیوی میں اختلاف ہے، تو فی الواقع شیعہ اور خوارج میں کچھ فرق نہیں۔ (فتاویٰ عزیزی ص ۳۶ ج ۱)

### علماء کا مقتدیوں کے گھروں کا کھانا کھانا

سوال..... عوام رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے گھر سے کھانا کھایا کرتے تھے، نہ کہ رسول اللہ کسی کے گھر سے کھاتے تھے اور نہ کوئی اجرت یا مزدوری لیتے تھے اس کے برخلاف آج علماء مقتدیوں کے گھروں سے کھاتے ہیں اور اپنی نماز جنازہ یا نکاح پڑھائی کی اجرت لیتے ہیں۔

جواب..... قرآن مجید میں کہیں پیغمبر گوامت کے گھر کھانا کھانے سے منع نہیں کیا گیا اس لئے امت کے افراد بھی حضورؐ کے دولت خانے پر کھانا کھاتے تھے اور حضورؐ بھی کبھی کبھی اپنے مخلصین کے مکان پر کھانا تناول فرماتے تھے۔ لیکن حضورؐ کا تناول فرمانا معاذ اللہ اجرت کے طور پر نہیں ہوتا تھا بلکہ محبت و صداقت کے طور پر ہوتا تھا رہا آج کل کے مساجد کے اماموں، موذنوں یا استادوں کی امامت، اذان یا تعلیم کی اجرت تو یہ مسئلہ مجتہدین امت میں مختلف فیہ ہے امام ابوحنیفہؓ عبادات کی اجرت لینے دینے کو ناجائز فرماتے تھے اور دوسرے ائمہ جائز فرماتے تھے متأخرین حنفیہؓ نے بھی دوسرے ائمہ کے قول کے موافق تعلیم و امامت و اذان کی اجرت کے جواز کا فتویٰ دے دیا، کیونکہ بغیر اجرت ان چیزوں کا بقا اور نظام کا قیام مشکل ہے۔ (کفایت المفتی جلد ۲ ص ۱۸) ”سائل کو چاہئے تھا کہ دونوں زمانوں کے مقتدیوں کے فرق پر بھی ذرا نظر ڈال لیتے“ مرع۔

### علماء دین سے میل ملازم کی طرح کام لینا

سوال..... نظر گجرات میں جب کسی عالم کی ضرورت ہوتی ہے، تو کچھ شرائط لگا کر طلب کرتے ہیں۔ دو یا پانچ سال بعد حیلہ کر کے اسے نکالنا چاہتے ہیں اور اس پر طرح طرح کے کام ڈال دیتے ہیں مثلاً فتویٰ لینے کے لئے کسی کو رکھا تو اگر اتفاق سے کبھی نہیں آیا تو مدرسہ کی دوسری ذمہ داری ڈال دیتے ہیں تو اگر وہ عالم انکار کر دے تو کیا یہ درست ہے؟

جواب..... جو معاملہ صاف صاف طے کیا جائے اس کی پابندی کے باوجود ملازم کو علاحدہ کرنے کے لئے حیلہ بہانہ کرنا اور اس پر زیادہ بار ڈالنا جائز نہیں۔ جس کوفتوی کے لئے ملازم رکھا

جائے اور اس کے پاس فتویٰ کا کام کم ہو وقت فاضل بچتا ہوا درد رسم کو ضرورت ہو تو اس باقی سے انکار نہیں کرنا چاہئے کیونکہ اصل مقصد خدمت دین ہے میں مازم کی طرح علماء کو کام نہیں کرنا چاہئے۔ (فتاویٰ رحمیہ ص ۱۲۲ ج ۱۳)

### ایک عالم تدریس کے ساتھ تجارت بھی کرتے ہیں

سوال..... ایک مولانا صاحب تجارت کرتے ہیں بازار میں دوکانیں ہیں اور دینی خدمت مثلاً بچوں کو تعلیم، کتابوں کی تصنیف، اور فتاویٰ کے جوابات دیتے ہیں یہ سب کام بلا اجرت کے جائز ہیں یا نہیں؟ یہ عالم قابل تعریف ہیں یا قابل مذمت؟

جواب..... حقوق واجبه ادا کرنے اور حلال روزی کمانے کے لئے تجارت کرنا شرعاً مذموم نہیں بلکہ پوری اجازت ہے حتیٰ کہ بعض حالات میں واجب ہے اس کے ساتھ دینی و علمی خدمت میں لگا رہنا بڑی ذمہ داری کو پورا کرنا ہے۔ اگر حق تعالیٰ کسی کو یہ توفیق دے تو بڑی نعمت ہے مگر مناسب یہ ہوگا کہ تدریس و افشاء اور دکان چلانے کے لئے اوقات تقسیم کر دیئے جاویں، کچھ معمولی تدریس دوکان چلانے کے ساتھ بھی جاری رہے۔ جس میں زیادہ توجہ کی ضرورت نہ ہو تو اس میں بھی مضافات نہیں کہ بعض سلف سے یہ بھی منقول ہے۔ (فتاویٰ محمودیہ ص ۲۶۲-۲۶۳ ج ۱۵)

### حضرات اساتذہ اور دیگر ملازمین کے آداب و احکام

#### استاد کی جگہ پر بیٹھنا

سوال..... استاد کی عدم موجودگی میں ان کی جائے نشست پر بیٹھنے میں کوئی قباحت ہے یا نہیں؟

جواب..... شاگرد کے لئے یہ بات مناسب نہیں ہے کہ استاد کی جگہ پر بیٹھنے چاہے استاد موجود نہ ہوں ادب و احترام کے خلاف ہے کہ جائے استاد بجائے استاد (م-ع) (فتاویٰ رحمیہ ص ۳۳۰ ج ۲)

#### استاد کی گستاخی اور توہین

سوال..... اپنے استاد کو ایک شخص نے کہا کہ استاد کافر ہے مسلمان نہیں، ان کی قرآن خوانی اور نماز کا کوئی اعتبار نہیں، دشنا� طرازی کے علاوہ مارپیٹ کی، خود یہ شخص تارک صلوٰۃ ہے ایسے شخص کے لئے شرعاً کیا حکم ہے؟

جواب..... استاد کا بہت بڑا حق ہے اس کا احترام لازم ہے گستاخی کرنا منع ہے بلکہ شرعی کسی کو کافر

کہنے سے کہنے والے کا ایمان سلامت نہیں رہتا، بغیر عذر کے جان کر فرض نماز کو ترک کرنا جبکہ قضاۓ کی نیت بھی نہ ہوا اور اس پر خوف عقاب بھی نہیں، نہایت خطرناک ہے ایسے شخص کو توبہ کرنا لازم ہے اور استاد سے معافی مانگنا ضروری ہے احتیاطاً تجدید نکاح و ایمان بھی کر لی جائے۔ (فتاویٰ محمودیہ ص ۲۳۳ ج ۱۲)

### بچوں کا ہدیہ استاد کو لینا

سوال..... حضرت تھانویؒ نے ہدیہ صبی ناجائز لکھا ہے اس کی وضاحت فرمائیں۔

ہمارے مکتب میں بچے بعض اوقات پیرس لاتے ہیں کہ اس کی شیرینی خرید کر بچوں میں تقسیم کر دو، بسا اوقات والدین بچوں کی ملک بنادیتے ہیں اور بچے اپنی خوشی سے لا کر دیتے ہیں کہ شیرینی تقسیم کر دو بعض اوقات والدین ہی اس نیت سے دیتے ہیں کہ مولوی صاحب کو دید و شیرینی تقسیم کر دیں اس طرح معلم کو شیرینی کھانے کی اجازت ہو گی یا نہیں؟

جواب..... ہمارے اطراف میں یہ دستور ہے کہ ماں باپ بچوں کو بھی نقد کبھی کوئی اور چیز دیتے ہیں کہ اپنے استاد کی خدمت میں پیش کر دینا، تو درحقیقت مالک دینے والے والدین ہی ہوتے ہیں ہاں بچوں کی معرفت دیتے ہیں تاکہ بچوں کو بھی اس کی عادت ہواں کو حضرت گنگوہیؒ نے فرمایا ہے اور حضرت تھانویؒ کی تحریر کے خلاف بھی نہیں۔ یہی حال اس شیرینی کا ہے جو بچے تقسیم کرنے کے لئے دیتے ہیں۔ (فتاویٰ محمودیہ ص ۱۳۳ ج ۱۲) ”کہ بچوں کی ملک نہ کیا گیا ہو تو تقسیم صحیح ہے“، مدعی۔

### شاگرد کو تخفہ دینا

سوال..... امام صاحب نے رمضان شریف میں ختم قرآن کے دن اپنے شاگرد کو گھری دی، ایک شخص نے کھڑے ہو کر امام صاحب کے تخفہ کی قدر کرتے ہوئے کہا، یہ ہمارے لئے شرم کی بات ہے کہ تخفہ تو ہمیں دینا چاہئے تھا کیا امام صاحب کا یہ فعل درست ہے؟

جواب..... امام صاحب کا اپنے شاگرد کو حوصلہ افزائی کے لئے تخفہ دینا درست ہے، قابل اعتراض نہیں ہے اخلاص شرط ہے نمازوں میں سے بھی کوئی تخفہ دے سکتا ہے، تراویح کی اجرت کے طور پر لینا دینا درست نہیں۔ (فتاویٰ رحیمیہ ص ۳۲۷ ج ۳۲) ”لیکن ایسا طریقہ اختیار کرنا جس سے شرما کر دوسرے بھی تخفہ دیں ٹھیک نہیں“، مدعی۔

### درس کو جو کھانا دیا جائے وہ اباحت ہے یا تملیک

سوال..... یہاں مدرسہ میں تنخواہ کے ساتھ کھانے کا بھی لظم ہے گاؤں والے کھانا باری باری

دیتے ہیں، کم ہو جائے تو مطالبہ نہیں، زیادہ ہو تو واپسی نہیں، یہی معمول ہے، اگر کوئی مسافر ہو تو ساتھ میں کھالیتا ہے، کھانا گاؤں کے کسی فرد کو کھلائیں تو اعتراض ہوتا ہے، اب سوال یہ ہے کہ یہ کھانا اباحت ہے یا تملیک؟ جبکہ دینے والوں کی طرف سے کوئی تصریح نہیں۔

جواب..... جب کھانا مدرس کے پاس بھیج دیا اور اس کو یہ بھی اختیار ہے کہ جس مہمان یا مسافر کو چاہے اپنے ساتھ شریک کرے اور جو بھی جائے اس کی واپسی نہیں ہوتی نیز تxonah کے ساتھ کھانے کا معاملہ ہے تو یہ سب علامات ہیں کہ کھانا ان کو تملیک کا دیا جاتا ہے اباحت نہیں۔ (فتاویٰ محمودیہ ص ۲۸۵ ج ۱۵)

### مدرسہ میں آئی ہوئی شے کا مدرسین کو استعمال کرنا

سوال..... اگر کوئی شخص مدرسہ میں مرغایا اندھا یا دودھ یا اور کوئی کھانے پینے کی چیز بھیج دے تو کیا مدرسین حضرات کے لئے یہ جائز اور درست ہے کہ اس کو اڑا جائیں؟

جواب..... دینے والے سے ان اشیاء کے دیتے وقت تعین کرالی جائے، پھر جس میں بتائے اس میں صرف کی جائیں۔ (فتاویٰ مفتاح العلوم غیر مطبوعہ)

### بھینس کے بچہ دینے اور ختنہ کے وقت مدرسین کی دعوت کرنا

سوال..... جس گاؤں میں زید پڑھاتا ہے اس گاؤں میں یہ دستور ہے کہ اگر کسی بھینس نے بچہ دیا یا کسی نے اپنے لڑکے کا ختنہ کرایا، پھر اس کے اچھا ہونے کے بعد مصلی کی دعوت کرتا ہے آیا زید بھی اس دعوت کو کھا سکتا ہے؟

جواب..... یہ دعوت اظہار مسرت اور شکرانہ کے طور پر ہے، امام وغیر، امیر وغیر، سب کھا سکتے ہیں۔ (فتاویٰ محمودیہ ص ۳۶۶ ج ۱۵)

### مدرس کو وقت مقررہ کے علاوہ دوسرے وقت آنے پر مجبور کرنا

سوال..... ایک مدرس کا صحیح ڈھانی گھنٹہ پڑھانے کے لئے تقریباً ظہر بعد وہ دوسری جگہ کام کرتا ہے، اب جس دن سکول میں پڑھنے والے بچے صحیح کے وقت نہ آؤں تو مدرس کو ظہر بعد آنے کے لئے مجبور کرنا کیسا ہے؟

جواب..... اسکوں کے اوقات کی تبدیلی کی وجہ سے ظہر کے بعد آنا ہوگا، ایسا کوئی عہد اور قرار نہ ہوا ہو تو مجبور کرنا نا انصافی ہے، بجائے صحیح کے دو پھر کو حاضری دینے میں کوئی قباحت اور نقصان لازم نہ

آتا ہو تو مدرس کو مردہ تعلیم کی اہمیت کے پیش نظر پس و پیش نہ کرنا چاہئے البتہ مدرس اس کا قانوناً پابند نہ ہوگا" (فتاویٰ رحیمیہ ص ۱۵۲ ج ۶) اور محض اصول و ضوابط سے دینی کام نہیں ہوا کرتے، "مُعَنْعِ"۔

### مدرس اور امام کی تنخواہ کی حیثیت

سوال..... امام اور مدرس کی تنخواہ کے متعلق خیال ہے کہ حق الخدمت ہے، لیکن زیداً ایک عالم دین کا خیال ہے کہ یہ نفقہ ہے حق الخدمت نہیں ہے اور تعین دفع نزاع کے لئے ہوتی ہے کس کا خیال درست ہے؟

جواب..... اعلیٰ مقام تو یہ ہے کہ مدرسین اور ائمہ مساجد ان خدمات کو بلا معاوضہ ادا کریں، اور نیت محض اللہ کو راضی کرنا ہو، مگر چونکہ ضروریات نفقة واجبه ان کے بھی ذمہ واجب ہے اور ہر شخص کے پاس آمدنی کے ذرائع نہیں اگر یہ حضرات امامت و تدریس کی پابندی کرتے ہیں تو نفقات واجبہ کے ادا ہونے کی کوئی صورت نہیں، اگر نفقات واجبہ کی تحصیل میں مصروف ہوتے ہیں تو یہ خدمات معطل رہتی ہیں جس سے دین ضائع ہو جاتا ہے۔ اس مجبوری کی بنا پر فقہاء کرام نے اجازت دی ہے تاکہ نفقات واجبہ بھی ادا ہوتے رہیں اور یہ حضرات بے فکر ہو کر اپنی دینی خدمات میں مشغول رہیں۔ (فتاویٰ رحیمیہ ص ۱۵۲ ج ۶)

### مدرس کا دوسرا جگہ ملازمت کر کے پہلی جگہ کا ویران کرنا

سوال..... ایک مدرس نے اول تو طلباء میں پارٹی کرادی اور طلباء سے کہہ دیا کہ میں شوال میں نہیں آؤں گا تم نہ آتا اور چندہ دہنگان کو سمجھا دیا کہ فلاں ادارے میں نہ کوئی طالب علم ہے نہ استادوہاں نہ لڑکوں کو بھیجنा نہ چندہ دینا، اس طرح ادارے کو بند کرانے کی کوشش کرنا کیسا ہے؟

جواب..... یہ حرکت سخت نہ موم، قابل نفرت، قابل ملامت ہے (فتاویٰ محمودیہ ص ۲۵ ج ۲۷) "بہت ظاہر ہے لیکن اس کا سبب اگر ذمہ داروں کا ظلم و جور ہوا ہے تو جرم میں وہ بھی شریک ہیں، "مُعَنْعِ"۔

### مدرس کو سودی رقم سے تنخواہ دینا

سوال..... میں ایک مدرسہ میں ملازم ہوں مجھے جو تنخواہ دی جاتی ہے وہ بینک کے سودی رقم سے دی جاتی ہے تو اس سودی رقم سے لوں یا بند کر دوں، کیا مشکل ہے؟

جواب..... سودی رقم سے تنخواہ نہ لیں، جائز نہیں ہے آپ کو تنخواہ دینے کی مشکل یہ ہے کہ وہ لوگ کسی سے قرض لے کر آپ کو تنخواہ دیں اور قرض اس رقم سے ادا کیا جائے، گنجائش بھی مشکل ہے۔ (فتاویٰ رحیمیہ ص ۲۷ ج ۲۸)

اور کیا اسی جگہ رکھی رزق مل سکتا ہے سودے قطعی طور پر بچا جائے، "مُعَنْعِ"۔

**گورنمنٹ کی امداد کار و پسیہ تخلواہ مدرسین میں دینا**

سوال..... مدرسہ عربیہ کو گورنمنٹ سے کچھ روپیہ ملتا ہے لیکن ان کا صحیح پتہ نہیں چل سکا کہ استادوں کے ہیں یا مدرسین کے ان کا کیا حکم ہے؟

جواب..... گورنمنٹ کی طرف سے جو روپیہ بطور امداد مدرسہ میں ملتا ہے ان کا مدرسین کی تخلواہ میں صرف کرنا درست ہے۔ (فتاویٰ محمودیہ ص ۱۳۵ ج ۱۲)

### مال زکوٰۃ سے مدرسین کی تخلواہ اور کھانا

سوال..... یہاں کے اکثر مدارس میں مدرسین کی تخلواہ میں خورد و نوش کے علاوہ متعین کی جاتی ہیں گویا کہ مکمل تخلواہ میں سے خورد و نوش کی تخلواہ کاٹ لی جاتی ہے تو اب اگر مدرسہ میں بہذکوٰہ کوئی مال آئے تو اس کا کھانا جائز ہے یا نہیں؟ جبکہ اساتذہ کھانے کی قیمت ادا کر رہے ہیں؟

جواب..... جتنی مقدار اساتذہ جزو تخلواہ "حق الخدمت" کے طور پر کھائیں گے، اتنی مقدار زکوٰۃ ادا نہ ہوگی، اس کا حساب رکھنا ضروری ہے، اسی طرح دیگر ملازمین وغیر مستحقین پر صرف کرنے کا حال ہے۔ (فتاویٰ محمودیہ ص ۲۲۲ ج ۱۲)

### علم و عمل کے احکام

#### دینی خدمت میں محبوس ہونے والے علماء کو تخلواہ لینا جائز ہے

سوال..... فرمایا علماء چونکہ قوم کی دینی خدمت میں محبوس ہیں اس لئے ان کی تخلواہ یا نذرانہ قوم کے ذمہ ہے البتہ کسی خاص وعظ پر نذرانہ ٹھہرا کر لینا یہ ناجائز ہے باقی جو محبوس ہونے کے سبب مدرسیں یا تبلیغ پر تخلواہ لیں گے جائز ہے۔ ایسا نہ ہو تو پڑھنے پڑھانے اور تبلیغ کا سلسلہ ہی ختم ہو جائے اور سارے دین درہم برہم ہو جائے۔ (خیر المآل للرجال ص ۳۹) (اشرف الاحکام ص ۲۹)

#### مدرسین کو ڈیڑھ سور و پسیہ دے کر دوسو پر مستخط لینا

سوال..... منیجر اور مجلس منظمه تخلواہ کا چوتھائی مدرسین سے جبرا لیتی ہے اور کوئی مدرس دینے کے لئے آمادہ نہ ہو تو اخراج کی دھمکی دے کر خاموش کر دیا جاتا ہے ایسے میں مدرسین کیا کریں؟

جواب..... منظمه کا یہ طرز عمل جھوٹ ہے، خیانت ہے، بد دیانتی ہے، ظلم ہے، مدرسین مظلوم ہیں

جنہا صبر کریں گے ان کو اجر ملے گا، یہ کاتا ہوا روپیہ منتظر کے لئے نہ خود رکھنا درست ہے نہ مدرسہ کے کسی کام میں خرچ کرنے کا حق ہے۔ (فتاویٰ محمودیہ ص ۵۲۳ ج ۱) ”درسین کو دینا ضروری ہے“ مرع۔

### درس کا قسم کھا کر پھر توڑنا

سوال..... ایک لڑکے نے بد تیزی کی، استاد نے قسم کھائی کہ تمہیں کبھی نہیں پڑھاؤں گا دیگر بچوں کی تعلیم بھی جاری ہے اور اس کی تعلیم بھی بند نہیں ہے۔ اب وہ لڑکا استاد سے معاف مانگ رہا ہے اور پڑھنا چاہتا ہے تو کیا استاد قسم توڑ دے؟

جواب..... اگر اس کی تعلیم کا کوئی انتظام نہ ہو سکتا ہو تو اس کی سچی توبہ کے بعد اپنی قسم کا توڑ دینا اور کفارہ ادا کرنا ضروری ہو جاتا ہے لیکن اب جب اس کی تعلیم کا دوسرا انتظام موجود ہے تو قسم کا توڑنا واجب نہیں تاہم اخلاق کریمانہ کا تقاضہ ہے کہ اس کو معاف کر دیا جائے۔ (فتاویٰ محمودیہ ص ۱۳۸ ج ۱)

### تخفواہ دار مدرس اجیر خاص ہے یا اجیر مشترک؟

سوال..... تخفواہ دار مدرس اجیر خاص ہوتا ہے یا اجیر مشترک اور انتفاع کے لئے مدرسہ نے جو جو چیزیں اس کے حوالے کی ہیں مثلاً پنکھا وغیرہ ان چیزوں کا مدرس ایمن ہوتا ہے یا شرعاً اس کی کیا حیثیت ہوتی ہے؟

جواب..... جبکہ مدرس کے لئے اوقات متعین کر دیئے گئے ہوں تو ان اوقات میں وہ اجیر خاص ہے ان اوقات میں کوئی دوسرا کام اجارہ پر کرنا جائز نہیں، مگر معمولی کام جیسے خط لکھ دینا یا پیشتاب پاخانہ کی حاجت یا ایسا مختصر کام جس سے چشم پوشی کی جاتی ہے۔

جو چیزیں اوقات درس میں استعمال کرنے کے لئے دی جائیں تو مدرس کو مدرسہ کے کام میں ان کے استعمال کرنے کا حق ہوتا ہے مگر امانت و دیانت کے ساتھ احتیاط سے استعمال کرے کہ خراب نہ ہوں۔ (فتاویٰ محمودیہ ص ۱۳۸ ج ۱)

### درس کی تخفواہ سے ضمان کی صورت

سوال..... کسی دینی مدرسہ کے مدرس سے کوئی مالی نقصان ہو جائے جس میں اس کے مقصد کو دخل نہ ہو تو اس کی تخفواہ سے وضع کرنا درست ہے یا نہیں؟

جواب..... اگر اس کو ایمن بنایا گیا تھا اور اس نے پوری حفاظت کی پھر بھی ناگہانی طریقہ پر وہ چیز ضائع ہو گئی تو اس پر ضمان لازم نہیں اس کی تخفواہ سے وضع کرنا درست نہیں۔ (فتاویٰ محمودیہ ص ۱۳۲ ج ۱)

### مہتمم کا اساتذہ طلباء کے خطوط بلا اجازت پڑھنا

سوال..... اگر کوئی مہتمم مدرسہ اساتذہ طلباء کے خطوط پڑھتا ہے کہ یہ انتظام مدرسہ کے لئے ضروری ہے یہ کیسا ہے؟

جواب..... اگر مہتمم کو انتظام برقرار رکھنے کے لئے اس کی ضرورت ہے تو بطور ضابطہ و قانون اس کو شائع کر دے، خواہ فارم داخلہ میں درج کر دئے تاکہ سب اس پر مطلع ہو جائیں، جس کا دل چاہے اس کو تسلیم کر کے داخلہ لے نہ دل چاہے نہ داخلہ لے۔ (فتاویٰ محمودیہ ص ۲۳۵ ج ۱)

### مہتمم کا مدرس کی رعایت کرنا

سوال..... جو مدرس مدرسہ تعلیم کے اوقات کے مقرر ہونے کے باوجود وقت پورانہ کرے یا بانی یا مہتمم یا سرپرست چشم پوشی کرے تو شرعاً کتنا گناہ ہے؟

جواب..... متعارف چشم پوشی جائز ہے زیادہ ناجائز۔ (امداد الفتاویٰ ج ۲ ص ۳۱۷)

### ناظم مدرسہ کا ماتحت مدرسین سے باز پرس کرنا

سوال..... مدرسہ کے ناظم صاحب کا اپنے ماتحت مدرسین کے لئے حکم یہ ہے کہ وہ سیاست میں حصہ نہ لیں تو اگر کوئی مدرس اس کے خلاف کرے اور سیاست میں حصہ لے تو ناظم صاحب کو باز پرس کا حق ہو گا یا نہیں؟

جواب..... ایسی صورت میں ناظم صاحب کو باز پرس کا حق حاصل ہے کہ اس نے خلاف عہد کیوں کیا (فتاویٰ محمودیہ ص ۲۳۲ ج ۱)

### مدرسین کو بلا وجہ معزول کرنا

سوال..... ایک پرانے مدرسہ میں نئی کمیٹی کے برسر اقتدار آتے ہی تمام مدرسین کو معزول کر دیا جاتا ہے جبکہ مدرسین امانت اور صحیح ضوابط پر کام کر رہے تھے اور رمضان المبارک کی تاخواہ بھی روک لی جاتی ہے۔ کیا حکم ہے؟

جواب..... جب کہ ناظم اور مدرسین صحیح طریقے پر حسب ضوابط مدرسہ پابندی سے کام کر رہے تھے تو بلا وجہ ان کو معزول یا معطل کرنے کا حق نہیں، نہ تاخواہ رد کرنے کا حق ہے پوری بات جب معلوم ہو کہ فریق ثانی کا بیان بھی سامنے آئے۔

## عارضی مدرس کے لئے تعطیل کلاں کی تխواہ

سوال..... نذری احمد کو ماہ ذی الحجه سے ماہ شعبان تک کے لئے عارضی مدرس رکھا، اب نذری احمد کو تعطیل کلاں کی تخواہ کا استحقاق ہے یا نہیں۔

جواب..... جبکہ عارضی ملازمت ہی شعبان تک تھی، تو پھر تعطیل کلاں کی تخواہ کا حق نہیں۔  
مستقل مدرسین پر قیاس نہ کیا جائے۔ (فتاویٰ محمودیہ ص ۲۳۰ ج ۷)

## مدرسہ کے ملازم کی اولاد کا مدرسہ کے مکان میں رہنا

سوال..... ایک مدرس کے دو لڑکے "بالغ و عاقل ایک شادی شدہ دوسرا غیر شادی شدہ" اوقاف کے مکان میں رہتے ہیں، بھن کی وجہ سے پانی اور بھل کے خرچ میں اضافہ ہو رہا ہے اور لڑکے خود صاحب معاش ہیں تو کیا مدرس ان کے لڑکوں کی رہائش کا ذمہ دار ہے۔

جواب..... مدرس کے لڑکے جو بالغ اور کمانے والے ہیں اور ان کا نفقہ خود ان کی کمائی سے پورا ہوتا ہے۔ والد کے ذمہ واجب نہیں، ان کو مستقلًا مدرسہ کے مکان موقوفہ میں رہنے کا حق نہیں۔ خاص کر جب کہ ان کی وجہ سے بھل و پانی کے مصارف میں اضافہ ہوتا ہے اور مصارف مدرسہ میں زیادہ پڑتے ہیں۔ (فتاویٰ محمودیہ ص ۲۷۱ ج ۱۲)

## رخصت بیماری میں روحانی بیماری مراد لینا

سوال..... بعض احباب اپنے اخلاق و معاشرتی و روحانی امراض کی بنا پر اپنی چھٹی بڑھاتے ہیں اور اپنی روحانی بیماری کے علاج میں گزار کر واپس ہوئے تو اس چھٹی کی بھی تخواہ مل جاتی ہے تو اس تخواہ کا لینا کیسا ہے، کیونکہ دفتر میں بیماری سے مراد جسمانی بیماری ہوتی ہے۔

جواب..... مبتلى بے خود جانتا ہے کہ کون سی بیماری زیادہ خطرناک ہے۔ لہذا اس طرح مراد لینا درست ہے اور اس کی تخواہ بھی درست ہے۔ (فتاویٰ محمودیہ ص ۲۸۸ ج ۱۵) "ہاں اگر مدرسہ کے قانون میں وضاحت ہو تو الگ بات ہے،" ممع۔

## عربی پڑھ کر سرکاری مدرسہ میں ملازمت کرنا

سوال..... دارالعلوم اور مظاہر علوم کے فارغین فاضل وغیرہ کے امتحان دے کر سرکاری مدرسہ یا اسکول میں داخل ہو رہے ہیں، پہلک مدرسہ چھوڑ کر تخواہ کم ہونے کی وجہ سے اس بارے

میں حضرت کی رائے مبارک کیا ہے؟

**جواب.....** علم دین تو دین درست کرنے دین کی خدمت کرنے اور خدا کو راضی کرنے کے لئے حاصل کیا جاتا ہے اس کی تحقیقیل کے بعد اگر فاضل وغیرہ کا امتحان دیکھ سرکاری اسکول میں ملازمت کریں اور تنخواہ زیادہ کمائیں، تو اصل مقصد تو حاصل نہ ہوگا؛ جس کے لئے مدرسہ میں قیام کیا، وظیفہ لیا، پڑھا، لیکن اس تنخواہ کو ناجائز نہیں کہا جائے گا۔ جب کہ تعلیم میں خلاف شرع چیزیں نہ ہوں۔ (فتاویٰ محمودیہ ص ۲۵۵ ج ۱۵)

### ابن حجر العسکری پر معلم کی تنخواہ میں دینا

**سوال.....** یہاں پر ایک ابن حجر اصلاح اسلامیہن قائم ہے جس کا مقصد مکتب کو فروع دینا ہے ابن حجر کی کچھ رقم جمع ہے تو کیا اس رقم کو مکتب کے معلم کی تنخواہ میں دیا جا سکتا ہے؟

**جواب.....** جب ابن حجر اصلاح اسلامیہن کے مقاصد میں سے مکتب کو فروع دینا بھی ہے تو اس کا پیسہ مکتب کے معلم کو دینا شرعاً درست ہے۔ (فتاویٰ محمودیہ ص ۱۳۰ ج ۱۲)

### ملازم کا اپنی جگہ دوسرے کو رکھوا کر کمیشن لینا

**سوال.....** (۱) زید نے اپنی جگہ بکر کو ملازم رکھا اس شرط پر کہ تم کو جب تنخواہ ملے اس میں سے اتنے روپے ماہوار تم مجھ کو دیا کرو، کیا ایسا معاہدہ کرنا جائز ہے؟ (۲) کیا بکر زید کو دیا ہوا پیسہ واپس لے سکتا ہے جب کہ زید واپس کرنے کے لئے رضامند ہو جائے۔

**جواب.....** (۱) زید کا یہ معاہدہ خلاف شرع ہے۔ (۲) جائز ہے، واپس لے سکتا ہے یا اس وقت ہے جبکہ یہ رقم محض رشوت کے طور پر ادا کی ہو جیسا کہ سوال سے ظاہر ہے، اگر تھیک کے طور پر ہو کہ زید خواہ خود کام کرے یا دوسرے سے کرائے تو اصل اجرت کا زید مستحق ہے، پھر وہ رقم بکر کو جو کچھ طے کر کے دے بقیہ خود رکھے تو یہ درست ہے۔ (فتاویٰ محمودیہ ص ۳۱۲ ج ۱۲)

### بغیر پڑھائے کمرہ کی حاضری پر تنخواہ لینا

**سوال.....** زید نے ایک دن سبق نہیں پڑھایا بلکہ مدرسہ کے احاطہ کمرہ میں حاضر رہا تو اس کو اس دن کی تنخواہ لینا جائز ہے یا نہیں؟ جبکہ مدرسہ کا قانون یہ ہے کہ لڑکے جب غلہ وغیرہ کی وصولی کے لئے جاتے ہیں تو مدرسہ کے ذمہ اگرچہ کوئی کام نہیں رہتا، لیکن اس کو مدرسہ کے احاطہ میں رہنا

ضروری ہوتا ہے۔ چاہے درس گاہ میں رہے یا جرے میں۔

**جواب**..... تنوہ اس دن کی لینے کا حق نہیں ہے جہاں سبق نہ پڑھانا اپنی ضرورت سے ہے غلکی وصولی کے لئے لڑ کے چلتے جاتے ہیں تو یہ مدرسہ کی ضرورت ہے اس لئے قیاس کرنا صحیح نہیں۔ (فتاویٰ محمودیہ ص ۱۶۲ ج ۱۳)

**سوال**..... زید ایک ایسے مدرسہ میں ملازم ہے جہاں کا قانون یہ ہے کہ پورے سال میں رخصت عالالت و اتفاقیہ ایک دن بھی نہیں ہے بلکہ رخصت کے بجائے ایک ماہ کی زائد تنوہ دی جاتی ہے۔ اور حسب ضرورت ناغہ پر ایک گھنٹہ تک کی تنوہ وضع کر لی جاتی ہے۔ اب اگر زید نے ناظم مدرسہ کے یہاں کسی ضرورت کی درخواست دی کہ مجھے بلا معاوضہ اجازت دی جائے تو ازروئے شرع یہ درخواست اور اس کی منظوری کا کیا حکم ہے؟

**جواب**..... زید کو اپنی ضرورت کے تحت درخواست دینے میں کوئی اشکال نہیں وہ یہ بھی درخواست دے سکتا ہے کہ میرے ساتھ مزید اور بھی خصوصیات برتنی جائیں مگر ہر درخواست لاک قبول نہیں ہوتی، ناظم اور ممبران کو ایسی اور درخواستوں کے قبول کرنے میں بہت دشواری ہو گی، وجبہ خصوصیت بتانا بھی دشوار ہو گا دوسرے ملازم درخواست دیں تو اس کو رد کرنا بھی مشکل ہو گا البتہ اگر ناظم و ممبران مل کر قانون ہی میں مدرسہ کی بہتری کیلئے کوئی اس قسم کی تبدیلی کریں جس سے سب نفع اٹھائیں اور مدرسہ کا بھی نقصان نہ ہو تو اس کا حق ہو گا پھر اس تبدیلی سے قوم کو بھی آگاہ کریں تاکہ قوم مطمئن رہے۔ (فتاویٰ محمودیہ ص ۱۶۲ ج ۱۳)

### تعلیم کتب دینیہ پر گزارے سے زیادہ تنوہ لینا جائز ہے

ایک مولوی صاحب نے دریافت کیا کہ تعلیم کتب دینیہ پر گزارے کی ضرورت سے زیادہ اجرت لینا جائز ہے؟ اس پر فرمایا کہ ہاں جائز ہے خصوصاً اس زمانے میں کیونکہ مباشرت اسباب طبعاً قناعت اور اطمینان کے حصول کا سبب ہے اور بوجہ ضعف طبائع آج کل یہ قناعت اور اطمینان بڑی نعمت ہے۔ باقی یہ کہ ضرورت سے زیادہ کیسے اجازت ہو گی؟ سو ضرورت و قسم کی ہے۔  
 (۱) حالی (۲) مالی پس ممکن بعض مصالح کے سبب تو بلا ضرورت بھی ایسے ابواب کا قبول کر لینا محسن قرار دیا گیا۔ چنانچہ صاحب ہدایہ نے رزق قاضی کے قبول کرنے میں خاص مصلحت بیان

کی ہے یہی مصلحت مدرسی کی تخلواہ لینے میں بھی ہے کہ سلسلہ جاری رہنے سے اہل اعانت کی عادت رہے گی نیز اس سے انکار کرنے میں در پر دہ امام شافعی رحمۃ اللہ علیہ پر اعتراض ہے کیونکہ ان کے نزدیک یہ بالکل جائز ہے اور اگر اس میں طبع کا شہر ہو تو اتنی طبع بھی جائز ہے۔

چوں طبع خواہ دہ زمن سلطان دین  
خاک بر سر قناعت بعد از اس

**مدت علیحدگی کی تخلواہ کس کو دینی ہے؟** (الکلام الحسن ملفوظ نمبر ۲۳) (اشرف الاحکام ص ۱۵)

سوال..... ایک مدرس کو ایک شکایت کے صحیح ثابت ہو جانے کے بعد مہتمم مدرسہ نے بمشورہ اراکین ملازمت سے علیحدہ کر دیا، بعد برخاشگی مدرس اپنے وطن چلے گئے، مگر پھر سرپرست مدرسہ نے شکایت کا شرعی ثبوت فراہم نہ ہونے کی وجہ سے برخاشگی کا عدم قرار دی، چنانچہ مدرس کو بلا کر کار متعلقہ ان کے سپرد کردیئے تواب مدرس مذکور مدت علیحدگی کی تخلواہ کے مستحق ہیں کہ نہیں؟

جواب..... اگر مہتمم کو اختیار تھا برخاست کرنے کا اور اپنے گمان کی حد تک ثبوت کے بعد برخاست کیا ہے تو ان ایام کی تخلواہ مہتمم پر نہیں بلکہ بہتر ہے کہ سرپرست اپنے پاس سے دیدے، اگر مہتمم کو اختیار نہیں تھا مہتمم صاحب پر ذمہ داری ہے، بہتر یہ ہے کہ اس کو قانونی شکل نہ دے کر خارجی طور پر مدرس کی اعانت کر دیں تاکہ ان کے نقصان کی تلافی ہو جائے اور بلا کام کئے مدرسہ کے اوپر بار بھی نہ پڑے۔ (فتاویٰ محمودیہ ص ۷۷ ج ۲۰)

**اگر درجہ کے بچوں نے سبق یاد نہ کیا ہو تو؟**

سوال..... کسی لڑکے کی غیر حاضری پریا سبق کے یاد نہ ہونے پر اور لڑکوں کو استاد سبق پڑھا سکتا ہے کہ نہیں؟

جواب..... اس میں کثرت کا لحاظ ہو گا، اگر اکثر لڑکوں نے یاد کر لیا ہو تو سبق آگے پڑھایا جا سکتا ہے اور اکثر نے یاد نہ کیا ہو تو آگے نہ پڑھانا چاہئے۔ (امداد الاحکام ص ۱۲۱ ج ۱) ”اگر اتفاق سے استاد کم طلبہ کے سبق یاد نہ کرنے پر بھی سبق نہ پڑھائے اور اسی طریق کو مفید سمجھئے تاکہ حنبلیہ ہو تو بھی اجازت ہے“ مدع.

## طلبه کرام

**طلبه کا بے وضو قرآن پڑھنا**

سوال..... طلبہ کو قرآن شریف باوضو پڑھنا چاہئے یا بے وضو بھی پڑھ سکتے ہیں اگر پانی کے انتظام میں دشواری ہو تو شرعاً کیا حکم ہے؟

**جواب.....** جو طلبہ بالغ ہوں ان کو قرآن شریف ہاتھ میں لے کر باوضو پڑھنا چاہئے اور جو نابالغ ہوں ان کو بلاوضو بھی ہاتھ میں لے کر پڑھنا درست ہے۔ اگر بالغ طلبہ کو پانی کا انتظام دشوار ہو تو بلاوضو قرآن شریف کو ہاتھ میں لگانا چاہئے بلکہ کپڑے یا قلم وغیرہ سے ورق اللہنا چاہئے۔ (فتاویٰ محمودیہ ص ۲۷ ج ۲)

### کامیاب ہونے پر طلبہ سے انعام لینا

**سوال.....** اکثر مدرسین (جب بچے اسکول سے پاس ہو جاتے ہیں) تو بچوں سے انعام وصول کرتے ہیں اور کبھی کبھی پہلے ہی وصول کر لیتے ہیں اس انعام کا لینا کسی صورت سے جائز ہے یا نہیں؟

**جواب.....** اگر طلبہ بطور خوشی انعام دیں تو لینا درست ہے انعام ہوتا ہی وہ ہے جو خوشی سے دیا جائے مدرس کا حق نہیں، زبردستی کرنا درست نہیں، اگر کوئی انعام نہ دے تو اس پر طعن وغیرہ کرنا اور آئندہ اس کو حقیر سمجھنا ذلیل کرنا، اس کے ساتھ محنت میں کمی کرنا، ہرگز جائز نہیں۔ (فتاویٰ محمودیہ ص ۳۳۳ ج ۱۲)

”اس انعام کے جواب میں ایک شرط اور بھی ہے وہ یہ کہ طلبہ بالغ ہوں یا گھروالوں نے انعام کے لئے دیا ہو،“ مَعْ

### طبعیہ کالج میں پرده نشین عورتوں کا داخلہ لینا

**سوال.....** میری ہمیشہ مذہبی خاندان سے نہایت پاکیزہ اور اعلیٰ تعلیم یافتہ صوم و صلوٰۃ کی پابند ہے غیر شادی شدہ خوبصورت اور پرده نشین ہے اس کا کالج میں ذگری حاصل کرنے کے لئے داخلہ لینا جائز ہے یا نہیں؟ اس میں کافی بے پردوگی اور مردوں کے ساتھ اختلاط پایا جاتا ہے۔

**جواب.....** اس طرح داخلہ لے کر تعلیم حاصل کرنے کی اجازت نہیں ہے یہی حکم دیگر میڈیکل کالج کا ہے لڑکوں اور لڑکیوں کی مخلوط تعلیم اور بے پرده ملاقات بودو باش مردا ساتھ کا ان کو تعلیم دینا یہ سب چیزیں غلط ہیں ان سے پورا پرہیز لازم ہے۔ (فتاویٰ محمودیہ ص ۱۳۰ ج ۱۳)

### طلبہ کیلئے سرکاری وظیفہ ملے اور پھر ان کی

#### تعداد کم رہ جائے تو کیا کرے؟

**سوال.....** سرکاری طور پر ہر بچے کو جوار دو پڑھتے ہیں دو دو روپیہ فی بچہ منظور ہو کر آئے ہیں کہ ان کو دے دیں اب ہر طالب علم کو روپیہ دینا ضروری ہے یا ارباب اختیار کتب وغیرہ خرید کر دے سکتے ہیں؟  
(۲) بعض طالب علم غیر حاضر ہیں ان کی رقم کو کیا کیا جائے؟

(۳) مثال کے طور پر کسی مدرسہ میں ۲۰ طلبہ کی فہرست ہو گئی اب صرف ۱۵ ارہ گئے تو پانچ طلباء کی رقم کا کیا کرے؟

جواب..... حسب ہدایت معطی ہر مستحق طالب علم کو دو دور و پسیدیں پھر چاہے تو اس کو توجہ دلادیں کہ وہ فلاں کتاب خریدے۔

۲۔ غیر حاضر کا نام آپ نے خارج تو نہیں کیا اس کا حصہ محفوظ رکھیں حاضر ہونے پر دیدیں یا اس کے مکان پر ہی دے دیں۔

۳۔ جن زائد طلباء کی رقم آئی ہے اس کو واپس پہنچا دیں۔ (فتاویٰ محمودیہ ص ۱۳۱ ج ۱۳)

### طالب علم کو گالی دینا

سوال..... اگر کوئی شخص کسی طالب علم کو گالی دے اور بے عزت کرے اس کے لئے از روئے شرع کیا حکم ہے؟

جواب..... اگر کوئی علم دین حاصل کرنے والے طالب علم کو گالی دے اور اہانت کرے، بغیر کسی قصور کے محض علم دین کا طالب ہونے کی حیثیت سے تو نہایت خطرناک ہے اس سے ایمان سلامت رہنا دشوار ہے، کیونکہ یہ علم دین کی تحریر و تذلیل ہے اگر طالب علم کی عادات و اخلاق کی تاگواری کی بنابر ایسا کیا تو اس کا یہ حکم نہیں، لیکن گالی دینا اس وقت بھی درست نہیں ہے۔ (فتاویٰ محمودیہ ص ۲۰۹ ج ۱۳) ”ہاں اصلاح ضروری ہے اور طریق اس کا یہ ہے کہ بچہ کے مرbi کو اس کے اخلاق سے آگاہ کر دے“ مدع

### زمانہ طالب علمی میں کبوتر پالنا

سوال..... ایک طالب علم کوئی جانور مثلاً کبوتر پالتا ہے، دوسرا طالب علم منع کرتا ہے کہ کیوں شیطان کے بچوں کو پالتے ہو، پالنے والا جواب دیتا ہے کہ تمہارا دماغ خراب ہے تم مجھ کو منع کیوں کرتے ہو، آیا طالب علمی کے زمانہ میں ایسی چیزوں کا پالنا درست ہے یا نہیں؟

جواب..... امور مباح کا اختیار اس کے ساتھ مشروط ہے کہ واجبات میں خلل واقع نہ ہو، پس جس درجہ کوئی چیز واجبات میں خلل انداز ہوگی اسی درجہ ناجائز اور ممنوع ہوگی، اسی وجہ سے ایک کبوتر باز کے متعلق ارشاد نبوی ہے شیطان یتبع شیطانہ پس جو مباح چیز طلب علم میں خلل انداز ہوگی وہ فتنہ لغیرہ اور ناجائز ہوگی اور جیسا اس میں اشتغال اور خلل ہو گا اسی درجہ منع میں خفت و شدت ہو گی۔ (مفتاح العلوم غیر مطبوعہ)

## طلبه کا غلہ تبلیغی جماعت کو کھلانا

سوال..... مدرسہ میں بچے تعلیم پاتے ہیں اور تبلیغی جماعت بھی آتی ہے چندہ مدرسہ کے نام سے آتا ہے پھر لوگوں کو یہ معلوم نہیں کہ جس مدرسہ میں ہم غلہ دیتے ہیں اس میں تبلیغی جماعت کے آدمی بھی کھاتے ہیں یہ جائز ہے یا نہیں؟

جواب..... جو غلہ مدرسہ میں پڑھنے والے بچوں کے لئے دیا جاتا ہے اس میں سے تبلیغی جماعت والوں کو کھلانا درست نہیں جب تک دینے والوں کی طرف سے اجازت نہ ہو۔ (فتاویٰ محمودیہ ص ۱۳۹ ج ۱۲)

## بچوں کا تادیباً مارنا

سوال۔۔۔ بچوں کو جو حضرات مارتے ہیں تو اس میں کس قدر رنجناش ہے؟

جواب..... بچوں کے اولیاء کی اجازت سے بضرورت تعلیم مارنا، سزادینا شرعاً درست ہے مگر بچوں کے تحمل سے زائد نہیں، ایک دفعہ میں تین ضربات سے زیادہ نہ مارے، لکڑی وغیرہ سے نہ مارے۔ (فتاویٰ محمودیہ ص ۲۱۱ ج ۱۰)۔ ”کہ کھال پھٹ جائے یا ہڈی ٹوٹ جائے“، مُع

## نابالغ شاگرد سے خدمت لینا

سوال..... ۱۔ معلم صاحب کسی شاگرد نابالغ سے وضو کے لئے پانی منگا سکتے ہیں یا نہیں؟

۲۔ بہت سے دستکار حضرات اپنے شاگرد نابالغ سے پنکھا جھلاتے ہیں اور خود آرام کرتے رہتے ہیں کیا یہ درست ہیں۔

جواب..... ۱۔ تربیت اور سلیقہ سکھانے کے لئے پانی منگانا، اور اس سے وضو کرنا سب درست ہے۔ حضرت انسؓ اور ابن عباسؓ نے وقت فو قتانی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کا کام کیا حالانکہ وہ نابالغ تھے۔

۲۔ اس کا حکم بھی اس سے معلوم ہو گیا۔ بچوں پر زیادہ بوجھ نہیں ڈالنا چاہئے جس سے وہ اکتا کر پریشان ہو جائیں، خاص کر یہ صورت کہ وہ پنکھا جھلتے رہیں اور استاد آرام سے سوتے رہیں، اس سے غالب گمان یہ ہے کہ وہ اکتا جاتے ہوں گے اگر استاد ان سے خدمت لیں تو ان کو انعام بھی دینا چاہئے، جس سے وہ خوش ہو جائیں اور ان کی اخلاقی و عملی تربیت بھی کی جائے۔ (فتاویٰ محمودیہ جلد ۲ ص ۱۵۸)

## طلبه کے ساتھ کھانے میں شریک ہونا

سوال..... طلبہ کا کھانا جو کسی جگہ مقرر ہوتا ہے اور وہ وہاں سے لاتے ہیں۔ صاحب نصاب

کو وہ کھانا بحسب رغبت طلباء جائز ہے یا نہیں؟

جواب ..... طلبہ کا جو کھانا مقرر ہے اگر وہ واجب مثل کفارہ اور عشر اور نذر روز کوہ نہیں ہے تو طلبہ کے ساتھ ان کی اجازت سے غنی بھی کھا سکتا ہے اور اگر ان میں سے کسی کا کھانا مقرر ہے تو جب وہ طالب علم کسی کو مالک بنادے اس وقت غنی کھا سکتا ہے صرف ساتھ کھانے سے اس کا کھانا درست نہیں۔ (فتاویٰ رشید یہ ص ۵۶۸)

### طلباء کو کھانے کے ذریعہ زکوہ کا مالک بنادینا

سوال ..... طلباء کی خوراک پوشانک میں بدیں طور پر دینا جائز ہے کہ نہیں، کہ زکوہ — روپے کا گندم و سالن وغیرہ خرید کر عام مطہنوں کی طرح تیار کر کے تقسیم کر دیا جائے۔ یار و پیہ یہ کا طلباء کو مالک بنایا جائے۔

جواب ..... زکوہ کے روپے سے غلہ خرید کر مطخ میں کھانا پکا کر مستحقین طلباء کو کھانے کا مالک بنادیا جائے۔ اس سے بھی زکوہ ادا ہو جائے گی اور نقدر روپیہ دینے سے بھی ادا ہو جائے گی۔ (فتاویٰ محمود یہ ص ۲۸۲ ج ۱۵)

### طلباء کو علم کے ساتھ دستکاری سکھانا

سوال ..... دینی طلباء کو آج کل دینی تعلیم کے ساتھ ساتھ ہر کیوں نہیں سکھایا جاتا۔ تا۔ کے ذریعہ اپنی روزی کما سکیں اور علم دین سے دوسروں کو بلا کسی مزدوری کے فیض پہنچائیں۔

جواب ..... ہاں یہ بات کہ طالب علم کو علم کے ساتھ کوئی صنعت و حرف سکھائی جائے بہت ہے اور بہت لوگوں نے اس پر عمل شروع کر دیا ہے مگر اس کا یہ مطلب نہیں کہ صرف دینی تعلیم نہیں جائز اور غیر مفید ہے۔ (کفایت امفتی ص ۱۸ ج ۲)۔ ”بلکہ ضروری ہے ایسے مدارس کا ہونا جہاں دینی تعلیم کے ساتھ دنیوی کوئی مشغله نہ ہو۔“ مَعْ

### استادشاگر کو اگر عاق کروے

سوال ..... استادشاگر کو عاق ”نا فرمان“ کر سکتا ہے یا نہیں۔ اگر عاق کر دیا تو کیا حکم ہے؟

جواب ..... عاق کر دینے کا کسی کو اختیار نہیں، اور نہ یہ کوئی شرعی اصطلاح ہے، جو شخص استاد کا نافرمان ہے اور ایذ ارسائیں ہے وہ خود عاق ہے خواہ استاد عاق کرنے کا اعلان کرے یا نہ کرے اور جو فی الحقيقة نافرمان نہیں ہے اس کو اگر استاد عاق کرنے کا اعلان کر دے جب بھی وہ عاق نہیں ہو سکتا ہے۔ (کفایت امفتی ص ۲۵ ج ۲)

**قرآن پاک کی تعلیم اور اس کے آداب  
قرآن کریم کو حمد باری تعالیٰ سے شروع کرنے کی حکمت**

سوال..... قرآن کریم کی ابتدا سورہ فاتحہ سے ہوئی ہے اور اس میں خود اللہ تعالیٰ اپنی بڑائی بیان فرماتے ہیں مخلوق کو بڑائی بیان کرنے کا حکم کیوں نہیں دیا گیا؟

جواب..... تمام دین کی بنیاد معرفت خداوندی پر ہے یہ معرفت جتنی کامل ہو گی دین میں اتنی ہی پچنگلی حاصل ہو گی اور صحیح معرفت خداوندی کا ایک یہی طریقہ ہے وہ یہ کہ خود حق تعالیٰ شانہ اپنی ذات و صفات کا تعارف کرائیں، اس لئے صفات و عظمت خداوندی کا بیان ضروری ہوا۔ (خیر الفتاویٰ ص ۲۶۰ ج ۱) ”ورَنَّهُ يَا إِنْسَانٍ ضَعِيفٌ حَمْدَ بَارِي عَزَّ اسْمُهُ كَاطْرِيقَةً تَلَاثَ كَرْنَهُ مِنْ سَارِي عَمْرٍ سَرْگَرْدَانَ رَهْتَانَ“ مُع

**قرآن کے رسم الخط میں مصاحف عثمانیہ کا اتباع واجب ہے**

سوال..... قرآن مجید کا رسم الخط وہی ضروری ہے جو حضرت عثمانؓ کے زمانے میں تھا، یا اس میں تبدیلی کر سکتے ہیں؟

جواب..... کتابت قرآن میں مصاحف عثمانیہ کے رسم الخط کی اتباع ضروری ہے، اسے بدنا جائز نہیں۔ (خیر الفتاویٰ ص ۲۲۵ ج ۱)

**قرآن کا رسم الخط، اور علم نحو**

سوال..... قرآن مجید کے رسم الخط میں صیغہ مفرد کے آخر میں الف لکھا جاتا ہے جیسا کہ سورہ رعد میں ”الیه ادعوا و الیه مآب“ اور اسی طرح سورہ جمعہ میں رسول اللہ ﷺ علیہم السلام“ اسی طرح بعض جگہ واو زائد ہے، جیسے اولنک اور بعض رجگہ زائد لکھا جاتا ہے جو قاعدہ نحو کے خلاف ہے، آیا علم نحو کے مطابق اس کو بدل دیں یا مصحف عثمانی کے رسم الخط کے مطابق رکھنا ضروری ہے؟

جواب..... قرآن کے رسم الخط میں مصحف امام کے مطابق رعایت کرنی چاہئے اپنی طرف سے تغیر و تبدل جائز نہیں۔ (مجموعہ فتاویٰ ص ۱۱۵)

**گجراتی میں قرآن شریف لکھنا**

سوال..... گجراتی میں پورا قرآن اس طرح لکھا جائے کہ زبان اور تلف عربی ہی رہے۔ تو اس میں کوئی حرج ہے؟

جواب ..... قرآن شریف گجراتی حروف میں لکھنے سے قرآنی رسم الخط جو قرآن کا ایک رکن ہے چھوٹ جاتا ہے اور تحریف کی لازم آتی ہے جس سے احتراز ضروری ہے۔ مثلاً بسم اللہ کو گجراتی حروف میں لکھا جائے تو لفظ اللہ اور لفظ الرَّحْمَم اور لفظ الرَّحْمَن کی ابتداء و حروف (الف لام) تحریر میں نہیں آئیں گے اس طرح صرف بسم اللہ میں چھ حروف کی کمی ہو جاتی ہے۔

یہی حال ہندی انگریزی وغیرہ زبانوں کا ہے غور فرمائیے اگر پورا قرآن شریف گجراتی میں لکھا جائے تو کتنے حروف کم ہو جائیں گے۔ حالانکہ معانی کی طرح حروف بھی قرآن میں شامل ہیں۔

دوسری جانب صورت یہ ہے کہ بعض آیتوں میں حروف زائد ہو جائیں گے مثلاً الٰم میں قرآنی رسم الخط میں صرف تین حروف ہیں لیکن گجراتی میں لکھا جائے تو نو حروف ہو جائیں گے اب حساب لگائیے کہ پورے قرآن شریف میں کتنی کمی بیشی ہو جائے گی اس کے علاوہ حقیقت یہ ہے کہ قرآنی رسم الخط قیاسی نہیں ہے بلکہ تو قیفی و سماعی ہے لوح محفوظ میں تحریر شدہ قرآن کریم کے رسم الخط کے مطابق ہے، تنزل من اللہ ہے تو اتر اور اجماع سے ثابت ہے، اعجازی ہے، اس میں قراءت سبعہ وغیرہ شامل ہیں اور ساری قرأتیں جاری کی جاسکتی ہیں یہ کمال اور خوبی گجراتی رسم الخط میں کہاں لہذا اس کی اتباع واجب اور تبدیلی ناجائز و حرام ہے۔ نیز عربی میں ح اور حق اور ک اور ع ذ اور طس اور ص اور ث ذ اور ض ظ اور ز میں فرق ہوتا ہے۔ گجراتی میں نہیں۔ اگر علمائیں مقرر کی جائیں پھر بھی ناقص ہیں، جس میں تحریر اور رسم الخط کی تحریف کے ساتھ ساتھ ادا بیگی میں نمایاں فرق ظاہر ہو گا، جس سے میں یوں غلطیاں اور غلط تلفظ سے حروف میں تبدیلی آنے کی وجہ سے مطلب بھی بدل جائے گا اور ثواب کی جگہ عقاب اور رحمت کی جگہ لعنت کا حق دار ہو گا اس سے بہتر تو یہ ہے کہ جو سورتیں زبانی صحیح یاد ہیں وہی پڑھا کرے، مگر گجراتی میں نہ پڑھے، کیونکہ غلط پڑھنا حرام ہے۔ (فتاویٰ رحیمیہ ص ۹۸ ج ۱) ”جو حضرات قرآن کریم کی تلاوت کا اشتیاق رکھتے ہیں انہیں اصل زبان عربی میں سکھایا جائے جس میں تیسیر ربانی موجود ہے“، مُع

### اردو میں قرآن پاک پڑھنا

سوال ..... آج کل لوگ اردو کا قرآن شریف پڑھ رہے ہیں، ایسے قرآن شریف پڑھنا یا خریدنا جائز ہے یا نہیں؟

جواب ..... محض اردو میں قرآن شریف لکھنا، چھاپنا، فروخت کرنا اور خریدنا درست نہیں، اصل عبارت کے ساتھ اگر ترجمہ ہو تو درست ہے۔ (فتاویٰ محمودیہ ص ۳۱ ج ۱۳)

## انگریزی میں قرآن کا ترجمہ کرنا

**سوال**..... قرآن کا ترجمہ انگریزی میں بغیر عربی عبارت کیا ہے؟ اور قرآن کے عربی الفاظ کو انگریزی وغیرہ میں پیش کرنا یا چھاپنا منع ہے؟ کہا جاتا ہے کہ امام مالکؓ ایسے شخص کے قتل کا حکم فرماتے تھے؟

**جواب**..... اگر قرآن مجید کی عبارت یا رسم الخط وغیرہ کسی چیز میں کوئی تغیر نہ کیا جائے اور نیچے قرآن مجید کا صحیح ترجمہ کسی عالم ماہر کا کیا ہوا ہو خواہ کسی زبان میں اردو یا انگریزی یا فارسی میں تو جائز ہے اور اگر ماہر کا کیا ہوانہ ہو تو جائز نہیں کیونکہ اس میں مغالطوں اور تلیسات کا احتمال ہے، حفیہ کا یہی مذہب ہے امام مالکؓ کا یہ قول احقر کی نظر سے نہیں گزرا اور اگر ثابت بھی ہو تو م Howell عن الظاہر ہے۔ (امداد المقتضین ص ۲۲۵)

## ترجمہ قرآن بغیر عربی عبارت کے شائع کرنا

کیا قرآن شریف کا اردو میں ایسا ترجمہ جس میں عربیت بالکل نہ ہو۔ بامحاورہ عبارت ہو شائع کرنا درست ہے؟

**جواب**..... قرآن مجید کی اصل نظم عربی اور اس کی خصوصیت حفاظت کے لئے ضروری ہے کہ اس کی عبادت ترجمہ کے ساتھ ضرور ہے۔ خالص ترجمہ کی اشاعت میں تغیر و تبدل کے امکانات زیادہ ہیں۔ اور اس لئے اس پر اقدام کرنا مسلمانوں کے لئے قرین صواب نہیں۔ (کفایت المفتی ص ۲۵ ج ۹)

## قرآن مجید کا ترجمہ بلاوضو چھونا

**سوال**..... انگلش وغیرہ کے ترجمے بلاوضو چھو سکتے ہیں یا نہیں؟ اور غیر مسلم کے ہاتھ میں دے سکتے ہیں یا نہیں؟

**جواب**..... ترجمہ مسلمان کے حق میں قرآن کا حکم رکھتا ہے، لہذا بلاوضو کے نہ چھوئے، غیر مسلم کو تبلیغ کی غرض سے دے سکتے ہیں۔ (فتاویٰ رحیمیہ ص ۱۰۵-۱۰۶ ج ۱)

”سارے عالم کے لئے قرآن پاک ہدایت ہے“، موع

## ترجمہ قرآن مجید دیکھنے کے شرائط

**سوال**..... سائل بعض علماء کے اقوال نقل کرنے کے بعد لکھتا ہے کہ ان تمام علماء کے اقوال سے بغیر صرف دخو کے عوام مسلمان لڑکوں کو تعلیم ترجمہ قرآن مجید سکھلانا صاف لفظوں میں واضح ہے،

بڑے تعجب کی بات ہے کہ ترجمہ قرآن مجید و احادیث و تفسیر کے ترجمے جو عالموں نے تالیف کئے ہیں اس کو بطور خود پڑھنے میں بغیر استاد کے کسی کو ضرر کا احتمال نہیں ہوتا مگر وہی چیز استاد کے ذریعہ پڑھنے میں کسی کو ضرر کا اندیشہ کرنا نہایت تعجب انگیز بات ہے۔

برخلاف اس کے عمر کا قول یہ ہے کہ ترجمہ قرآن شریف بغیر صرف وحو کے مدرسون میں استاد سے سیکھنے والے مگر اہو جائیں گے۔ ان ہر دو کے اقوال پر نظر غارہ ذال کرملل بیان فرمائیں۔  
جواب..... احقر اپنے تجربہ کے موافق ترجمہ دیکھنے کے کچھ اصول لکھتا ہے۔

۱۔ سکھانے والا عالم، کامل و حکیم و عاقل ہو کہ ترجمہ کی تقریر اور مضامین کے انتخاب میں مخاطب کے فہم کی رعایت رکھے۔

۲۔ متعلم خوش فہم و منقاد ہو، خود پسند نہ ہو کہ تفسیر سمجھنے میں غلطی نہ کرے اور تفسیر بالرائے کی جرأت نہ کرے۔

۳۔ اگر کوئی مضمون معلم کے فہم و عقل سے بالاتر ہوا س میں معلم اس کو وصیت کر دے کہ اس مقام کا ترجمہ محض تیر کا پڑھ لو یا اجمالاً اس قدر پڑھ لو کہ اور آگے تفصیل کی فکر مت کرو اور متعلم بھی اس کو قبول کرے۔ اسی طرح اگر معلم بھی وصف (۱) کا جامع نہ ہو تو وہ بھی ایسے مقامات کی بالکل تقریر نہ کرے۔ صرف عبارت پڑھادے اس کے بعد جب یہ مبتدی قابل تفسیر سمجھنے کے ہو جائے خواہ کچھ کتابیں پڑھنے سے خواہ کچھ معلومات سے خواہ صحبت علماء سے اس وقت کسی محقق سے ترجمہ مل کے پڑھ لے ابتدائی پڑھنے پر کفایت نہ کریں۔ (امداد الفتاوى ص ۸۲ ج ۲)

### سب سے پہلی تفسیر کون سی ہے؟

سوال..... کسی صاحب نے ”البلاغ“ میں لکھا ہے کہ حضرت ابی بن کعبؓ نے سب سے پہلے قرآن پاک کی تفسیر لکھی ہے۔ میں نے ایک کتاب میں دیکھا ہے کہ علامہ ذہبیؒ کے بیان کے مطابق فتن تفسیر میں سب سے پہلے حضرت سعید بن جبیرؓ نے کتاب لکھی ہے اور مورخ ابن خلکانؓ کے بیان کے مطابق ابن جرج منوفی سنہ ۱۵۰ھ نے سب سے پہلے تفسیر لکھی، حضرت عبد اللہ بن عباسؓ متومنی سنہ ۲۸ھ نے بھی ایک تفسیر لکھی تھی۔ جناب سے گزارش ہے کہ اس سلسلے میں اپنی تحقیق حوالے کے ساتھ تحریر فرمائیں۔

جواب..... چہاں تک ہماری معلومات رہنمائی کرتی ہیں، حضرت ابی بن کعبؓ ہی سب سے پہلے صاحب تصنیف مفسر ہیں۔ صحابہ کرامؓ میں سے بہت سے حضرات تفسیر کا درس دیا کرتے تھے

لیکن کسی کی تفسیر کا کتابی شکل میں مدون ہونا ثابت نہیں ہے، اور حضرت ابی بن کعبؓ کے بارے میں علامہ جلال الدین سیوطی تحریر فرماتے ہیں۔

واما ابی بن کعبؓ فعنه نسخة كبيرة يرويها ابو جعفر الرازى عن الرابع  
بن انس عن ابى العالیه عنه و هذا اسناد صحيح و قد اخرج ابن جریر  
و ابن ابى حاتم منها كثیراً و كذا الحاكم فى مستدرکه و احمد فى  
مسندہ (الاتفاق ج: ۲ ص: ۱۸۹، حجازی قاهرہ سنہ ۵۱۳۶ھ)  
(الاتفاق فی علوم القرآن ج: ۲ ص: ۱۲۱، طبع مکتبہ نزار مصطفیٰ البازمکۃ المکرمة)

ترجمہ:- ”رہے حضرت ابی بن کعب تو ان سے ایک بڑا نسخہ منقول ہے جسے ابو جعفر رازی ربع  
بن انس عن ابى العالیه کے واسطے سے روایت کرتے ہیں اور یہ سند صحیح ہے ابن جریر اور ابن ابى حاتم  
نے اس نسخے سے بہت سی روایات لی ہیں اسی طرح حاکم نے مستدرک میں اور امام احمدؓ نے مسند میں  
بھی۔“ (اردو ترجمہ کے لئے دیکھئے الاتفاق ج: ۲ ص: ۳۶۵) (طبع ادارہ اسلامیات لاہور)

رہے حضرت عبد اللہ بن عباسؓ سو اگرچہ بالاتفاق مفسرین کے امام ہیں، لیکن اول تو ان کی  
تفسیر کتابی شکل میں کسی صحیح سند سے ثابت نہیں ہے آج کل ”تنویر المقباس“ کے نام سے جو نسخہ  
حضرت عبد اللہ بن عباسؓ کی طرف منسوب ہے اس کی سند نہایت ضعیف ہے کیونکہ یہ نسخہ محمد بن  
مروان السدی الصیرع عن الکھی عن ابی صالح کی سند سے ہے اور اس سلسلہ سند کو محدثین نے ”سلسلة  
الکذب“ قرار دیا ہے۔ (وفي مقدمة تفسير المراغي ج: ۱ ص: ۶) (طبع مصطفیٰ، مصر) طریق ابی النصر  
محمد بن السائب الکھی المتوفی سنہ ۱۳۶ھ وہی اوسمی الطریق، ولا یسمی اذا وافقها طریق محمد بن مروان  
السدی الصیرع المتوفی سنہ ۱۸۶ھ وقد طبع تفسیر ینسب ابی بن عباس برواية الفیر وزادی صاحب  
القاموس سماہ ”تنویر المقباس من تفسیر ابن عباس“۔

اور اگر بالفرض حضرت ابی بن عباسؓ کی تفاسیر کا کوئی کتابی مجموعہ ثابت بھی ہو تو بھی اسے علم تفسیر کی  
پہلی کتاب قرار نہیں دیا جا سکتا، کیونکہ حضرت ابی بن کعبؓ ان سے متقدم ہیں، حضرت ابی بن عباسؓ کی  
وفات طائف میں سنہ ۲۸ھ میں (سنہ ۲۸ھ میں نہیں، جیسا کہ سائل نے لکھا ہے) ہوئی ہے جبکہ حضرت  
ابی بن کعبؓ سنہ ۲۰ھ میں وفات پاچکے تھے۔ (مقدمة تفسیر مراغی ج: ۱ ص: ۷) (طبع مصطفیٰ، مصر)

علامہ ذہبی اور قاضی ابن خلکانؓ کے اقوال ہماری نظر سے نہیں گزرے یہاں پنی جگہ درست ہے کہ  
حضرت سعید بن جیسرؓ اور ابن جرجیؓ کی تفاسیر بھی کتابی شکل میں مدون ہوئی تھیں لیکن چونکہ یہ حضرات

تابعین میں سے ہیں اور حضرت ابی بن کعبؓ کی تفسیر ان سے بہت پہلے لکھی جا چکی تھی، اس لئے اولیت کا شرف حضرت ابی بن کعبؓ ہی کو حاصل ہے۔ واللہ سبحانہ عالم۔ (فتاویٰ عثمانی جلد اص ۲۱۲)

### قرآن کی تفسیر دوسری زبان میں بیان کرنا

سوال..... اگر کوئی شخص ایک آیت یا رکوع پڑھتا ہے اور ساتھ ساتھ اس کا ترجمہ فارسی یا ہندی وغیرہ زبان میں کرتا رہے تو کلام باری میں شرکت ہو گی یا نہیں؟ اور شرکت کی صورت میں حکم شرعی کیا ہو گا؟  
جواب..... جبکہ تلاوت کرنے والے کا مقصد صرف تلاوت ہی نہ ہو بلکہ معانی قرآن کا سمجھنا بھی ہو تو کوئی حرج نہیں۔ (فتاویٰ عبدالحی ص ۱۱۱)

### تلاوت بند کرو اکر تحریۃ المسجد پڑھنا

سوال..... کچھ نمازی مسجد میں تلاوت کر رہے تھے ایک شخص آکر کہتا ہے کہ مجھے تحریۃ المسجد پڑھنی ہے تلاوت بند کرو تو تلاوت افضل ہے یا تحریۃ المسجد؟

جواب..... ایسی حالت میں جب کہ لوگ تلاوت کر رہے ہیں تو بعد میں آنے والے کو مناسب یہ ہے کہ تلاوت سننے میں مشغول ہو جائے۔ دوسروں کو تلاوت سے نہ روکے، ورنہ الگ کسی جگہ پڑھ لئے تلاوت کرنا تحریۃ المسجد سے زیادہ ثواب رکھتا ہے۔ (فتاویٰ محمودیہ ص ۳۹ ج ۱۵) ”تلاوت میں یہ لازم نہیں کہ بلند آواز سے تلاوت کرے آہستہ آہستہ چپکے چپکے بھی تلاوت کی جاسکتی ہے“، مع

### تلاوت کے وقت سر ہلانا

سوال..... تلاوت کلام پاک یا کتب حدیث پڑھتے وقت سر ہلانا کیسا ہے؟

جواب..... یہ شرعی حکم نہیں بلکہ طبعی چیز ہے بعض ہلاتے ہیں بعض نہیں ہلاتے۔ (فتاویٰ محمودیہ ص ۱۵ ج ۵۰) ”منع ہے نہ ثواب“، مع

### قبروں پر تلاوت کرنا درست ہے یا نہیں؟

سوال..... قرآن قبروں پر پڑھنا کیسا ہے کیونکہ در مختار میں مکروہ لکھا ہے، بہت سی کتابوں میں لکھا ہے کہ قبر پر تلاوت نہ کرنی چاہئے اور قبروں پر صرف آیت رحمت ہی پڑھنا چاہئے۔ جیسے سورہ یاسین، الہرم، تکاثر، اخلاص، وغیرہ۔

جواب..... ہمارے نزدیک قبر پر قرآن پڑھنا اور ایصال ثواب کرنا بلا الترام مالا یلزم

درست ہے درمختار کا حوالہ ذرا تفصیل، باب و صفحہ کے ساتھ لکھتے مالکیہ کے نزدیک قبر پر تلاوت مکروہ ہے اور بعض اوقات زیادتی، عذاب کا سبب ہے درج شدہ سورتوں میں بھی عذاب کا ذکر ہے یہ تفصیل کن کتب میں ہے۔ (فتاویٰ محمودیہ ص ۳۲ ج ۱۲)

### نابالغہ کا تلاوت قرآن کرنا

سوال..... ایک صاحب جو علم دین کے مدعا ہیں اور ایک اسلامی جامعہ کے پرنسپل ہیں، اپنے وعظ کا افتتاح ایک نابالغ لڑکی کی قرآن خوانی سے فرماتے ہیں باوجود یہ کہ اس کی حاجت نہیں جلسہ میں بہترین حفاظت موجود ہوتے ہیں۔

جواب..... نابالغہ بچی سے قرآن شریف کی تلاوت کرنے میں کوئی ممانعت نہیں، بشرطیکہ بچی اتنی چھوٹی ہو جس کی طرف بدنظری سے دیکھنے کا موقع نہ ہو۔ (کفایت المفتی ص ۱۳ ج ۲)

### کیا تلاوت کی وجہ سے کسی کے وظیفہ کو روکا جائے گا؟

سوال..... اگر مسجد میں کوئی درود یا وظیفہ پڑھ رہا ہو تو آواز بلند تلاوت کرنا جائز ہے یا نہیں؟

جواب..... اگر تلاوت پہلے سے کوئی شخص آواز بلند کر رہا ہے اور پھر کسی نے آ کر اپنا وظیفہ شروع کر دیا تو تلاوت کرنے والے کو روکا نہیں جائے گا اور اگر وظیفہ پہلے سے کوئی شخص پڑھ رہا ہے تو بعد میں آنے والا آہستہ آہستہ تلاوت کرے، مگر مجبور پھر بھی نہیں کیا جائے گا، محض استحسانی چیز ہے۔ (کفایت المفتی ص ۲۱ ج ۲)

### جلسہ میں تلاوت قرآن مقدم رہے

سوال..... بچوں کو سکھانے کے لئے جلسہ کرایا جاتا ہے اس میں قرآن شریف کی تلاوت کہانی اور نظم تین چیزیں ہوتی ہیں تو اس میں کون سی چیز مقدم ہونی چاہئے؟

جواب..... قرآن شریف کی تقدیم افضل ہے تاکہ وہ پہلے ہو جانے کی وجہ سے کہانی اور نظم کے ساتھ اختلاط سے محفوظ رہے۔ (فتاویٰ محمودیہ ص ۵۳ ج ۱۵) ”تلاوت ہونے والے بھی غور سے نہیں، محض کھیل نہ ہو،“ ممع

### تلاوت کے دوران اذان شروع ہو جائے تو؟

سوال..... اگر کوئی تلاوت کر رہا ہو اور درمیان میں اذان شروع ہو جائے تو کیا کرے؟

جواب..... بہتر یہ ہے کہ تلاوت بند کر کے اذان کا جواب دے (کفایت المفتی ص ۱۳ ج ۲)

”بہتر ہے کہ بچوں کو بھی اس کا عادی بنایا جائے“، مَعْ

### چار پائی پر بیٹھنے والے کے قریب نیچے تلاوت کرنا

سوال..... ایک شخص چار پائی پر بیٹھا ہے، اور نیچے اسی کمرہ میں ایک شخص قرآن کریم کی تلاوت کر رہا ہے تو کیا یہ درست ہے؟ یا اس شخص کو چار پائی سے نیچے بیٹھنا چاہئے۔

جواب..... چار پائی پر ایک شخص بیٹھے اس طرح کہ قریب ہی نیچے ایک آدمی قرآن پاک لے کر تلاوت کر رہا ہے تو ہمارے عرف میں یہ چیز خلاف ادب سمجھی جاتی ہے۔ (خیر الفتاوىٰ ص ۲۶۵ ج ۱)

”اور ادب کا مدار عرف پر ہی ہے ہاں اگر تالی کے پاس قرآن پاک نہیں حفظ پڑھ رہا ہے ایسے وقت چار پائی پر بیٹھنا خلاف ادب نہیں“، مَعْ

### نیکر پہنے ہوئے فوجیوں کے سامنے قرآن پڑھنے کا حکم

سوال..... فوجی حضرات صحیح سوریے فوجی قانون کے مطابق نیکر پہنے ہوئے ہوتے ہیں اور ان کی رانیں نگی ہوتی ہیں، انہیں قرآن کریم سنایا جاتا ہے اس حالت میں ان کے سامنے درس دیا جاسکتا ہے یا نہیں؟

جواب..... ایسے مجمع میں قرآن کریم سنانا جائز نہیں، جس کے ران کھلے ہوئے ہوں ان کو سلام کرنا بھی مکروہ ہے، تلاوت کا وقت ایسا ہونا چاہئے، جس میں یہ بے ادبی نہ ہو، یا پھر نیکر کو ایسا بنا دیا جائے جس میں ناف اور رانیں چھپی رہیں۔ (فتاویٰ محمودیہ ص ۳۳ ج ۱۶)

### تلاوت افضل ہے یا درود پاک بھیجننا

سوال..... عبادات کے وقت قرآن حکیم کی تلاوت افضل ہے یا درود بھیجننا؟

جواب..... تمام اذکار میں قرآن کریم کی تلاوت افضل ہے البتہ جن اوقات میں نماز مکروہ ہے ایسے اوقات میں تسبیح، دعا، درود پاک بھیجننا تلاوت سے افضل ہے۔ (خیر الفتاوىٰ ص ۲۱۳ ج ۱)

”نماز کے مکروہ اوقات میں تلاوت مکروہ نہیں“، مَعْ

### خارج نماز ”تلاوت“، سننا واجب نہیں

سوال..... مشہور ہے کہ قرآن مجید پڑھنا سنت ہے اور سننا فرض ہے خاص وقت میں یہ حکم

ہے یا عام حالات میں بھی؟ پس نماز کے باہر تردید ہے صحیح صورتحال واضح فرمائیں۔

**جواب**..... نماز کے باہر قرآن سننے میں دو قول ہیں، ایک تو وہی کہ سنتا واجب ہے، لیکن حضرت تھانویؒ امداد الفتاوی ج ۲۳ ص ۵۹ پر لکھتے ہیں کہ میں آسانی کے لئے اسی کو اختیار کرتا ہوں کہ نماز سے باہر سنتا مستحب ہے۔ (خیر الفتاوی ص ۲۲۵ ج ۱)

### ایصال ثواب کیلئے تلاوت قرآن پر اجرت، ایک اشکال کا جواب

**سوال**..... تلاوت قرآن پر اجرت جائز ہے یا نہیں؟ مجازین عالمگیری کی سند پیش کرتے ہیں کیا صحیح ہے؟

**جواب**..... قبر پر قرآن پڑھنا اور اس پر اجرت لینا عالمگیریہ وغیرہ میں اگرچہ جائز لکھا ہے جبکہ مدت معین کر کے پڑھا جاوے معاملہ کیا جاوے لیکن علامہ شامی وغیرہ نے اس کی تردید و تغطیط کی ہے اس لئے صحیح یہ ہے کہ قرأت قرآن پر اجرت لینا حرام ہے۔ (خیر الفتاوی ص ۲۶۰ ج ۱)

### جو شخص غلط قرآن پڑھتا ہوا س کیلئے تلاوت کرنا اولیٰ ہے یا ترک؟

**سوال**..... کوئی شخص قرآن مجید کچھ غلط اور کچھ صحیح پڑھتا ہے تو کیا اس شخص کے لئے روزمرہ بوقت فرصت تلاوت کرنا اچھا ہے یا ترک کرنا چاہئے۔

**جواب**..... یہ شخص کسی عالم کو اپنا قرآن سنائے و دسن کر یہ دیکھے گا کہ اس کی غلطی کس حد تک ہے اگر غلطی حد تحریف تک ہو تو اس کو ترک تلاوت لازم ہے اور تلاوت کرنا چاہے تو اس کو بقدر ضرورت حروف کوٹھیک پڑھنا لازم ہے۔ ہاں اس صحیح کے زمانے میں جو اولاد غلطی ہوگی وہ معاف ہے کیونکہ اس سے مقصود تلاوت نہیں بلکہ تعلیم ہے۔ (امداد الاحکام ص ۱۵۰ ج ۱)

### تلاوت قرآن پاک کا کیا طریقہ ہونا چاہئے؟

**سوال**..... کوئی آدمی رمضان میں پانچ ختم قرآن کرتا ہوا اگر وہ معانی کے ساتھ پڑھے تو فقط ایک ختم ہو سکتا ہے تو کون سے طریقہ سے ختم کرنا اولیٰ ہے اور کس طریقہ سے پڑھنے میں ثواب ملے گا؟

**جواب**..... رمضان المبارک میں اکثر لوگوں کو تلاوت کی رغبت اور ختم کا شوق ہوتا ہے اس لئے اس میں زیادہ دل جمعی ہے، زیادہ پڑھا جاتا ہے اور زیادہ وقت اس میں صرف ہوتا ہے لہذا جس میں جس کو زیادہ دل جمعی ہوا س کے لئے وہ اختیار کرنا اولیٰ ہے۔ (فتاویٰ رحیمیہ ص ۹۲ ج ۱) ”بہتر یہ ہے کہ روزانہ دو جلے رکھے ایک میں کثرت تلاوت ہو ایک میں کثرت تدبیر“ م

## نجس کپڑے پہنے ہوئے ہوں تو تلاوت کا حکم

سوال..... ۱۔ جسم پر ناپاک کپڑے پہنے ہوں تو اس حالت میں ذکر کرنا جائز ہے یا نہیں؟

۲۔ نیز ناپاک لحاف سے سر سے پیر تک منہ ڈھانپ کرتلاوت کرنا جائز ہے یا نہیں؟

جواب..... نجاست کے قریب قرأت مکروہ ہے، نجس کپڑے پہن کرتلاوت جائز نہیں ہونی چاہئے البتہ تسبیح و تہلیل مکروہ نہیں۔

۲۔ لحاف پاک بھی ہو تو بھی منہ ڈھانپ کرتلاوت نہیں کرنی چاہئے۔

پس بصورت ناپاکی لحاف بطریق اولی منہ ڈھانپ کرتلاوت درست نہ ہوگی۔

(خیرالفتاوى١ ص ۲۱۳ ج ۱)

## دوران تلاوت درود پاک کا حکم

سوال..... دوران تلاوت اگر آپ کا نام نامی آجائے تو درود شریف پڑھ کر آگے پڑھیں یا نہ پڑھیں؟

جواب..... بہتر یہ ہے کہ قرآن پاک ترتیب کے مطابق جاری رکھیں اور فراغت کے بعد

درود شریف پڑھیں۔ (خیرالفتاوى١ ص ۲۶۳ ج ۱) ”گوا جب نہیں“ مُع

## بے سمجھے تلاوت کرنے کا بھی ثواب ملتا ہے

سوال..... کیا قرآن شریف کے محض الفاظ پڑھنے کا بھی ثواب ملتا ہے؟

جواب..... قرأت محض کا بھی ثواب ملتا ہے، بشرطیکہ اخلاص کے ساتھ کی جائے۔

(خیرالفتاوى١ ص ۲۲۰ ج ۱)

## راستہ میں بھیک مانگنے کی نیت سے قرآن پڑھنا حرام ہے

فرمایا امر و دینے والا جو دن بھر صد الگاتا ہے کہ ”لے لو امر و د“ اس کو اسی کی صد الگانے میں

اللہ اللہ کہنے کا ثواب ہے، اگر وہ اس کی بجائے سبحان خالق الکمزی (امر و د کا خالق) کہا

کرے تو فقہاء نے اس کو ناجائز کہا ہے کیونکہ اس میں خدا کے نام کو دنیا کے واسطے استعمال کرنا ہے

جس سے خدا کے نام کی بے ادبی ہوتی ہے اس شخص کو لے لو امر و د کہنے میں ثواب ہے اور سبحان

خالق الکمزی کہنے میں کراہت ہے اسی طرح اگر کوئی شخص پھرہ دینے کا ملازم ہے وہ رات بھر جا گو

جا گو کہتا ہے تو اس کے جا گو جا گو کہنے میں کوئی ضرر نہیں یہ بھی ضروری کام میں داخل ہے اس سے

دل کا نور کچھ بھی کم نہ ہو گا اگر وہ بجائے جا گو کے لا الہ الا اللہ زور سے کہتا پھرے اور یہ سمجھے کہ جا گو

کہنے میں خدا کا ذکر نہیں ہوتا لاؤ ایسا لفظ پکاریں جس میں خدا کا ذکر بھی ہو جائے اور پھرہ بھی ہو جاوے تو فقہاء نے اس کو تکروہ لکھا ہے اور وجہ وہی ہے کہ اس نے خدا کے نام کو دنیا کے واسطے استعمال کیا۔ واقعی فقہاء دین کو خوب سمجھتے ہیں بظاہر تو یہ اچھا معلوم ہوتا ہے کہ لا الہ الا اللہ پکار کر پھرہ دیا جائے مگر فقہاء نے اس کی علت سمجھا ہے وہ فرماتے ہیں کہ جا گو جا گو کہنے میں اس کو ثواب ملے گا اور ذکر کے ساتھ پھرہ دینے میں گناہ ہو گا۔ اسی طرح راستوں پر بیٹھ کر قرآن پڑھنا اس نیت سے کہ کوئی ہم کو حاجت مند سمجھ کر کچھ دے دے گا بالکل حرام ہے۔ اگر کوئی حاجت مند زیادہ ہوا اور اس کو مانگنا جائز ہو تو اس کو صاف صاف سوال کرنا چاہئے۔ قرآن کی صورت سوال بنانا حرام ہے۔ فقہاء نے ضرورت کی وجہ سے تعلیم پر اجرت لینے کو جائز کہا ہے لیکن ذکر خالص کو دنیا کا ذریعہ بنانا جس سے تعلیم مقصود نہ ہو حرام ہے غرض پھرہ دینے والے کا جا گو پکارنا فضول نہیں ہے بلکہ اگر وہ پھرہ چھوڑ کر چکے چکے نفلیں پڑھنے لگے تو وہ خائن ہے اس نے اپنی ملازمت میں خیانت کی اس حالت میں تنخواہ لینا اسے بالکل حرام ہے۔ اسی طرح اگر کوئی شخص ذکر و شغل میں مشغول ہوا اور اس وقت کوئی اس کے پاس نماز سکھنے آئے تو اس وقت ذکر و شغل ترک کر دینا اور اس شخص سے بات چیت بھی ضرورت میں داخل ہے یا ہم تسبیح وغیرہ میں مشغول ہوں اور ایک آدمی نماز خراب پڑھ رہا ہو اس وقت واجب ہے کہ اپنا ذکر چھوڑ کر اسے ٹوک دیں کہ نماز اطمینان سے پڑھو بشرطیکہ فتنہ اور لڑائی کا خوف نہ ہو اگر ایسا خوف ہوا اور نہ ٹوکا تو کچھ گناہ نہیں لیکن اگر محض اپنے ذکر اور تسبیحوں کا خیال ہو کہ کون اس کو بتلوں کے کیوں اپنا کام چھوڑیں یہ نماز خراب پڑھے گا تو خود ہی جہنم میں جائے گا تو اس صورت میں ان تسبیح پڑھنے والے صاحب کو بھی گناہ ہو گا کہ باوجود قدرت کے اس نے نبی عن المکنہ میں کوتا ہی کی۔ مگر آج کل لوگوں کو اپنے وظائف کا ایسا اہتمام ہوتا ہے کہ ان میں بونا گناہ سمجھتے ہیں۔ بس ایسی چپ سادھ کر بیٹھتے ہیں کہ چاہے کچھ ہی ہو جائے بولنا جانتے ہی نہیں۔ یاد رکھو یہ سخت غلطی ہے ضرورت کے وقت بات چیت کرنا ذکر وغیرہ سے افضل ہے مگر لوگوں کی حالت یہ ہے کہ قرآن پڑھتے ہوئے بولنے بات کرنے کو بر انہیں سمجھتے اور وظیفہ میں بولنے کو گناہ سمجھتے ہیں چاہے ان کے نہ بولنے سے کسی کی جان ہی جاتی رہی ہے۔ جیسے ایک دیہاتی زاہد رات کو مسجد میں بیٹھا ہوا مراقبہ کر رہا تھا وہاں ایک غریب مسافر بھی پڑا سورہ تھا جو سوتے ہوئے خرانے لیا کرتے تھے۔ اس کے خراؤں سے دیہاتی کے مراقبہ میں خلل پڑنے لگا تو آپ نے اس کو جگا کر بٹھا دیا کہ اٹھ کر بیٹھو یہ تم کیا کر رہے ہو وہ غریب اٹھ کر بیٹھا مگر نیند کہاں جاتی ہے بیچارہ تھا کامندہ تھا

تھوڑی دیر میں پھر سورہ اور خرانے لینے لگا، دیہاتی نے پھر اسے اٹھا دیا وہ پھر کچھ دیر میں سورہ اور دیے ہی خرانے لینے لگا اب تو دیہاتی سے نہ رہا گیا اس نے نکال خبر اس غریب کا کام تمام کر دیا کہ اب تو خرانے نہ لے گا۔ صبح ہوئی لوگ نماز کو آئے تو مسجد میں خون ہی خون دیکھا پوچھا خان اس مسافر کو کس نے مارا تو آپ بے تکلف فرماتے ہیں کہ ہم نے مارا یہ ہمارے مراقبہ میں خلل ڈالتا تھا۔ سبحان اللہ آپ کا مراقبہ نہ جائے چاہے کسی کی جان جاتی رہے۔

### کسی کی جان گئی آپ کی ادھری

یہ تو وہی مثل ہوئی کہ گڑ کھاویں اور گلگلوں سے پر ہیز، قتل تو کر دیں مگر مراقبہ نہ چھوٹنے پاوے۔ استغفر اللہ العظیم۔ (ترک مالا یعنی ص ۲۱۹) (اشرف الاحکام ص ۶۰)

### منبر کے پہلے درجے پر قرآن رکھ کر تلاوت کرنا

سوال..... منبر کے پہلے درجے پر قرآن شریف رکھ کر تلاوت کر سکتا ہے یا نہیں؟

جواب..... جز دان، غلاف، تکیہ وغیرہ پر رکھ کر پڑھنا تقاضاً ادب ہے، جس جگہ پیر رکھ جاتے ہوں اس جگہ بغیر غلاف و تکیہ کے نہ رکھیں۔ (فتاویٰ محمودیہ ص ۲۲ ج ۱۸)

### تمبا کو یا پان منہ میں رکھ کر تلاوت کرنا

سوال..... پان میں تمبا کو کھا کر مسجد یا دوسری جگہ تلاوت کر سکتا ہے یا نہیں؟ جبکہ اس لئے پان کھایا گیا ہو کہ نیند نہ آئے۔

جواب..... ادب و احترام کا تقاضا یہ ہے کہ منہ صاف کر کے تلاوت کی جائے اور یہ تصور کیا جائے کہ میں قرآن پاک اللہ تعالیٰ کو سنارہ ہوں، پھر انشاء اللہ تعالیٰ نیند نہیں آئے گی۔ (فتاویٰ محمودیہ ص ۳۶ ج ۱۸)

### لوگوں کو خوش کرنے کیلئے قرآن پڑھ کر سنانا

سوال..... ابو موسیٰ اشعریٰ ایک مرتبہ قرآن شریف کی تلاوت فرمادیے تھے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے سات تو تعریف فرمائی، جب ان کو پتہ چلا تو انہوں نے فرمایا کہ اگر مجھ کو معلوم ہوتا کہ آپ سن رہے ہیں تو اور اچھا پڑھتا۔ اس سے معلوم ہوا کہ کسی کی فرمائش پر قرآن پڑھا جائے اور خوب سنوار کر پڑھا جائے تو جائز ہے لہذا اگر نماز تراویح میں کسی کی رعایت سے خوب سنوار کر، اس کا دل خوش کرنے کے لئے پڑھا جائے تو کیا حکم ہے، مومن کا دل خوش کرنا بھی ثواب ہے۔

جواب.... اس میں شک نہیں کہ مومن کا دل خوش کرنے میں بھی ثواب ہے، لیکن جو عبادت اللہ تعالیٰ کے لئے کی جاتی ہے اس میں نیت اللہ تعالیٰ کو خوش کرنے کی ہی ہونی چاہئے، حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کو خوش کرنا اپنی اصل کے اعتبار سے اللہ تعالیٰ ہی کو خوش کرنا ہے۔ و من يطع الرسول فقد اطاع الله و رنة اللہ تعالیٰ کی عبادت اگر مخلوق کو خوش کرنے کے لئے کی جائے تو شرک کا خطہ ہے۔ (فتاویٰ محمودیہ ص ۳۶ ج ۱۸)

### بچوں سے کھڑے ہو کر قرآن مجید پڑھوانا

سوال.... زید کہتا ہے کہ بچوں سے کھڑے کھڑے قرآن مجید پڑھوانا خلاف ادب ہے، عمر کہتا ہے کہ مبلغین و قراءہ قیام کر کے قرآن کی تلاوت کرتے ہیں، اور حاضرین جلسہ اپنی جگہ بیٹھے رہتے ہیں تو کیا یہ خلاف ادب نہیں ہوتا، زید نے ایک جلسہ کے موقعہ پر ایک قاری صاحب کا روکوں سنوایا، اور تمام جلسے والوں کو کھڑا کر دیا، یہ کہاں تک صحیح ہے؟

جواب.... بچوں سے قرآن مجید کا آموختہ یا سبق کھڑے کر کے سننا جائز ہے، زید کا قول کہ کھڑے کھڑے پڑھوانا خلاف ادب ہے صحیح نہیں، جلسہ میں یہ حرکت بھی غلط کی گئی، آنحضرتؐ اور صحابہ کرام خطبہ جمعہ میں قرآن کی آیات پڑھتے تھے اور ساری جماعت بیٹھی رہتی تھی اور یہی طریقہ متواتر چلا آرہا ہے۔ (کفایت الحفی ص ۱۳ ج ۲) ”زید کو چاہئے تھا کہ حاضرین جلسہ کو کھڑا کرنے کے بجائے قاری صاحب کو بٹھا دیتے، جہل بھی بری بلا ہے“ منع

### کیست کے ذریعہ قرآن پاک پڑھنا

سوال.... قرآن پاک صحیح پڑھنے کے لئے اگر کیست چلا میں اور خود بھی قرآن مجید کھوں کر ساتھ ساتھ پڑھتا ہے تو کیا ثواب ملے گا اور اگر آیت سجدہ آئے تو سجدہ ایک ہی ہو گایا جداجد؟

جواب.... اگر خود بھی صحیح نہیں پڑھ سکتا ہے اور اس مجبوری سے کیست چلاتا ہے اور اس کے

موافق پڑھتا ہے تو ضرور ثواب ملے گا اور سجدہ ایک ہی کافی ہو گا (فتاویٰ محمودیہ ص ۲۵ ج ۱۲)۔

”محض نیپریکارڈ کے ذریعہ سجدہ کی آیت سننے سے واجب نہیں ہو گا بلکہ اپنی تلاوت سے واجب ہو گا۔“

### قرآن کو دنیوی غرض کے لئے پڑھنا

سوال.... اگر کوئی شخص ایسا وظیفہ جس کے فضائل نصوص سے ثابت ہیں، بالفاظہ تو نہیں پڑھتا، اور ایسے ہی جن اور اد کے فضائل روایات سے ثابت ہیں، مثلاً دعاء، ثناء و حمد باری اب کوئی

**شخص اردو یا ہندی زبان میں کوئی ورد کسی حاجت کے لئے پڑھتا ہے تو کیا اس کو وہ ثواب بھی مل سکتا ہے جو ان کے متعلق فرمایا گیا ہے؟**

**جواب..... خواص و فوائد اور نیت ثواب میں تراجم نہیں کہ اجتماع دشوار ہو گواہی درجہ یہی ہے کہ خدا تعالیٰ اکی رضا مقصود ہو کیونکہ خواص و فوائد کا ترتیب تو بہر حال ہو گا، پھر ثواب کوتالع اور خواص و فوائد کو متبع بنانے کی کیا ضرورت ہے تاہم اسی سے ثواب منصوص میں کمی نہ ہو گی، اگرچہ یہ درجہ منفذ ہونے کی وجہ سے افضلیت کا ثواب نہیں سکے گا۔ (فتاویٰ محمودیہ ص ۲۶ ج ۲)**

### زینہ کے قریب بیٹھ کر قرآن کریم پڑھنا

**سوال..... زید مسجد کے فرش پر قرآن شریف کی تلاوت کرتا رہتا ہے، اس کے قریب چار پانچ گز کے فاصلہ پر ایک بڑا زینہ ہے آیا اس صورت میں جب کہ اس زینہ سے اترتے چڑھتے رہتے ہیں اور زید نے قرآن شریف پر کپڑا ڈال دیا ہے قرآن کی بے ادبی ہو گی؟**

**جواب..... ایسی حالت میں زینے پر اترنا چڑھنا درست ہے مگر بہتر یہ ہے کہ قرآن شریف دور بیٹھ کر پڑھے۔ (فتاویٰ محمودیہ ص ۲۰ ج ۲)**

### چند آدمیوں کا قرآن کریم جھراؤ پڑھنا

**سوال..... چند لوگ ایک جگہ بیٹھ کر تلاوت قرآن جھراؤ کریں اور دوسرا نہ سنتے ایسا کرنا درست ہے یا نہیں؟**

**جواب..... اعلیٰ بات یہ ہے کہ سب آہستہ تلاوت کریں، تاکہ ایک کی آواز دوسرے سے نہ مکرائے، لیکن اگر جھراؤ پڑھیں تب بھی ایک قول پر اجازت ہے جب ایک شخص خود ہی تلاوت میں مشغول ہے اور دوسرے کی تلاوت کو نہیں سنتا، تو وہ قرآن پاک کی جانب سے اعراض کرنے والا شمارنہ ہو گا۔ (فتاویٰ محمودیہ ص ۲۸ ج ۱۳)**

### آیت قرآن پڑھ کر پھر درود شریف پڑھنا

**سوال..... میری یہ عادت ہے کہ ایک آیت قرآن پڑھ کر درود پڑھتا ہوں، اس کے بعد ترجمہ پڑھتا ہوں اس کے بعد پھر درود شریف پڑھتا ہوں، یہ مکروہ تو نہیں؟**

**جواب..... آپ کا یہ طریقہ مکروہ نہیں جو موقعہ درود پڑھنے کا نہیں جیسے نماز میں بحالت قیام رکوع سجدہ اور جیسے قرآن کریم کی تلاوت کے درمیان نام مبارک کے آنے پر ان موافق پر احتیاط**

کی جائے اور جن موقع پر مسنون مستحب ہے اس وقت پڑھا جائے۔ (فتاویٰ محمودیہ ص ۵۲ ج ۱۵)

**دس مرتبہ قل هو اللہ پڑھنا اور جنت میں محل تعمیر ہونا**  
سوال ..... جو شخص دس مرتبہ قل هو اللہ پڑھتا ہے ایک محل جنت میں تعمیر ہوتا ہے تو کیا وہ محل اسی کے لئے ہے یا اس کے ساتھ حور و غلام بھی رہیں گے۔

جواب ..... دس مرتبہ قل هو اللہ پڑھنے سے محل تعمیر ہونا کس روایت میں ہے پہلے اس کو لکھتے تاکہ نور کیا جاسکے اتنا ثابت ہے کہ جنت میں آدمی جو کچھ چاہے گا ملے گا۔ (فتاویٰ محمودیہ ص ۳۸ ج ۱۵)

### جو شخص ہر روز سورہ ملک پڑھے

سوال ..... حامد روزانہ شب میں سورہ ملک پڑھتا ہے تو کیا قبر میں منکر کیہر سوال نہیں کریں گے؟

جواب ..... جو شخص ہر رات سورہ ملک پڑھتا ہے وہ انشاء اللہ تعالیٰ سوال قبر سے محفوظ رہے گا۔

(امداد الاحکام ص ۳۸ ج ۱)

### قرآن مجید کو لیٹ کر پڑھنے کا حکم

سوال ..... قرآن شریف کو عام کتابوں کی طرح بینٹھ کر لیٹ کر پڑھنا جائز ہے یا نہیں؟

جواب ..... قرآن شریف کو بینٹھ کر اور لیٹ کر پڑھنا جائز ہے مگر لیٹ کر حفظ پڑھے قرآن باتھ میں لے کر نہ لینے، کہ اس میں سوء ادب کا احتمال ہے۔ (خبر الفتاوى ص ۲۶۱ ج ۱) ”ہاں اگر بیمار ہے اور حافظ ہے نہیں تو اس کے لئے لیٹ کر بھی باتھ میں لینے سے بے ادبی نہیں ہوگی“، ممع

### چلتے پھرتے قرآن کی تلاوت اور درود شریف پڑھنا اچھا ہے

سوال ..... میں روزانہ بازار میں چلتے پھرتے قرآن مجید کی سورتیں جو مجھ کو یاد ہیں پڑھا کرتا ہوں اور ایک ایک سورۃ کو دو دو تین تین مرتبہ پڑھا کرتا ہوں اور اس کے بعد درود شریف بھی بازار میں چلتے پھرتے پڑھا کرتا ہوں اس سلسلے میں دو باتیں بتا دیں ایک تو یہ کہ میرا یہ عمل ٹھیک ہے؟ اور اس میں بے ادبی کا کوئی احتمال تو نہیں ہے؟ دوسرے یہ کہ میرا اس طرح پڑھنا کہیں اور اراد و نطاائف میں شمار تو نہیں ہوتا؟ کیونکہ میں نے سنا ہے کہ اکثر اور اراد و نطاائف پڑھنے سے وظیفوں کی رجعت بھی جاتی ہے جس سے انسان کو فیضان بھی ہو سکتا ہے۔

جواب ..... بازار میں چلتے پھرتے قرآن کریم کی سورتیں درود شریف یا دوسرے ذکر و اذکار پڑھنے کا کوئی مفائد نہیں بلکہ حدیث پاک میں بازار میں گزرتے ہوئے چوتھا کلمہ پڑھنے

کی فضیلت آئی ہے اور یہ آپ کو کسی نے غلط کہا کہ اس سے نقصان بھی ہو سکتا ہے اللہ تعالیٰ کا نام لینے میں کیا نقصان؟ ہاں! کسی خاص مقصد کے لئے ورد و نظیفہ کرنا ہو تو کسی سے پوچھئے بغیر نہیں کرنا چاہئے۔ (آپ کے مسائل جلد ۳ ص ۲۸۲)

### میت کے قریب قرآن مجید پڑھنے کا حکم

سوال..... میت کے قریب قرآن پاک پڑھنا کیسا ہے؟

جواب..... غسل سے پہلے میت مکمل ڈھکلی ہوئی نہ ہو تو پاس بینہ کر جہا پڑھنا مکروہ ہے۔ (فتاویٰ محمودیہ ص ۳۲ ج ۲)

### ریڈ یو پر قرآن پاک پڑھنا

سوال..... ریڈ یو پر قرآن شریف پڑھنے میں کیا حکم ہے؟

جواب..... ریڈ یو دراصل مخصوص خبروں کی اشاعت کا ایک ذریعہ ہے لیکن یہاں اس کا استعمال بھی اگر فوٹو گراف کی طرح سے نہیں تو اس کے قریب قریب ضرور ہے جس میں بہت اس لغویات بھری ہوئی ہیں، مختلف قسم کے اشعار، تقریریں اور گاتاب جانا ہوتا ہے۔

مسلم اور غیر مسلم کی تخصیص نہیں، ابھی ایک بازاری عورت گارہی ہے، ابھی ایک قاری صاحب نے قرآن شریف شروع کر دیا یہ یقیناً احترام کلام اللہ کے خلاف ہے، فقهاء نے بیکار جگہوں اور بازار میں کلام اللہ شریف پڑھنے کو منع فرمایا ہے، اسی طرح ایسے لوگوں کے سامنے جو اپنے کاموں میں مشغول ہوں زور سے پڑھنے کی ممانعت ہے۔ (فتاویٰ محمودیہ ص ۳۰ ج ۲)

### لا وَذِكْرٌ اُوْرِيڈ یو، ٹیلی ویژن سے آیت سجدہ پر سجدة تلاوت

سوال..... عام طور پر تراویح لا وَذِكْرٌ اُوْرِيڈ پر پڑھائی جاتی ہے سجدہ کی جو آیات تلاوت کی جاتی ہیں اس کی آواز باہر بھی جاتی ہے اگر کوئی شخص باہر یا گھر میں سجدہ کی آیات سنے تو اس پر سجدہ واجب ہوتا ہے یا نہیں؟ اسی طرح ختم والے دن ریڈ یو اور ٹی وی پر سعودی عرب سے براہ راست تراویح سنائی اور دکھائی جاتی ہیں اور لوگ کافی شوق سے (خاص طور پر خواتین) انہیں سنتے ہیں جبکہ آخری پارے میں دو سجدے ہیں، کیا عوام جب وہ آیات سجدہ نہیں تو ان پر سجدہ واجب ہوتا ہے یا نہیں؟ حالانکہ اکثریت صرف ذوق و شوق سے ہی دیکھتی ہے عملی طور پر کچھ نہیں، یعنی اکثر لوگ

صرف سن اور دیکھ لیتے ہیں سجدہ وغیرہ ادا نہیں کرتے۔

جواب..... جن لوگوں کے کان میں سجدے کی آیت پڑے خواہ انہوں نے سننے کا قصد کیا ہوا یا نہ کیا ہوان پر سجدہ تلاوت واجب ہو جاتا ہے، بشرطیکہ ان کو معلوم ہو جائے کہ آیت سجدہ تلاوت کی گئی۔ (اگر اسی تراویح کی ریکارڈ مگ دوبارہ ریڈ یا اورٹی وی سے براذ کاست یا ثیلی کا سٹ کی جائے تو سجدہ تلاوت نہیں واجب ہوگا) البتہ عورتیں اپنے خاص ایام میں نہیں تو ان پر واجب نہیں۔

### شیپ ریکارڈ اور سجدہ تلاوت

سوال..... کیا شیپ ریکارڈ پر آیت سجدہ سننے سے سجدہ واجب ہو جاتا ہے؟

جواب..... اس سے سجدہ واجب نہیں ہوتا۔

### آیت سجدہ سن کر سجدہ نہ کرنے والا گناہ گار ہو گا یا پڑھنے والا؟

سوال..... آیت سجدہ تلاوت کرنے والے اور تمام سامعین پر سجدہ واجب ہے، لیکن جس کو سجدے کے متعلق معلوم نہیں اور نہ ہی صاحب تلاوت نے بتایا تو کیا وہ سامع گناہ گار ہوگا؟

جواب..... جن لوگوں کو معلوم نہیں کہ آیت سجدہ تلاوت کی گئی ہے اور تلاوت کرنے والے نے یا کسی اور نے ان کو بتایا بھی نہیں، وہ گناہ گار نہیں اور جن لوگوں کو علم ہو گیا کہ آیت سجدہ کی تلاوت کی گئی ہے اس کے باوجود انہوں نے سجدہ نہیں کیا وہ گناہ گار ہوں گے اور اس صورت میں تلاوت کرنے والا بھی گناہ گار ہوگا اس کو چاہئے تھا کہ آیت سجدہ کی تلاوت آہستہ کرتا۔

سوال..... نیز اگر آیت سجدہ خاموشی سے پڑھ لی جائے تو جائز ہے؟

جواب..... اگر آدمی تنہ تلاوت کر رہا ہو اس کو آیت سجدہ آہستہ ہی پڑھنی چاہئے لیکن اگر نماز میں (مثلاً تراویح میں) پڑھ رہا ہو تو آہستہ پڑھنے کی صورت میں مقتدیوں کے سامنے یہ آیت رہ جائے گی اس لئے بلند آواز سے پڑھنی چاہئے۔ (آپ کے مسائل جلد ۳ ص ۱۰۲)

### قبرستان میں قرآن پاک پڑھنے کے لئے لے جانا

سوال..... قبرستان میں قرآن شریف پڑھنے کے لئے لے جانا کیا ہے؟

جواب..... نہیں لے جانا چاہئے، وہاں جا کر جو کچھ حفظ ہو پڑھے، جس کے حفظ نہ ہو وہ مکان یا مسجد میں پڑھے۔ (فتاویٰ محمودیہ ص ۳۰ ج ۶) ”اور ایصال ثواب کردے“، مُع

**جن کا غذاءت پر اللہ و رسول کا نام لکھا ہوان کا کیا کیا جائے؟**

سوال..... آج کل خطوط اور رسائل وغیرہ میں اللہ اور رسول کے نام لکھے ہوتے ہیں، کیا ان کی بے ادبی سے بچنے کے لئے یہ جائز ہے کہ ایسے ناموں کو قلم زد کر کے مٹا دیا جائے، اور پھر عام روپی میں اس کو استعمال کر لیا جائے۔

جواب..... اسماء مختارہ کے مٹانے کے بعد اس کا غذ کار روپی میں استعمال کرنا درست ہے، مگر بے ادبی نہ کی جائے۔ (خیر الفتاویٰ ص ۲۳۶ ج ۱)

**جن خطوط پر قرآنی آیات کے مطالب لکھے ہوں**

سوال..... خطوط جن پر حادیث نبوی یا قرآنی آیت کے مطالب لکھے ہوں ان کو کیا کرنا چاہئے؟

جواب..... ان کو فن کر دیا جائے یا پانی میں بہادریں جلانے کی بھی گنجائش ہے۔ (فتاویٰ محمودیہ ص ۷ ج ۱)

**ڈاک ٹکٹوں پر قرآنی آیت لکھنا طحیک نہیں**

سوال..... محدث ڈاک پاکستان نے گیارہویں اسلامی کانفرنس کے موقع پر ایک یادگار ٹکٹ جاری کیا ہے جس پر آیت لکھی ہوئی ہے۔

جواب..... ٹکٹوں پر آیت قرآنی لکھنا بے ادبی ہے، محدث کو یہ ٹکٹ ختم کر دینے چاہئیں۔ (خیر الفتاویٰ ص ۲۳۵ ج ۱) ”ٹکٹ پر ہر کس دن اس کا ہاتھ گلتا ہے“، متع

**آیات لکھنے کا غذوں کی روپی بنانا**

سوال..... آج کل گتام، گتابنے کے لئے روپی خریدتا ہے جس میں بعض مرتبہ ترجمہ قرآن و حدیث یا فقہ و اردو لکھا ہوتا ہے، اور میل میں وہ دھل کر صاف ہو جاتا ہے اور پھر گتابناتا ہے کیا ایسے ملوں کے ہاتھوں، ایسی روپی فروخت کرنا جائز ہے؟

جواب..... اگر وہ ان اوراق کی بے ادبی نہیں کرتے، نجاست میں استعمال نہیں کرتے اور ان کو دھوکر گتابناتے ہیں تو ان کے ہاتھ فروخت کرنا شرعاً درست ہے۔ (فتاویٰ محمودیہ ص ۳۰ ج ۱۵)

”لیکن اس قدر احتیاط کی کب امید ہے اس لئے فروخت کرنے ہی میں احتیاط رکھنا اولیٰ ہے۔“

**قرآن کریم کے بوسیدہ اور ارق کو جلانا جائز نہیں**

سوال..... جناب مفتی صاحب! زید اور بکر کے درمیان قرآن کریم کے بوسیدہ اور ارق کے

بارے میں بحث ہوئی زید نے کہا کہ قرآن کریم کا وہ نسخہ جو بوسیدہ ہو چکا ہوا اس کو جلانا جائز ہے اور دلیل میں حضرت عثمانؓ کا عمل پیش کیا جبکہ بکرنے کہا کہ مطلقاً قرآن کریم کو جلانا جائز نہیں اگرچہ بوسیدہ ہو چکا ہوا را کرم قرآن و حدیث کی روشنی میں صحیح صورتحال سے ہمیں مطلع فرمائیں؟

جواب ..... فقہاء کرام نے لکھا ہے کہ جب قرآن کریم کا کوئی نسخہ بوسیدہ ہو جائے اور تلاوت کے قابل نہ رہے تو اس کو جلایا نہ جائے بلکہ کسی محفوظ مقام میں دفن کر دیا جائے اس لئے صورت مسئولہ میں بکر کا قول درست ہے۔ جہاں تک اس بارے میں حضرت عثمانؓ کے عمل کا تعلق ہے تو محمد شین نے اس کے مختلف جوابات ذکر کئے ہیں، قاضی عیاض فرماتے ہیں کہ حضرت عثمانؓ نے اولاً ان اوراق کو پانی سے دھویا پھر آگ سے جلایا، گویا کہ آپؐ نے مصحف کو نہیں بلکہ ان صاف اوراق کو جلایا تھا۔

قال العلامہ ابن عابدینؓ: وَفِي الْذِخِيرَةِ الْمُصْحَفُ إِذَا صَارَ خَلْقًا وَ تَعْذِرَ الْقِرَاءَةُ مِنْهُ لَا يُحْرَقُ بِالنَّارِ إِلَيْهِ اشَارَ مُحَمَّدٌ وَ بِهِ نَاخِذُ (رَدِ الْمُخَارِصِ ج ۲۲۲ کتاب الْخَطْرِ وَ الْإِبَاةِ فَصْلُ فِي الْبَعْضِ) وَ فِي الْهِنْدِيَّةِ، الْمُصْحَفُ إِذَا صَارَ خَلْقًا وَ تَعْذِرَتِ الْقِرَاءَةُ مِنْهُ لَا يُحْرَقُ بِالنَّارِ اشَارَ الشِّيبَانِيَّ (إِيَّاهُ مُحَمَّدٌ) إِلَى هَذَا فِي السِّيِّرِ الْكَبِيرِ وَ بِهِ نَاخِذُ. (الفتاوى الهندية ج ۵ ص ۳۲۳ کتاب الکراہیہ الباب الخامس فی آداب المسجد والقبلۃ والمصحف الخ) (فتاویٰ حقانیہ ج ۲ ص ۱۶۳).

### قرآن کی آیات کنویں پر لکھنا مکروہ ہے

سوال..... ایک کنویں کے نیچے دیوار میں ایک کتبہ بنام بانی پتارخ بناء بمعہ بسم اللہ وکلمہ شریف لکھا ہوا ہے، جس میں خوف بے ادبی ہے اس کا رہنا جائز ہے یا نہ اور اگر نہیں کیا حروف محو کے جاویں یا صحیح سالم کتبہ کو نکال کر کسی اوپنی جگہ مسجد میں رکھ دیا جائے؟

جواب۔ اس طرح آیات کا لکھنا مکروہ ہے، پس اگر کنویں کے متولی یا محلہ والے راضی ہوں تو اس کتبہ کو نکال کر کسی اوپنی جگہ پر ادب سے رکھ دیا جائے، مسجد میں بھی چسپاں نہ کیا جائے۔ (امداد الادکام ص ۲۳۷)

### تخیرت سیاہ پر آیات قرآنی لکھتے وقت باوضو ہونا چاہئے

سوال..... استاذ صاحب پڑھاتے ہوئے سورتیں لکھتے ہیں اور لڑکے کا پیوں پر لکھتے ہیں یہ سب کام بے وضو کئے جاتے ہیں یہ جائز ہے یا نہیں؟

جواب ..... بہتر صورت یہ ہے کہ پڑھاتے وقت اور لکھاتے وقت استاد اور طلباء دونوں باوضو ہوں، اگر ایسا نہ ہو سکے تو بدرجہ مجبوری اس کی اجازت ہو گی کہ استاد جب لکھے تو تختہ سیاہ سے مس نہ کرے بلکہ تختہ سیاہ اور ہاتھ کے درمیان کپڑا حائل رہے، اگر یہ بھی ممکن نہ ہو تو وضو کرنا لازم ہو گا۔ اور اسی طرح بچے بھی جس کا پی پر لکھ رہے ہوں وہ کاپی ڈسک وغیرہ پر رکھی ہوئی ہو اور ان کے ہاتھ وغیرہ بھی کاپی کونہ چھوڑ رہے ہوں یہ حکم بالغوں کے لئے ہے۔ نابالغ کا حکم اس سے مستثنی ہے (خیر الفتاوىٰ ص ۲۱۹ ج ۱) ”یعنی ان کے لئے وضو کرنا ضروری نہیں“، مُع

### حافظ کو غیر حافظ پر فوقيت ہے

سوال ..... زید کہتا ہے کہ حاجی مقتدی پر حافظ قرآن کارتبہ زیادہ ہے کیا یہ درست ہے؟

جواب ..... غیر حافظ پر حافظ کو فوقيت حاصل ہے، امام کو مقتدیوں پر فوقيت ہے۔

(فتاویٰ محمودیہ ص ۳۹ ج ۱۵) ”لیکن کبر اور فخر اور دوسرے کی تحیر کی اجازت نہیں“، مُع

### بستی میں کوئی حافظ نہیں

سوال ..... ہماری بستی میں کوئی حافظ نہیں زید کہتا ہے کہ سب گنگہار ہیں کیونکہ حفظ کرنا فرض کفایہ ہے۔

جواب ..... بڑی محرومی کی بات ہے کہ وہاں پر کوئی حافظ نہیں کوشش کر کے حفظ کی طرف توجہ دلانا چاہئے۔ (فتاویٰ محمودیہ ص ۳۹ ج ۱۵) ”لیکن زید کا یہ حکم صحیح نہیں“، مُع

### غلاف قرآن افضل ہے یا غلاف کعبہ

سوال ..... زید کہتا ہے کہ حضرت تھانویؒ نے فرمایا تھا کہ غلاف قرآن غلاف کعبہ سے افضل ہے چونکہ کلام اللہ کی صفات از لیہ ابدی یہ میں سے ہے اور صفت موصوف میں علاقہ اتحاد ہوتا ہے اس بناء پر وہ غلاف کلام اللہ جس کا اتصال صفت حق تعالیٰ کے کلام سے ہے وہ افضل ہے بہ نسبت اس کپڑے کے جس کا اتصال صفت باری سے نہیں ہے۔

جواب ..... یہ مسئلہ ضروریات دین میں سے نہیں کہ اس پر ایمان کی صحت موقوف ہو یا اس پر اداے فرض موقوف ہو، محض علمی نکتہ کے درجہ میں ہے ایسے مسائل میں زراع نہیں کرنا چاہئے۔

قرآن کریم کا بیت اللہ سے افضل ہونا حدیث شریف سے معلوم ہوتا ہے اسی واسطے جو جزو دان قرآن کریم سے متصل ہے وہ غلاف بیت اللہ سے افضل ہو گا یہ بات الگ ہے کہ غلاف بیت اللہ پر کلمہ شریف یا کوئی آیت لکھی ہو تو اس کی وجہ سے اس کو افضلیت حاصل ہو جائے۔ (فتاویٰ محمودیہ ص ۲۳ ج ۱۸)

## غیر مسلم کو ثواب پہنچانا

سوال..... غیر مسلم کو قرآن پاک وغیرہ کا ثواب بخنا جائز ہے یا نہیں؟  
جواب..... ناجائز ہے۔ (فتاویٰ محمودیہ ص ۲۲ ج ۱۲) ”قرآن پاک میں ممانعت آئی ہے“ مدعی

## ایصال ثواب کے لئے قرآن کا اسقاط کرانا

سوال..... کسی میت کی طرف سے ایک ایک قرآن اس نیت سے اسقاط کرنا تاکہ اس میت کے گناہ ہر آیت کے عوض معاف ہو جائے کیسا ہے؟ اور کیا واقعی گناہ معاف ہو جاتا ہے؟

جواب..... قرآن شریف اسقاط کرنے کا کیا مطلب ہے؟ اگر یہ مطلب ہے کہ پڑھ کر ایصال ثواب کر دیا جائے تو بلا اجرت پڑھ کر ثواب پہنچانے سے یقیناً ثواب ہوتا ہے لیکن حقوق العباد اس سے معاف نہیں ہوتے اسی طرح روزے نماز بھی جومیت کے ذمہ ہیں معاف نہیں ہوتے۔ بشرط وصیت ایک ثلث میں سے کفارہ ادا کرنا لازمی ہے۔ اگر ترک نہیں چھوڑا تو تلاوت وغیرہ کا ثواب پہنچایا جائے کیا عجب ہے کہ اللہ پاک معاف فرمادیں اگر یہ مطلب ہے کہ ایک قرآن کسی کو بہ نیت صدقہ دیں تو اس سے ثواب ہوتا ہے۔ ”اور اگر اسقاط کرانے کا مطلب پچھا اور ہے تو سوال میں واضح کیا جائے۔“

لیکن ترک میت سے بغیر وصیت ترک تقسیم ہونے سے پہلے دینا درست نہیں، جبکہ بعض ورشہ نابالغ ہوں، بعد تقسیم بالغین اپنے حصہ میں سے دے سکتے ہیں۔ اور اگر وصیت کی ہے، تو ایک ثلث میں نافذ کرنا واجب ہے، زائد میں بالغ ورشہ کی اجازت پر موقوف ہے، اور جب نابالغ ہوں تو ان کی اجازت معتبر نہیں ہے ہر آیت کے عوض ایک گناہ کی معافی کی تصریح کسی جگہ نہیں دیکھی جیسا کہ اور صدقہ دینے کا حال ہے ایسا ہی قرآن شریف کا حال ہے۔ (فتاویٰ محمودیہ ص ۱۹ ج ۶)

## حل پر کھے ہوئے قرآن کو چومنا

سوال..... قرآن شریف پڑھتے وقت حل پر جھک کر قرآن کو چومنا یعنی بوسہ دینا کیسا ہے؟  
جواب..... قرآن شریف کو چومنا برکت اور تعظیم کی غرض سے درست ہے لیکن اٹھا کر چومنا چاہئے، حل پر کھے ہوئے جھک کر نہیں۔ (فتاویٰ محمودیہ ص ۱۸ ج ۶) ”تاکہ رکوع سجدہ کا شبہ نہ ہو“ مدعی

## قرآن کو بوسہ دینے کا حکم

سوال..... بعض لوگ قرآن کھولنے سے پہلے اسے بوسہ دیتے ہیں یہ صحیح ہے یا نہیں۔

جواب..... قرآن مجید کو بوسہ دینا جائز ہے۔ (خیر الفتاوی ص ۲۳۸ ج ۱) ”حضرت عمر رضیم کو کبھی کبھی بوسہ دیا کرتے تھے۔ مَعْ

### قرآن پاک کے لئے ریشم کا جز دان بنانا

سوال..... ریشم کپڑے کا جز دان قرآن پاک کے لئے بنانا کیسا ہے؟

جواب..... ریشم کے کپڑے کا جز دان قرآن پاک میں لگایا جاسکتا ہے اس میں کوئی منع نہیں؛ ریشم کا پہننا مردوں کے لئے حرام ہے مطلقاً ریشم حرام نہیں۔ (فتاویٰ محمودیہ ص ۲۳۲ ج ۱۳)

### گراموفون باجے میں قرآن مجید سننا

سوال..... گراموفون باجے میں قرآن شریف سننا کیسا ہے؟ ایک صاحب خلیفہ حضرت گنگوہی فرماتے ہیں کہ حضرت گنگوہی کے سامنے ایک مرتبہ اس کا ذکر آیا حضرت نے فرمایا کہ جس چیز کا ویسے سننا درست ہے اس کا باجے میں سننا بھی درست ہے۔

جواب..... ہرگز جائز نہیں، ان خلیفہ صاحب کو یقیناً خلط ہوا ہوگا، قرآن کے ساتھ تلقی جائز نہیں اور اس کا تلقی ”کھیل کو دہونا“ ظاہر ہے۔ (امداد الاحکام ص ۱۵۸ ج ۱)

### قرآن کریم کو گراموفون میں بھرنا اور سننا کیسا ہے؟

سوال..... فوٹو گراف کے اندر غایت درجہ خوشحالی کے ساتھ کلام اللہ کی تلاوت کی جاتی ہے تو حیدری تقریر چینہ بر کے اوصاف حميدة، حضرت ابراہیم کے احوال وغیرہ لمبہ اس کا سننا اور مکان کے اندر رکھنا جائز ہے یا ناجائز؟

جواب..... فوٹو گراف لہو و لعب کا ایک آلہ ہے، اس میں گانا بجانا بھی ہوتا ہے فخش اور مذاقیہ غزلیں بھی ہوتی ہیں، قرآن پاک خدائی کلام سب سے زیادہ معزز ہے اس کا گراموفون میں بھرنا اور سننا ناجائز ہے اس سے احتراز لازم ہے اگر قرآن شریف کو آلہ لہو و لعب بنایا جائے تو یہ کلام الہی کا استہزا اور استخفاف ہوگا جو کفر ہے۔ (فتاویٰ محمودیہ ص ۶۳ ج ۲)

### ریڈ یو کے دینی پروگرام چھوڑ کر گانے سننا

سوال..... میرے گھر میں ریڈ یو ہے۔ مجھے نغمے سننے کا بہت شوق ہے، بعض اوقات ایسا ہوتا ہے کہ ایک ریڈ یو اسٹیشن سے تلاوت کلام پاک یا کوئی مذہبی پروگرام نشر ہو رہا ہوتا ہے تو دوسرے

ائشیں سے میرے پسندیدہ گانے نشر ہو رہے ہوتے ہیں میں بالآخر تمام مذہبی پروگراموں کو چھوڑ کر گانے سننے لگتا ہوں، کیا یہ جائز ہے؟

جواب..... خود آپ کا ضمیر کیا اسے جائز کہتا ہے؟ گانے سننا بجائے خود حرام ہے، تلاوت بند کر کے گانے سننا کس طرح جائز ہو سکتا ہے؟

### تلاوت کلام پاک اور گانے ریڈ یو یا کیسٹ سے سننا

سوال..... اگر تلاوت کلام پاک کو کیسٹ یا ریڈ یو سے سن جائے تو اس کا ثواب حاصل نہیں ہوتا تو اس اصول کے مطابق موسیقی اگر ریڈ یو یا کیسٹ میں سی جائے تو اس کا گناہ بھی نہ ہونا چاہئے!

جواب..... گانے کی آواز سننا حرام ہے، اس کا گناہ ہوگا، تلاوت کی آواز تلاوت نہیں اس لئے تلاوت سننے کا ثواب نہیں ہوگا البتہ آگر آپ قرآن کریم کے صحیح تلفظ کو سیکھنے کے لئے سنتے ہیں تو اس کا اجر ضرور ملے گا۔

### کیا شیپ ریکارڈ پر تلاوت ناجائز ہے؟

سوال..... آپ نے تحریر فرمایا تھا کہ شیپ پر تلاوت کرنے سے تلاوت کا ثواب نہیں ملتا، اور نہ اس کے سنبھلے سے تلاوت کا سجدہ واجب ہوتا ہے، تو گزارش ہے کہ اس زمانے میں تو شیپ ریکارڈ نہیں تھا اس لئے قرآن و سنت سے اس کے لئے کوئی دلیل نہیں ملتی لیکن آج کل کے دور میں تو یہ ایک آله ہے جس کو استعمال کیا جاتا ہے جیسا کہ جہاد میں ہوائی جہاز اور مینک وغیرہ قرآن و سنت کی روشنی میں وجوہات درج کیجئے۔

جواب..... شیپ پر تلاوت کو ناجائز تو میں نے بھی نہیں کہا، مگر سجدہ تلاوت واجب ہونے کے لئے تلاوت صحیح شرط ہے اور شیپ سے جو آواز نکلتی ہے وہ عقلاء و شرعاً صحیح نہیں اس لئے اس پر تلاوت کے احکام بھی جاری نہیں ہوں گے۔

### شیپ ریکارڈ پر صحیح تلاوت و ترجمہ سننا موجب برکت ہے

سوال..... میں قرآن کریم کے مکمل کیسٹ خریدنا چاہتا ہوں جو با ترجمہ ہیں، پوچھنا یہ ہے کہ شیپ ریکارڈ پر تلاوت و ترجمہ سننا کیا ہے؟ ثواب ہوتا ہے کہ نہیں؟ آپ سے مشورہ لیتا ہے کہ ”قرآن کے کیسٹ سیٹ“ لوں یا نہ لوں۔

جواب..... اب یہ تو آپ نے لکھا نہیں کہ کیسٹ پر کس کی تلاوت اور ترجمہ ہے؟ ترجمہ و تلاوت اگر صحیح ہیں تو ان کے خریدنے میں کوئی حرج نہیں، تلاوت سننے کا ثواب تو نہیں ہوگا، بہر حال

قرآن کریم کی آواز سننا موجب برکت ہے۔

## تلاوت کی کیست کافی ہے یا خود بھی تلاوت کرنی چاہئے؟

سوال..... میرا ایک دوست ہے جو خود قرآن شریف نہیں پڑھتا بلکہ شیپ ریکارڈ کی کیست کے ذریعہ روز قرآن شریف سنتا ہے حالانکہ میری اس سے بحث ہوئی تو کہنے لگا کہ قرآن شریف پڑھنا کوئی ضروری نہیں مسلمان صرف سن کر بھی عمل کر سکتا ہے۔ یا بھن میرے ذہن میں گھومتی رہی اس کو دور کرنے کے لئے ایک مولوی صاحب سے ملائیں ہوں نے بھی یہی جواب دیا کہ خود پڑھنے اور سننے کا ثواب ایک ہی ہے۔ اب میرے ذہن میں بات نہیں آتی کہ جب ایک مسلمان خود قرآن شریف پڑھا ہوا ہے تو خود کیوں نہیں تلاوت کرتا ہے؟ آپ بتائیے اور میری بھن دور کریں کہ کیا قرآن پاک صرف دوسروں کی زبان سے سننا چاہئے اور خود تلاوت نہ کی جائے؟ جبکہ وہ خود لکھا پڑھا ہو آخر کیوں؟

جواب..... قرآن مجید کے بہت سے حقوق ہیں، ایک حق اس کی تلاوت کرنا بھی ہے اور اس کے احکام کا سننا اور ان پر عمل کرنا بھی اس کا حق ہے، اسی طرح بقدر ہمت اس کو حفظ کرنا بھی اس کا حق ہے، ان تمام حقوق کو ادا کرنا چاہئے۔ البتہ قرآن مجید پڑھنا، قرآن مجید سننے سے زیادہ افضل ہے۔ اور شیپ ریکارڈ کی تلاوت کو اکثر علماء نے تلاوت میں شمار نہیں کیا ہے۔

## شیپ ریکارڈ کی تلاوت کا ثواب نہیں تو پھر گانوں کا گناہ کیوں؟

سوال..... روزنامہ جنگ میں ہر ہفتہ آپ کا کالم تقریباً باقاعدگی سے پڑھتا رہا ہوں، اس میں بعض اوقات آپ کے جواب متعلقہ مسئلہ کے مزیدالجھاوہ کا باعث بن جاتے ہیں، اور کبھی کبھی جواب وضاحت طلب رہ جاتے ہیں جس کی وجہ سے سائل ہی نہیں بلکہ دوسرے قارئین کی بھن دور نہیں ہو پاتی۔ مثال کے طور پر آپ نے فرمایا ہے کہ شیپ ریکارڈ کی تلاوت واقعہ تلاوت نہیں ہے اس سے سجدہ تلاوت واجب نہیں ہو گا۔ نہ تلاوت کا ثواب ملے گا اگر یہ واقعہ تلاوت نہیں ہے تو پھر شیپ ریکارڈ میلی ویژن سے تلاوت کا جواز ختم ہو جائے گا یہی نہیں جب اس کا ثواب بھی نہیں ہے تو پھر شیپ ریکارڈ سے فخش گانے سننا بھی باعث عذاب نہیں ہو گا اور پھر فلمیں دیکھنے سے بھی کیا برائی پیدا ہو سکتی ہے؟ دوسری بات سجدہ تلاوت کی ہے تو یہ ناچیز یہ سمجھتا ہے کہ قرآن مجید کی متعلقہ آیت کسی بھی ذریعے سے کسی مسلمان کے کان تک پہنچے یا وہ خود تلاوت کرے اس پر سجدہ تلاوت واجب ہو جائے گا یہ آپ کی بات تسلیم کر لی جائے تو پھر عیدین اور جمعہ کی نمازوں میں دور دور تک صاف بند نمازی جو نماز ادا کرتے یا

رکوع و سجود پیش امام کے ساتھ کرتے ہیں وہ بھی بے معنی ہو کر رہ جائے گا اس لئے کہ ان نمازوں میں خصوصاً لاوڈ اپسیکر کا استعمال عام ہے۔ ہاں! شیپ ریکارڈر پر تلاوت سے نماز ادا نہ کرنے کا جواز تو ہے اس لئے کہ باجماعت نماز کے لئے پیش امام کا ہونا لازم ہے، لیکن سجدہ تلاوت کا واجب نہ ہونا اور اس کی سماعت کا کسی ثواب کا ابุث نہ ہونا عقل و فہم سے بعید باتیں ہیں۔

جواب..... جناب کی نصیحتیں بڑی قیمتی ہیں، میں دل سے ان کی قدر کرتا ہوں اور ان پر جناب کا شکرگزار ہوں۔ یہ ناکارہ اپنے محدود علم کے مطابق مسائل حزم و احتیاط سے لکھنے کی کوشش کرتا ہے، مگر قلت علم اور قلت فہم کی بنا پر کبھی جواب میں غلطی یا الغرش کا ہو جانا غیر متوقع نہیں۔ اس لئے اہل علم سے بار بار التجا کرتا ہے کہ کسی مسئلے میں لغرش ہو جائے تو ضرور آگاہ فرمائیں تاکہ اس کی اصلاح ہو جائے۔

ا:..... اس تہذید کے بعد گزارش ہے کہ آنحضرت کی نصیحت کے مطابق اس مسئلہ میں دوسرے اہل علم سے بھی رجوع کیا، ان کی رائے بھی یہی ہے کہ شیپ ریکارڈر پر تلاوت سننے سے سجدہ تلاوت لازمی نہیں آتا، پاکستان کے فقیٰ اعظم مولانا مفتی محمد شفیع صاحب رحمہ اللہ "آلات جدیدہ" میں تحریر فرماتے ہیں: "شیپ ریکارڈر کے ذریعہ جو آیت سجدہ سنی جائے اس کا وہی حکم ہے جو گراموفون کے ریکارڈ کا ہے کہ اس کے سننے سے سجدہ تلاوت واجب نہیں ہوتا، کیونکہ سجدہ تلاوت کے وجوب کے لئے تلاوت صحیح شرط ہے اور آلبے جان بے شعور سے تلاوت متصور نہیں"۔ (ص: ۲۷)

۲:..... جناب کا یہ شبہ صحیح نہیں کہ: "اگر یہ تلاوت نہیں تو ریڈ یو اور ٹیلی ویژن سے تلاوت کا جواز ختم ہو جائے گا۔" ریڈ یو پر جو تلاوت نشر ہوتی ہے وہ عموماً پہلے ریکارڈ کر لی جاتی ہے بعد میں نشر کی جاتی ہے اس کا حکم وہی ہے جو شیپ ریکارڈ کی آواز کا ہے کہ وہ تلاوت صحیح نہیں، مگر ریکارڈ کرانا جائز ہے۔ حضرت مفتی صاحب "آلات جدیدہ" میں لکھتے ہیں: "اس مشین پر تلاوت قرآن پاک اور دوسرے مضمایں کا پڑھنا اور اس میں محفوظ کرانا جائز ہے"۔ (حوالہ بالا) پس اس کے تلاوت صحیح نہ ہونے سے یہ لازم نہیں آتا کہ ریڈ یو اور ٹیلی ویژن پر تصور بھی آتی ہے اور یہ شرعاً حرام ہے اور جو چیز حرام اور ملعون ہو اس کو قرآن مجید کے لئے استعمال کرنا بھی حرام ہے اور ریڈ یو کا استعمال اکثر گانے بجائے کے لئے ہوتا ہے اس لئے بعض اہل علم نے اس پر تلاوت کو بے ادبی قرار دیا ہے اور اس کی مثال ایسی ہے کہ جو برلن نجاست کے لئے استعمال کیا جاتا ہے اس میں کھانا کھاتے ہوئے ایک سلیم الفطرت شخص کو گھن آئے گی۔ چنانچہ حضرت مفتی صاحب "لکھتے ہیں:

”اگر چہ ریڈ یو کے استعمال کرنے والوں کی بدمآقی نے زیادہ تر گانے بجانے اور بدمآقی میں لگا کر کھا ہے، اسی وجہ سے بعض علماء نے اس پر تلاوت قرآن کو درست نہیں سمجھا لیکن دوسرے مفید مضامین کی بھی اس میں خاصی اہمیت پائی جاتی ہے، اس لئے یہ صحیح ہے کہ اس کو آلات لہو و طرب کے حکم میں داخل نہیں کیا جاسکتا، اور ریڈ یو کی جس مجلس میں تلاوت ہوتی ہے وہ مجلس بھی لہو و لعب اور لغوباتوں سے الگ ہوتی ہے۔“ (ص: ۱۶۲)

۳: ..... جناب کا یہ شبہ بھی سمجھ میں نہیں آیا کہ اگر شیپ ریکارڈر کی تلاوت صحیح نہیں نہ اس سے تلاوت سننے کا ثواب ہے تو گانے سننے کا گناہ بھی نہیں ہوتا چاہئے۔ کیونکہ تلاوت کے خاص شرعی احکام ہیں جو تلاوت صحیح پر مرتب ہوتے ہیں، شیپ ریکارڈ کی آواز تلاوت صحیح نہیں، محض تلاوت کی آواز ہے، چنانچہ اگر اذان شیپ کر لی جائے تو موذن کی جگہ پانچوں وقت شیپ ریکارڈ بجادیئے سے گواذان کی آواز تو آئے گی لیکن اس کو اذان نہیں کہا جائے گا نہ اس سے اذان کی سنت ادا ہوگی اسی طرح شیپ کی ہوتی تلاوت بھی تلاوت کے قائم مقام نہیں۔ لیکن شریعت نے گانے کی آواز سننے کو مطلقاً حرام قرار دیا ہے، چنانچہ ایک حدیث میں ہے کہ:

”دو آواز میں ایسی ہیں کہ دنیا و آخرت میں ملعون ہیں، ایک خوشی کے موقع پر باجہ تاشے کی آواز، دوسری مصیبت کے موقع پر نوحہ کی آواز۔“ (جامع صغير)

اس لئے گانے کی آواز خواہ کسی ذریعے سے بھی اسی جائے اس کا سنا حرام ہے، لہذا تلاوت پر گانے کی آواز کو قیاس کرنا صحیح نہیں۔

۴: ..... اور جناب کا یہ ارشاد ہے کہ: ”قرآن مجید کی آیت سجدہ خواہ کسی بھی ذریعے سے کسی مسلمان کے کانوں تک پہنچے یا وہ خود تلاوت کرے اس پر سجدہ تلاوت واجب ہو جائے گا۔“ تلاوت صحیح کی حد تک تو صحیح ہے، مطلقاً صحیح نہیں، مثلاً: کسی سوئے ہوئے شخص نے آیت سجدہ تلاوت کی، نہ اس پر سجدہ واجب ہے نہ اس کے سننے والے پر کیونکہ سونے والے کی تلاوت، تلاوت صحیح نہیں۔ اسی طرح اگر کسی پرندے کو آیت سجدہ رٹا دی گئی تو اس کے پڑھنے سے بھی سننے والوں پر سجدہ تلاوت واجب نہیں چونکہ پرندے کا پڑھنا تلاوت صحیح نہیں۔ اسی طرح اگر کسی نے آیت سجدہ تلاوت کی کسی شخص نے خود اس کی تلاوت تو نہیں سنی، مگر اس کی آواز پہاڑ یا دیوار یا گنبد سے نکرا کر اس کے کان میں پڑی تو اس صدائے بازگشت کے سننے سے بھی سجدہ تلاوت واجب نہیں ہوگا۔ الغرض اصول یہ ہے کہ تلاوت صحیح کے سننے سے سجدہ تلاوت واجب ہوتا ہے، شیپ ریکارڈ کی

آواز تلاوت صحیح نہیں، اس لئے اس کے سنتے سے سجدہ تلاوت واجب نہیں ہوتا ہے۔

۵..... آپ نے جو لاوڑا پسکر کا حوالہ دیا ہے وہ بھی یہاں بے محل ہے کیونکہ لاوڑا پسکر آواز کو دور تک پہنچاتا ہے اور مقتدیوں تک جو آواز پہنچتی ہے وہ بعینہ امام کی تلاوت و تکمیر کی آواز ہوتی ہے شیپ ریکارڈ اس آواز کو محفوظ کر لیتا ہے اب جو شیپ ریکارڈ بجا یا جائے گا وہ اس تلاوت کا عکس ہو گا جو اس پر کی گئی وہ بذات خود تلاوت نہیں، اس لئے ایک کو دوسرے پر قیاس کرنا صحیح نہیں۔

جو باتیں اس ناکارہ نے گزارش کی ہیں اگر اہل علم اور اہل فتویٰ ان کو غلط قرار دیں تو اس ناکارہ کو ان سے رجوع کر لینے میں کوئی عار نہیں ہو گی اور اگر حضرات اہل علم اور اہل فتویٰ ان کو صحیح فرماتے ہیں تو میرا مودبانہ مشورہ ہے کہ ہم عامیوں کو ان کی بات مان لینی چاہئے فقه کے بہت سے مسائل ایسے باریک ہیں کہ ان کی وجہ ہر شخص کو آسانی سے سمجھ میں نہیں آ سکتی واللہ الموفق۔

### پی آئی اے کو فلاست میں بجائے موسيقی کے تلاوت سنانی چاہئے

سوال..... میں نے طویل عرصہ قبل ایک تجویز پی آئی اے کو پیش کی تھی کہ اندر وہ ملک ہر پرواز کے شروع میں کچھ منٹ (کم سے کم) پندرہ منٹ اور پرواز کے آخری وقت میں کچھ منٹ (کم سے کم) پندرہ منٹ کے لئے قرآن کریم کی تلاوت کے شیپ مسافروں کو سنائے جائیں، کیونکہ اب تک ان وقوں میں موسيقی کی فرسودہ دھنیں سنائی جاتی رہی ہیں۔ جبکہ ان وقوں میں اگر مسافروں کو قرآن پاک کی تلاوت کے شیپ سنائے جائیں تو ان سے ایمان کو تقویت حاصل ہو گی اور سفر بخیرو خوبی گزر جائے گا۔ اور اللہ تعالیٰ کا فضل شامل سفر رہے گا۔ یہی میری تجویز جو کہ ایک اسلامی مملکت کی فضائی سروس سے متعلق ادارے کو پیش کی گئی تھی جو کہ اسلامی شاعر کی ترویج کے سلسلے میں ایک اچھی کوشش ثابت ہو سکتی ہے لیکن اس کا جواب پی آئی نے جو دیا ہے اس سے بخوبی اندازہ لگایا جا سکتا ہے کہ اس ادارے میں کس قسم کے ذہن مسلط ہیں جو یہ تو چاہتے ہیں کہ موسيقی کی دھنیں بجتی رہیں لیکن یہیں چاہتے کہ خدا کا کلام مسافروں کو سنایا جائے بلکہ یہ عذر پیش کیا جا رہا ہے کہ اس سے بے حرمتی کا اندر یا شہر ہے کیونکہ مسافروں میں سارے مسلمان تو سفر نہیں کرتے چند غیر مذہب لوگوں کے سفر کرنے کی بنا پر باقی تمام مسلمانوں کو اس نیک عمل سے محروم رکھنا تو سمجھ میں نہیں آتا ہے اگر یہی طریقہ ہے اسلامی نظام اور اسلامی سوچ رانج کرنے کا تو اس پورے پاکستان میں بھی غیر مذہب کے لوگ رہتے ہیں چنانچہ ان کی بنا پر اسلامی نظام بھی رانج نہ کیا جائے کیونکہ ہو سکتا ہے کہ اس سے بے حرمتی کا اندر یا شہر ہو یہ کمزور دلیل سمجھ میں نہیں آتی۔ براہ کرم آپ میری تجویز کا مطالعہ کریں اور اگر

میں درست ہوں تو اس کو راجح کروانے کے لئے آپ بھی کوشش کریں کہ آپ کی تحریر میری تحریر سے بہت مضبوط ہے اس کا نیک میں ضرور حصہ لیں اللہ تعالیٰ جزاۓ خیر عطا فرمائے آمین۔

جواب..... آپ کی تجویز بہت اچھی ہے۔ بے حرمتی کا اغذر تو بالکل ہی لغو اور مہمل ہے البتہ یہ عذر ہو سکتا ہے کہ شاید غیر مسلم اس کو پسند نہ کریں مگر یہ عذر بھی کچا ہے۔ قرآن کریم کی حلاوت و شیرینی کا یہ عالم ہے کہ اگر کوئی صحیح انداز میں پڑھنے والا ہو تو غیر مسلم برادری بھی اسے نہ صرف پسند کرتی ہے بلکہ اس سے لطف انداز ہوتی ہے۔ پی آئی اے کے اعلیٰ حکام کو اس پر ضرور توجہ دینی چاہئے اور موسيقی شرعاً ناجائز اور گناہ ہے اس کا سلسلہ بند کر دینا چاہئے۔ آپ کے مسائل ج ۳ ص ۲۸۸-۲۹۰۔

### بوسیدہ قرآن کریم کو فتن کرنے کے لئے لپیٹ کر رکھنا بے ادب نہیں

سوال..... زید نے پرانے قرآن بہت خستہ لکھا کر کے ایک کپڑے میں اس نیت سے باندھ کر رکھ دیا کہ اس کو کسی کنویں یا تالاب میں پھنسنا کر دیا جائے گا، اس پر زید کی بیوی نے تو ہیں قرآن کا انعام لگایا اور زید کو برادری سے خارج کر دیا، برادر کرم اس معاملہ میں شرعی حکم سے آگاہ فرمائیں۔

جواب..... جو قرآن پاک بوسیدہ ہو جائے اور استعمال میں نہ آ سکے تو اعلیٰ بات یہ ہے کہ اس کو کپڑے میں لپیٹ کر قبر بنا کر اس میں محفوظ جگہ فتن کر دیا جائے، کسی کنویں یا تالاب وغیرہ میں بھی اس طرح پھنسنا کر دینا درست ہے کہ اس کے اوراق نیچے بیٹھ جائیں اور بے ادبی نہ ہو اگر زید کا یہی مقصد تھا ”جو اوپر بیان ہوا“ تو اس نے کوئی جرم نہیں کیا، بیوی کا بدنام کرنا اور برادری کا اس کی وجہ سے برادری سے یا گاؤں سے نکالنا بھی بری بات ہے، برادری کو لازم ہے کہ زید کو گاؤں میں آنے اور رہنے والے بیوی کو بھی توبہ لازم ہے۔ (فتاویٰ محمودیہ ص ۲۵ ج ۱۲)

### جائے نماز میں قرآن شریف کو لپیٹنا

پوچھا گیا کہ جائے نماز میں قرآن شریف کو لپیٹ کر رکھ دیا جائے تو کیسا ہے؟ فرمایا جائز تو ہے مگر جائے نماز پیر رکھنے کی چیز ہے اس میں قرآن شریف کو لپیٹنا سوء ادب تو ضرور ہے۔ پوچھا گیا قرآن شریف کے اوپر کوئی کتاب رکھنا کیسا ہے؟ فرمایا بھی سوء ادب ہے الا آنکہ قرآن شریف کی حفاظت کی غرض سے ہو۔ (حسن العزیز ج ۲ ص ۲۷۲) اشرف الاحکام ص ۶۰۔

### قرآن کا حفظ و ختم فرض ہے یا سنت؟

سوال..... ہر شخص پر عمر بھر میں ایک ختم قرآن کرنا یا سننا فرض عین ہے یا سنت موکدو؟

جواب..... حفظ قرآن فرض عین نہیں بلکہ فرض کفایہ ہے تراویح میں ہر سال پڑھنا یا سننا سنت مؤکدہ ہے اور چار بار میں ایک مرتبہ ختم کرنا مستحب ہے۔ (فتاویٰ محمودیہ ص ۳۲ ج ۱۲)

### اگر غلطی سے قرآن کریم گرجائے

سوال..... اگر کسی شخص کے ہاتھوں سے غلطی سے قرآن کریم گرجائے تو اسے کیا کرنا چاہئے؟

جواب..... استغفار و توبہ کے غلطی ہو گئی۔ (فتاویٰ محمودیہ ص ۲۲ ج ۱)

### جس کمرہ میں قرآن پاک ہواں میں ہمبستری کرنا

سوال..... جس کمرہ میں قرآن پاک رکھا ہوا ہے ایک صاحب کہتے ہیں کہ اس کمرہ میں بیوی سے ہمبستری نہ ہونا چاہئے، کیا یہ صحیح ہے؟

جواب..... اگر قرآن شریف طاق یا الماری میں اوپھی جگہ حفاظت سے رکھا ہوا ہے تو اس کمرہ میں بیوی سے ہمبستری ہونے میں کوئی مضائقہ نہیں ہے۔ (فتاویٰ محمودیہ ص ۲۵ ج ۱)

### الماری میں رکھے ہوئے قرآن کی طرف پشت کرنا

سوال..... کمرہ کے دروازے کے سامنے اندر الماری میں قرآن پاک رکھا ہوا ہے، نکلتے وقت اس کی جانب پشت ہو جاتی ہے تو کیا یہ خلاف ادب ہے؟

جواب..... اگر وہ ادب و احترام کے ساتھ رکھا ہوا ہے تو اس طرح نکلتے وقت اس کی جانب پشت ہونا خلاف ادب نہیں۔ (فتاویٰ محمودیہ ص ۲۱ ج ۱)

### قرآن شریف کی طرف پیر پھیلانا

سوال..... قرآن کریم اوپھی الماری یاد بیوار کے طاق پر رکھا ہوا ہے۔ تو چار پائی پر اسی کمرہ میں اس کی طرف پیر کر کے لیٹنا کیسا ہے؟

جواب..... اگر قرآن شریف پیروں کی سیدھی میں نہیں بلکہ بلند ہے تو اس میں گنجائش ہے۔ (فتاویٰ محمودیہ ص ۲۵ ج ۱)

### چار پائی کے نیچے بکس میں قرآن مجید ہو تو چار پائی پر لیٹنا

سوال..... بکس میں قرآن مجید بند ہے چار پائی کے نیچے ہے اس پر لیٹنا جائز ہے یا نہیں؟

جواب..... ضرورت کے وقت چار پائی کے نیچے بکس میں قرآن وغیرہ رکھنے کی گنجائش ہے

اور بدون ضرورت ایسا کرنا بے ادبی ہے۔ (امداد الاحکام ص ۱۵۵ ج ۱)

### حائل شریف جیب میں رکھ کر پیشاب وغیرہ کرنا

سوال..... اگر جیب میں چھوٹا قرآن شریف ہو تو اس حالت میں پیشاب وغیرہ کرنیکی اجازت ہے یا نہیں؟

جواب..... جیب میں حائل شریف رکھ کر بیت الحلاء میں جانا یا کسی اور جگہ پیشاب کرنا جائز تو ہے لگر خلاف اولی ہے اور یہ حکم جب ہے کہ حائل شریف جیب وغیرہ میں چھپ جائے اور اگر جیب میں ہوتے ہوئے نظر آئے تو ایسی حالت میں نکال دینا ضروری ہے۔ (امداد الاحکام ص ۱۵۰ ج ۱)

### قرآن و حدیث دوسری زبانوں میں تحریر ہوں تو.....

سوال..... ۱۔ اگر قرآن کریم یا حدیث شریف یا اسم الہی بعینہ انگریزی یا کسی دوسری زبان میں لکھے ہوئے ہوں تو ان کی تعظیم ضروری ہے کہ نہیں؟

۲۔ اگر قرآن مجید یا حدیث شریف یا اسماء الہی کا ترجمہ انگریزی، ہندی یا فارسی اردو وغیرہ میں ہو تو ان کا کیا حکم ہے؟

جواب۔ ہر زبان میں لکھا ہوا قرآن یا حدیث شریف یا اسم الہی واجب الاحترام ہے، گو پورے قرآن کا اور زبان میں لکھنا جائز نہیں، مگر اس کی بے ادبی بھی جائز نہیں، بلکہ اگر کسی نے پورا قرآن فارسی یا انگریزی میں لکھا ہو تو اس کو احتیاط سے ایک طرف جہاں پاؤں نہ پڑیں وہن کر دیا جائے اور اس پر تختہ رکھ کر مٹی سے چھپا دیا جائے اور ایک دو آیت کا اردو یا فارسی و انگریزی رسم الخط میں لکھنا جائز ہے اور اس کا ادب واجب ہے۔

۲۔ ترجمہ گواصل کے برابر تو نہیں مگر بے حرمتی اس کی بھی جائز نہیں، چاہے کسی زبان میں ہو۔ (امداد الاحکام ص ۱۵۱ ج ۱)

### تاجر کتب کے لئے بلاوضو قرآن چھونے کا حکم

سوال..... میں کتابوں کی تجارت کرتا ہوں اور بسا اوقات بے وضو ہنا پڑتا ہے اور قرآن شریف خریدار کو دکھانا پڑتا ہے۔ ایسی صورت میں بلاوضو کے چھوٹکتا ہوں کہ نہیں اور جو آیتیں کتابوں میں لکھی رہتی ہیں ان آیتوں کو بغیر وضو تلاوت کر سکتے ہیں کہ نہیں؟

جواب ..... تا جروں کو بھی بذون وضو کے قرآن کا بلا اس طور چھونا جائز نہیں، رومال سے چھوئے اور چاقو یا رومال سے ورق کھول کر دکھائے، ہاتھ نہ لگائے اور جن کتابوں میں ایک دو آیت لکھی ہواں کو بلا وضو پڑھنا جائز ہے مگر موضع آیت کو ہاتھ سے چھونا جائز نہیں۔ (امداد الفتاوى ص ۱۳۹ ج ۱)

### ریاحی مریض کے لئے قرآن چھوننا

سوال ..... زید قرآن پاک یاد کرنا چاہتا ہے جو نکہ اسے تجارت کی غرض سے اکثر سفر کرنا پڑتا ہے اور وہ ریاحی مریض بھی ہے۔ تو اس صورت میں کیا وہ دو ایک مرتبہ وضو بنا کر بار بار قرآن چھو سکتا ہے یا نہیں۔  
جواب ..... صورتِ مسئولہ میں وہ شرعی معذور نہیں اس کو چاہئے کہ رومال یا تولیدہ ساتھ رکھئے اس سے قرآن کریم پکڑے بلا وضو ہاتھ نہ لگائے۔ (فتاویٰ محمودیہ ص ۲۳ ج ۱۸)

### تعلیم کے وقت معلم کا اوپنجی جگہ بیٹھنا

سوال ..... قرآن پڑھاتے وقت اگر استاد اوپنجی جگہ بیٹھا ہو اور طلباء پنجی جگہ تو یہ جائز ہے یا نہیں؟  
جواب ..... یہ بات تو ظاہر ہے کہ کوئی آدمی اپنے بڑے کی موجودگی میں اس سے اوپر نہیں بیٹھ سکتا، اور اس کو خلاف ادب تصور کیا جاتا ہے تو قرآن کی عظمت ہر چیز کی عظمت سے بڑھ کر ہے لہذا اس کی موجودگی میں اس کے اوپر بیٹھنا یقیناً خلاف ادب ہو گا، لیکن یہ اس صورت میں ہے جب کہ مجلس ایک ہو اور اگر مجلس مختلف ہو جائے تو اس سے اوپر بیٹھنے میں کوئی حرج نہیں۔ (امداد الادکام ص ۱۵۲ ج ۱)

### غیر مسلم کو قرآن پاک کی تعلیم دینا

سوال ..... اگر کوئی مسلم غیر مسلم کو قرآن پڑھائے تو جائز ہے یا ناجائز؟  
جواب ..... اگر کوئی باشر مسلم کسی غیر مسلم کو اس نیت سے قرآن پڑھائے کہ اس کو بہادیت ہو تو درست ہے، مگر اس کو تاکید کرے کہ وہ بے وضو قرآن پاک کو ہاتھ نہ لگائے۔ (فتاویٰ محمودیہ ص ۲۱ ج ۳)

### بدرجه مجبوری حاکم وقت کے پاس قرآن بھیجننا

سوال ..... ایک صاحب نے حاکم وقت کے طلب کرنے پر اپنے رشتہ داروں میں سے ایک شخص مسلم کے ہاتھ قرآن شریف کو روانہ کیا، پھر اسی شخص موصوف سے واپس منگوالیا کیا یہ فعل باعث عتاب تو نہیں؟  
جواب ..... حاکم کے مانگنے کے سبب قرآن شریف کو مجبوراً روانہ کیا ہے، اس میں اللہ تعالیٰ کے عتاب کی کوئی وجہ نہیں، حق تعالیٰ معاف فرمائے گا۔ (باقیات صالحات ص ۲۸۹)

## آیات قرآنیہ کو جلا کر دھواں لینا درست نہیں

سوال..... قرآنی آیات کو لکھ کر ان کی دھونیاں بنا کر جلانا شرعاً جائز ہے یا نہیں؟

جواب..... ان تعلیمات کو جن میں اسماء الہیہ اور آیات قرآنیہ ہوں دھونیاں بنا کر جلانا جائز ہے، کیونکہ یہ توہین ہے البتہ اگر آیات کے ہند سے ہوں تب یہ حکم نہ ہوگا۔ (خیر الفتاویٰ ص ۲۳۶ ج ۱)

## بذریعہ پارسل قرآن شریف بھیجننا

سوال..... بذریعہ پارسل قرآن شریف ڈاک سے بھیجننا کیا ہے؟ گناہ تو نہ ہوگا؟

جواب..... مجبوری اور ضرورت کی بنا پر پارسل کے ذریعہ قرآن شریف بھیجننا جائز ہے پوری احتیاط کے ساتھ پیلگ کر کے بکس میں رکھ کر روانہ کیا جائے۔ (فتاویٰ رحیمیہ ص ۳۱ ج ۶)

## جس گھر میں قرآن مجید موجود ہواں کی چھٹ پر چڑھنا

سوال..... جس گھر میں قرآن مجید رکھے ہوں اس کی چھٹ پر چڑھنا کیا ہے؟

جواب..... جس مکان کے اندر قرآن ہواں کی چھٹ پر چڑھنا جائز ہے۔ (خیر الفتاویٰ ص ۲۳۵ ج ۱)

## وستانے پہن کر بلاوضو قرآن چھوننا

سوال..... حفظ کی غرض سے قرآن کو بار بار چھوننا پڑتا ہے تو وستانے پہن کر جو خاص قرآن شریف چھونے کے لئے مخصوص ہوں بلاوضو ہاتھ لگا سکتا ہے یا نہیں؟

جواب..... چونکہ وستانے بھی پہنے ہوئے ہے اس لئے اس سے قرآن کو چھوننا جائز نہیں۔

ہاں رد مال وغیرہ سے چھوننا جائز ہے جو بدن سے الگ ہو۔ (امداد الاحکام ص ۱۵۸ ج ۱)

## قرآن مجید میں مور کا پر رکھنے کا حکم

سوال..... قرآن شریف میں مور کا پر رکھنا درست ہے یا نہیں؟

جواب..... امداد الفتاویٰ ج ۲ ص ۸۵ میں ہے کہ کوئی امر مانع نہیں لہذا جائز ہے۔ (خیر الفتاویٰ ص ۲۶۲ ج) ”اگر کوئی محض اپنا شوق پورا کرنے کے لئے بلا ضرورت رکھنے تو منع کیا جائے گا“ ممع

## کوئی نماز پڑھ رہا ہو تو قرآن آہستہ آہستہ پڑھنا چاہئے

سوال..... نمازی حضرات مسجد میں آہستہ آہستہ پڑھنا چاہئے

قرآن پڑھنا بند کر دیں یا نمازی سنت پڑھنا یا قرآن آہستہ پڑھا جائے؟

جواب..... اذان کے بعد قرآن مجید یا کوئی اور ذکراتی آواز سے پڑھنا جس سے لوگوں کی نماز میں خلل آئے درست نہیں پڑھنے والوں کو چاہئے کہ آہستہ پڑھیں۔ (خیر الفتاوى ص ۲۳۸ ج ۱)

### فرضوں کے بعد فوراً درس قرآن شروع کرنے کا حکم

سوال..... ایک امام فرائض عشاء سے فارغ ہونے کے بعد بلند آواز سے حدیث شریف کی تلاوت شروع کر دیتا ہے جبکہ جماعت میں اکثریت امام کے ساتھ فارغ ہو جاتی ہے لیکن دو تین آدمی مسبوق ہیں۔ ان کا کہنا ہے کہ امام ہماری نماز کے اختتام کا انتظار کرئے کیونکہ ہماری نماز میں خلل واقع ہوتا ہے۔

جواب..... اصل تو یہی ہے کہ درس قرآن و حدیث سنتوں اور ورتوں کے بعد شروع کیا جائے کیونکہ اس میں نہ تو فرائض و نوافل میں فصل لازم آئے گا اور نہ مقتدیوں کو اعتراض کا موقعہ ملے گا اور اگر درس ایسی نماز کے بعد شروع کیا جائے جس کے بعد غتیں نہیں تو یہ سب سے بہتر ہے اور اگر نمازوں کا اصرار ہو کہ درس سنتوں سے قبل ہی ہو تو نمازوں کے نماز سے فراغت کے بعد ہی درس شروع کیا جائے۔ (خیر الفتاوى ص ۲۵ ج ۱)

### سورہ توبہ کے شروع میں بسم اللہ پڑھی جائے

سوال..... سورہ توبہ کے شروع کرتے وقت بسم اللہ پڑھنی چاہئے یا نہیں؟

جواب..... جو شخص اوپر سے سورہ انفال کی تلاوت کرتا ہوا آئے وہ بسم اللہ نہ پڑھے لیکن جو شخص سورہ توبہ کے شروع یا درمیان سے تلاوت شروع کر رہا ہے تو اس کو چاہئے کہ بسم اللہ پڑھ کر شروع کر دے۔ (خیر الفتاوى ص ۲۶۰ ج ۱)

### قرآن کریم میں مضامین کے تکرار کی حکمت

سوال..... قرآن حکیم کے مضامین میں تکرار بہت ہے، اس میں کیا حکمت ہے؟

جواب..... نزول قرآن کا مقصد تذکیر و نصیحت کرنا بھی ہے، ترغیب و تہییب کے مضامین کا بار بار کیا جانا، نیز خداوند تعالیٰ کی بے نہایت قدرت اور اس کی صفات جلالیہ و جمالیہ کا مناسب مقامات پر تکرار کے ساتھ اعادہ نہایت ضروری ہے، اور یہ مفید بھی ہے۔ (خیر الفتاوى ص ۲۶۳ ج ۱)

”اور جب اس ذات کو حکیم تسلیم کر لیا تو ہر فعل میں حکمت ہونا یقینی ہے خواہ سمجھ میں آئے یانہ آئے غلام کے لئے حکمت کا سوال گستاخی ہے“، مَعْ

### قرآن حکیم کے پرانے گتوں کا حکم

سوال..... مجلد قرآن حکیم کے گتوں کو کیا کیا جائے جبکہ وہ ثوٹ جانے پر قرآن سے جدا ہو جاتے ہیں۔

جواب..... اگر مملوک ہیں تو دوسری جگہ ان کا استعمال جائز ہے، (خیر الفتاویٰ ص ۲۲۶ ج ۱) اور اگر وقف ہیں تو ذاتی کام میں نہ لائیں، مَعْ

### مسجد میں جمع شدہ قرآن کریم فروخت کرنا

سوال..... لوگ قرآن کریم مسجدوں میں لا کر جمع کرتے ہیں لوگ کم پڑھتے ہیں ویسے پڑھتے رہتے ہیں، کیا ان کو فروخت کر کے ان کے پیسوں کو مسجد میں خرچ کر سکتے ہیں یا کسی اور مسجد میں قرآن دے سکتے ہیں؟

جواب..... ان قرآنوں کو دوسری مسجد میں دینا جائز نہیں، اور نہ ہی ان کو فروخت کر کے ان کی قیمت مسجد کی ضرورت میں صرف کرنا جائز ہے اس لئے موجودہ جمع شدہ قرآن پاک کی تو حفاظت لازمی ہے اور آئندہ کے لئے دہنگان کو سمجھا دیا جائے کہ وہ قرآن پاک مسجد میں نہ رکھیں اور یہ اعلان کر دیا جائے کہ جو آدمی مسجد میں قرآن پاک دے گا اس کو فروخت کر کے اس کی قیمت مسجد میں استعمال کی جائے گی، پھر اس کی قیمت مسجد میں استعمال کرنا درست ہے۔ (خیر الفتاویٰ ص ۲۲۶ ج ۱)

### بذریعہ فلم تبلیغ قرآن تو ہیں قرآن ہے

سوال..... قرآنی فصوں کے بارے میں فلم بنانا جائز ہے یا نہیں؟ اور اس کی ٹوی پر نمائش جائز ہے یا نہیں؟ اور اس کو تبلیغ قرآن کہا جا سکتا ہے یا نہیں؟

جواب..... قصص قرآنیہ کی فلم سازی ایک فتنہ ہے اور ایسے فتنے یہود و نصاریٰ کی نقاوی میں یورپ سے درآمد کئے جاتے ہیں۔

ایسے فتوؤں کی ابتداء کیسی ہی حسین کیوں نہ ہو انجام گراہی کے سوا کچھ نہیں۔ لہذا ایسی فلمیں تیار کرنا اور ٹوی پر ان کی نمائش کرنا شرعاً درست نہیں۔ (خیر الفتاویٰ ص ۲۲۶ ج ۱) ” بلکہ اس میں جو آدمی بھی جس طرح تعاون دے گا ترویج میں حصہ دار بن کر خخت گناہ گار ہو گا“، مَعْ

## تفسیر کبیر میں چاند سورج کو ذی روح کہا گیا ہے

سوال..... ایک مولوی صاحب کہتے ہیں کہ تفسیر کبیر میں آیا ہے کہ بعض صوفیاء کرام کے نزدیک سورج اور چاند ذی روح ہیں، اگر واقعی تفسیر کبیر میں لکھا ہے تو آپ وضاحت فرمائیں؟

جواب..... تفسیر کبیر میں آیت کریمہ ”والقمر قدرناہ منازل حتیٰ عاد کا العرجون القديم“ کی تفسیر میں لکھا ہے کہ بعض نجومیوں نے کہا کہ ستارے زندہ ہیں اس لئے کہ اللہ تعالیٰ نے ان کے متعلق ”یسجو“ فرمایا ہے اور تسبیح کا اطلاق عاقل پر آتا ہے اس پر امام رازی فرماتے ہیں کہ اگر حیات سے مراد حیوة کی اتنی مقدار ہے جس سے تسبیح ہو سکے تو ہم بھی اس کے قائل ہیں کیونکہ تمام اشیاء تسبیح کرنی ہیں اور اگر حیوة سے مراد کچھ اور ہے تو وہ ثابت نہیں۔ (خبر الفتاوى ص ۲۲۶ ج ۱)

## جس کو کلام پاک کچایا وہ ہو کیا وہ بھی بخشش کرائے گا

سوال..... ایک حافظ بہت یکار رہتا ہے زکام اور خواب ہو جانے کا بہت بڑا مرض ہے لگاتا رہا اس مرض میں مبتلا ہے اس لئے دماغ کی کمزوری بہت ہے، صحیح یاد نہیں ہوتا، چھوٹی چھوٹی سورتیں تک یاد نہیں رہتی۔ یہ حافظ اللہ تعالیٰ کے یہاں اندھا تو نہیں اٹھایا جائے گا، قرآن دیکھ کر روزانہ پڑھتا ہے ناگہ نہیں کرتا؟

جواب..... جب وہ روزانہ دیکھ کر تلاوت کرتا رہتا ہے اور دماغ کی کمزوری کی وجہ سے محنت کے باوجود یاد نہیں ہوا تو وہ اندھا نہیں اٹھایا جائے گا اور اس کو محنت کا پورا اجر ملے گا اور امید ہے کہ وہ بخشش بھی کرائے گا۔ (فتاویٰ محمودیہ ص ۳۰ ج ۱۳)

## قرآن کے ذریعہ رفع سحر کی ترکیب

سوال..... ایک شخص پر جادو کرایا گیا، بہت عمل کیا، مگر افاقت نہیں ہوا، اب یہ بتلایا گیا کہ شیطانی عمل سے ہی دور ہو گا، اگر ایسا عمل کیا جائے تو گنجائش سے یاد نہیں؟

جواب..... یہ کہنا کہ عمل شیطانی ہی سے علاج ہوتا ہے یہ صحیح نہیں، رفع سحر جائز اعمال سے بھی ہوتا ہے، رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے سحر کو دور کرنے کے لئے معوذین نازل ہوئی تھیں، مثلاً اگر سحر کے کوچالیں روز تک سورہ فاتحہ مع بسم اللہ چینی کے برتن پر زعفران کے پانی سے لکھ کر دھو کر پلایا جائے نہار منہ تو باذن اللہ تعالیٰ شفا ہو جاتی ہے۔ (فتاویٰ محمودیہ ص ۲۹ ج ۱۲) ”مختلف نفحے ہیں اس لئے کہ مسحور بھی مختلف قسم کے ہوتے ہیں اور سحر بھی۔ اس سلسلہ میں دیکھئے ہمارا رسالہ جادو کے احکام“، مَعْ

## قراءات کے جلسے اور کانفرنس منعقد کرنا

**سوال**..... یہاں دہلی میں اجتماع قراءات کا قرار پایا ہے، جس میں نامور اور مشہور قاری حضرات تشریف لائیں گے وزراء امراء بھی شرکت کریں گے، مختلف قاری جو سنانے کے لئے تجویز کئے جائیں گے ان کی قراءات سن کر انعام بھی دیا جائے گا ایسے اجتماع میں شرکت کا کیا حکم ہے؟

**جواب**..... قرآن پاک کی عظمت سے دل بھرا ہوا، خوف و خشیت طاری ہو، بیت اللہ سے کاپنے ہوئے وعیدوں اور بشارتوں کا استحضار کر کے اس تصور سے تلاوت کرے کہ اللہ پاک کو نار ہا ہے اللہ تعالیٰ اس سے بہت خوش ہوتے ہیں، صحابہ کرام میں بھی یہ طریقہ جاری تھا۔ پیسے کمانا، اپنی تعریف و شہرت ہرگز مقصود نہ ہو، خدا نخواستہ قرآن کو روپیہ کمانے کا ذریعہ بنایا جائے، یا شہرت حاصل کرنے کے لئے پڑھائے یا راگ کے قواعد کے طور پر تو اس کی ہرگز اجازت نہیں، ایسے قاری کے ذریعہ جہنم کو دھون کایا جائے گا، اب آپ خود ہی منطبق کر لیں کہ آپ کے اجتماع کی کیاشان ہے۔ (فتاویٰ محمودیہ ص ۲۹ ج ۱)

## شبینہ کی محفلوں میں لا وڈا اسپیکر پر تلاوت، اس پر اجرت اور سجدہ تلاوت وغیرہ سے متعلق چند سوالات کے جوابات

چند سال سے سہلٹ کے اطراف میں شبینہ کے نام سے ایک نئی قسم کی مجلسیں قائم ہوتی ہیں جو عموماً مغرب سے طلوع آفتاب کے دو ایک گھنٹے بعد تک باقی رہتی ہیں..... حاضرین کی تعداد اتنی کم ہوتی ہے کہ وہاں مائیکروfon کی ضرورت ہرگز نہیں ہوتی، لیکن شاید ہی کوئی ایسی مجلس مائیکروfon سے خالی رہتی ہے، حاضرین مجلس اکثر سوتے رہتے ہیں، کوئی خرائے لیتا ہے، کوئی اوپنگتا ہے، کوئی باہر بیڑی سکریٹ پی رہا ہے، اس کی بدبو مجلس تک آتی رہتی ہے..... گھر کے لوگوں کی حالت یہ ہوتی ہے کہ بہت کم لوگ ایسے ہوتے ہیں جو ہمہ تن متوجہ ہو کر تلاوت کلام پاک سننے ہیں، اکثر لوگ اپنے خانگی امور میں مشغول رہتے ہیں۔ گھر کے سونے والوں کے لئے یہ آواز حرج عظیم ہوا کرتی ہے، واعظین حضرات تلاوت قرآن ہوتے وقت بھی چائے نوش کرتے ہیں، پان کھاتے ہیں، کبھی کبھار آپس میں گفتگو بھی کرتے ہیں، کوئی سوئے ہوئے تو کوئی بیٹھے ہوئے ہیں، بانی مجلس کی طرف سے ان کو روپے ملتے ہیں کم ہونے پر براہمی ظاہر کرتے ہیں اور کبھی پہلے سے روپے کا تصفیہ کر لیتے ہیں۔ اکثر واعظین مدارس کے مدرس ہوتے ہیں اور ان مجلسوں کا سلسلہ عموماً ماہ کا تک سے ماہ بیساکھ تک جاری رہتا ہے، سو واعظ صاحب اس تقریر کی وجہ سے مدرسہ سے غیر حاضری کے

ایام کی تنخواہ بھی لیتے ہیں۔ علاوہ ازیں طویل سات مہینے میں وقت فراغت شباب بیداری کی وجہ سے درسی کتابوں کا مطالعہ نہیں کر سکتے، بعض ایک ہی مدرسہ کے تین چار ایسے واعظ اساتذہ باہر رہا کرتے ہیں، اس سے مدرسہ کا جو تعلیمی نقصان ہوتا ہے وہ خارج عن البيان ہے۔

سوال..... ۱:- ایسی مجلس میں مائیکروfon لا کر اس کا کرایہ دینا یا جا خرچ کہا جائے گا یا نہیں؟

جواب.....:- جب مجلس کے حاضرین تک بغیر لاوڈ پیکر کے آواز پہنچ جاتی ہے تو لاوڈ پیکر لگانا "غیر ضروری" بلکہ مضر ہے لہذا ایسا سراف میں داخل ہے۔

سوال..... ۲:- ایسی مجلس کے مائیکروfon میں کلام پاک کی تلاوت جائز ہوگی یا نہیں؟

جواب..... اگر اس کی آوازان لوگوں تک پہنچتی ہے جو مجلس میں حاضر نہیں اور ان کی نیزدہ وغیرہ میں خلل اندازی ہوتی ہے یا اس سے تلاوت کلام پاک کی بے حرمتی کا امکان ہے تو مائیکروfon میں تلاوت کرنا درست نہیں۔

قال فی رد المختار و علیٰ هذَا لوقر أعلیٰ السطح والناس نیام یائِم.

(شامی ج : ۱ ص : ۵۰۹) (شامی فروع فی القراءة خارج الصلة

ج : ۱ ص : ۵۳۶ (طبع ایج ایم سعید)

سوال..... ایسی مجلس کے مائیکروfon میں سجدے کی آیات تلاوت کرنے سے مجلس سے باہر یا گھر کے لوگوں کے سنبھل سے ان پر سجدہ کرنا واجب ہو گا یا نہیں؟ بر تقدیر اول وہ لوگ اگر سجدہ نہ کریں تو تلاوت کرنے والے یا بانی مجلس پر گناہ عائد ہو گا یا نہیں؟

جواب..... واجب ہو گا اور اگر انہوں نے سجدہ نہ کیا تو اس کے ساتھ لاوڈ اپیکر لگانے والے بھی گناہ سے خالی نہ ہوں گے۔

سوال..... ۳:- کہتے ہیں کہ آداب تلاوت مجلس کے لئے محدود ہیں، جب مائیکروfon میں تلاوت ہو گی تو مجلس کی تعریف میں اور توسعہ ہو گی یا نہیں؟

جواب..... جی نہیں، مجلس تلاوت اسی جگہ کو کہا جائے گا جہاں حقیقتاً تلاوت ہو رہی ہے لہذا بلا ضرورت مائیکروfon پر تلاوت کی جائے تو باہر سنبھل والے عدم استماع وغیرہ میں معذور ہوں گے اور اس کا گناہ تلاوت کرنے والوں پر ہو گا۔

یجب علی القاری احترامہ بان لا یقرأه فی الاسواق و مواضع

الاشتغال، فاذا قرأه فيها كان هو المضيع لحرمه فيكون الائم عليه

دون اہل الاشتغال۔ (ردد المحتار ج: ۱ ص ۵۱۰) (شامی مطلب)

الاستماع للقرآن فرض كفاية ج: ۱ ص ۵۲۶ (طبع سعید)

سوال ..... تلاوت قرآن پاک کے وقت سامع کو چائے نوش کرنا، پان کھانا یا گفتگو کرنا،  
مجلس میں لیٹنا کیسا ہے؟

جواب ..... اگر تلاوت قرآن، شرائط کی رعایت کے ساتھ کی جا رہی ہو تو سامعین کا چائے پینا، پان کھانا،  
لیٹنا اور کوئی ایسا کام کرنا جس سے تلاوت کی طرف سے بے تو جہی کا اظہار ہو کراہت سے خالی نہیں۔

سوال ..... واعظ مدرس کو صاحب مجلس کی طرف سے عطیہ یا وعظ کی اجرت لے لینے  
کے بعد مدرسہ سے غیر حاضری کے ایام کی تنخواہ لینا کیسا ہو گا؟

جواب ..... اگر مدرسہ سے باضابطہ رخصت لی ہے اور وعظ پر اجرت لینے کا کوئی معاهدہ  
منتظمین مدرسہ سے نہیں ہوا تو جائز ہے۔

سوال ..... کسی مدرس صاحب کا ایسی مجلسوں میں ہمیشہ ہمیشہ جا کر مدرسہ سے غیر حاضرہ کر  
اور اکثر اوقات بغیر مطالعہ درس دے کر مدرسہ یا طلبہ کو نقصان پہنچانا کیسا ہو گا؟

جواب ..... مجلس اگر ان منکرات پر مشتمل نہ ہو جن کا ذکر سوال میں کیا گیا ہے تو کبھی کبھی اس  
میں چلنے جانے میں کوئی حرج نہیں، لیکن اس کو اس طرح روزانہ کا معمول بنالینا، اور ایسا مشغله بنا  
لینا کہ مطالعہ کی فرصت نہ ملے جس سے مدرسہ کا نقصان ہو درست نہیں، اس صورت میں ان کی  
تنخواہ حلال طیب نہ رہے گی۔

سوال ..... واعظ صاحب کو عطیہ یا وعظ کی اجرت لے لینے کے بعد اخروی ثواب کی امید  
باتی رہتی ہے یا نہیں؟

جواب ..... وعظ اگر اجرت لینے کے مقصد سے نہیں کیا گیا تو اللہ سے امید رکھنی چاہئے خواہ  
منتظمین وعظ کچھ ہدیہ عطیہ دے دیں۔ واللہ سبحانہ اعلم (فتاویٰ عثمانی ج ۱ ص ۱۸۸)

**قرآن کی ہر سطر پر انگلی پھیرنا اور بسم اللہ پڑھنا**

سوال ..... ۱- قرآن کریم کی ہر سطر پر انگلی پھیرنا اور بسم اللہ پڑھنا کیسا ہے؟ تم کا یا عدم علم  
قرآن کی وجہ سے ایسا کرنا کیسا ہے؟

۲- اس طریقہ کو ختم قرآن سے تعبیر کرنا کیسا ہے؟

- ۱۔ اگر وظیفہ کے لئے ایسا عمل کیا جائے تو جائز ہو گا یا نہیں؟
- ۲۔ اگر جائز ہے تو محض امر دینی کے لئے یاد نیوی کے لئے بھی، نیز حصول دولت جب کہ ضرورت سے زائد ہو امر دینی ہو گا یاد نیا وی؟
- جواب ..... ہر طریق پر انگلی پھیرنا، اور بسم اللہ پڑھنا غلط ہے، محض بسم اللہ پڑھنے کا ثواب مستقل ہے۔
- ۳۔ اس طریقہ کو ختم قرآن کہنا غلط ہے۔ ۴۔ اگر کوئی وظیفہ ایسا ہو تو گنجائش ہے۔
- ۵۔ خلاف دین کسی غرض کا حاصل کرنا اور اس کے لئے وظیفہ پڑھنا درست نہیں، غیر شرعی امور سے تو بچنے کا حکم ہے، ضرورت سے زائد ناموری کے لئے دولت حاصل کرنا امر دینی ہے، اور غیر شرعی ہے۔ (فتاویٰ محمودیہ ص ۲۲ ج ۵)

### قرآن شریف بھول جانے پر وعدید

- سوال ..... ایک شخص نے قرآن کریم حفظ کیا تھا، لیکن غفلت سے بھول گیا، اب ضعیفی میں اس کو خیال ہوا، لیکن یاد نہیں ہوتا، اگر اس کے بجائے نفل نمازوں کی کثرت کرے تو کیا اس وعدید سے بچ سکتا ہے؟ جو یاد کر کے بھلا دینے میں ہے، یاد کرنے میں لگا رہنا بہتر ہے یاد ہو یا نہ ہو؟
- جواب ..... وہ وعدید اس وقت ہے کہ دیکھ کر پڑھنے پر بھی قادر نہ ہو بذل الحجود ص ۲۶۶ ج ۱ (فتاویٰ محمودیہ ص ۳۱ ج ۱) ”اس لئے شخص مذکور وعدید کا مستحق نہیں“، مع

### قرأت قرآن پر اجرت کا حیله

- سوال ..... زید کسی کے واسطے قرآن شریف پڑھنے کے بعد گیارہ روپے طلب کرتا ہے اور کہتا ہے کہ چونکہ ہم نے وقت خرچ کیا اور ہمارے کام کا نقصان ہوا اس لئے عوض لیتا ہوں، کیا یہ حیله درست ہے؟
- جواب ..... یہ لینا بھی ناجائز اور دینا بھی ناجائز ہے جن مسائل میں فقهاء نے حیله کی اجازت دی ہے، یہ ان میں سے نہیں، اور نہ اس میں حیله کی ضرورت ہے، جس کی بنا پر اجازت دی جائے۔ (فتاویٰ محمودیہ ص ۳۷ ج ۱۲) ”اگر یہ قرآن نہ پڑھے دینی کچھ حرج نہیں“، مع

### قرآن پاک کی قسم کھانا

- سوال ..... قرآن پاک کی قسم کھانا کیسا ہے؟
- جواب ..... ”قرآن پاک کی قسم کھانا نہیں چاہئے، لیکن اگر کھالے گا تو منعقد ہو جائے گی، اور اس پر قسم ہی کے احکام مرتب ہوں گے۔ (فتاویٰ محمودیہ ص ۲۱ ج ۱۵)

## نابالغ سے ختم کرانا

سوال..... ہمارے یہاں گھروں میں ختم شریف کراتے ہیں، بہت سے بچے ناپاک کر جس کو ناپاکی کی تمیز نہیں ہے وہ بھی پڑھتے ہیں قرآن میں کئی جگہ سجدہ آتا ہے وہ ایک مرتبہ بھی سجدہ نہیں کرتے اس طرح پر ختم کرانا درست ہے یا نہیں؟

جواب..... جو بچے نابالغ ہوں ان پر سجدہ تلاوت و احباب نہیں، جب وہ قرآن کریم پڑھتے ہیں تو ان کو بھی ثواب ملتا ہے بڑوں کے ذمہ ہے پاکی، ناپاکی کی تمیز سکھائیں میت کو ثواب پہنچانا بہت اچھا ہے، لیکن بغیر رسم کے دہم، چہلم وغیرہ نہ ہو، اخلاص کے ساتھ ہو، رسم کی پابندی مقصود نہ ہو، ورنہ گناہ ہو گا۔ (فتاویٰ محمودیہ ص ۲۱ ج ۱۵)

## ختم قرآن پر دعوت کرنا

سوال..... میرے بچے نے قرآن شریف حفظ کر لیا ہے، میرا ارادہ ہے کہ ایک ترقی بی جلسہ کر کے شیرنی تقسیم کر دوں، ایسا کرنے سے کوئی قباحت تو نہیں؟

جواب..... قرآن کریم اللہ پاک کی بہت بڑی دولت ہے اس کا حفظ کر لینا بہت بڑی دولت ہے، حضرت عمر فاروقؓ نے جب سورہ بقرہ یاد کی تھی تو ایک اونٹ ذبح کر کے احباب و غرباء کو کھلادیا تھا، اس لئے سلف صالحین میں اس کی اصل اور نظری موجود ہے، لیکن شیرنی تقسیم کرنے سے رسم کی صورت اختیار کر لی تو اور پریشانی ہو گی، اس لئے بہتر یہ ہے مخفی طور پر غرباء کو ان کی ضرورت کی اشیاء دیدی جائے، بچے نے جہاں ختم کیا ہے وہاں پڑھنے والے بچوں اور ان کے اساتذہ کو شیرنی وغیرہ تقسیم کر دی جائے اور مدرسہ کی امداد کر دی جائے۔ (فتاویٰ محمودیہ ص ۵۲ ج ۱۲)

## ختم قرآن پر دعوت کرنا جائز ہے اور تحفتناً کچھ دینا بھی جائز ہے

سوال..... ہمارے معاشرے میں جب بچے قرآن ختم کرتا ہے تو آمین کرائی جاتی ہے، جس میں رشتہ داروں کو کھانا کھلایا جاتا ہے اور ختم کروانے والے کو تحفتناً کچھ دیا جاتا ہے کیا یہ اسلام میں جائز ہے؟ کیونکہ اس میں ریا کاری کا پہلو بھی آتا ہے۔

جواب..... ختم قرآن کی خوشی میں کھانا کھلانے کا کوئی حرج نہیں، حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے جب سورہ البقرہ ختم کی تھی تو اونٹ ذبح کیا تھا، اسی طرح اگر محبت کی بنا پر بچے کو کوئی ہدیہ یا تحفہ دے دیا جائے اس کا بھی مضاف تھے نہیں لیکن ہمارے یہاں اکثر تکلفات خلاف شرع کے جاتے ہیں اور ان میں اخلاص و محبت کے بجائے ریا کاری اور رسم پرستی کا پہلو ہی نہیاں ہوتا ہے۔ (آپکے مسائل ج ۲ ص ۸۶)

**تین دن سے کم میں قرآن مجید ختم کرنا**

سوال..... تین دن سے کم میں قرآن کو ختم کرنے کی کراہت حدیث ترمذی سے ثابت ہوتی ہے، مگر بعض اکابر فقهاء سے یہ امر ثابت ہے؟

جواب..... کراہت کسی حدیث سے ثابت نہیں بلکہ یہ ہے کہ ایسے پڑھنے میں تمام نہیں ہوتا مگر پڑھنے میں شوال بلا کراہت ہے۔ (فتاویٰ رشید یہ ص ۱۹۲ ج ۱)

### مکان کی تعمیر پر قرآن کریم ختم کرنا

سوال..... زیداً ایک نیا مکان تعمیر کر رہا ہے، اس کی خیر و برکت کے لئے ایک ختم قرآن کرانا چاہتا ہے، کیا یہ شرعاً جائز ہے؟

جواب..... خود اہل خانہ اور احباب اس میں قرآن پاک کی تلاوت کر لیں اور دعا کر لیں کہ حق تعالیٰ اس میں خیر و برکت عطا فرمائیں اس میں رہنے والے کو طاعات کی توفیق دے، اتباع سنت عطا فرمائیں گناہوں سے محفوظ رکھ، شیاطین اور پڑو سیوں کے شرور سے حفاظت فرم۔ (فتاویٰ محمود یہ ص ۲۲ ج ۱۶)

”نئے مکان نئی دوکان میں قرآن خوانی کی رسم خوب چل گئی ہے جو قابل ترک ہے“ ممع

### ختم کے لئے مجلسیں قائم کرنا

سوال..... لوگ شوال کی خاطر قرآن کریم ختم کرتے ہیں اور ختم کے بعد کچھ سورتیں اور صل علی نبینا صلی علی کر بمنا صل علی محمد صلی اللہ علیہ وسلم پڑھتے ہیں، نیز یہ لوگ تبارک پڑھواتے ہیں اور نہ پڑھنے والے کو ذلیل کرتے ہیں ان کا خیال ہے کہ ایسی مجلس میں تمام انبیاء اولیاء کی ارواح موجود ہوتی ہیں، اس لئے اس مجلس سے انٹھ کر نماز کے لئے بھی نہیں جانا چاہئے۔

جواب..... ختم کا یہ طریقہ مسنون نہیں ہے، اس کو ضروری سمجھنا اور اس کی وجہ سے فرض قضا کر دینا جائز نہیں، اس طریقہ کو بند کر دینا چاہئے، نیز تبارک پڑھنے پڑھوانے کا طریقہ بھی ثابت نہیں، اس کا ترک بھی ضروری ہے۔

ای طرح تمام انبیاء و اولیاء کی ارواح کا آنا بھی بے دلیل ہے، اور یہ بات کہ اس مجلس سے نماز کے لئے بھی انٹھ کر نہیں جانا چاہئے۔ بے دلیل ہے فریضہ نماز اللہ تعالیٰ کا فرض کیا ہوا ہے، اس کی ادائیگی سے کوئی چیز نہیں روک سکتی۔ (کفایت الحفیظ ص ۱۵ ج ۲)

## ختم کے بعد کھانا کھلانا

سوال بہت سے لوگ اجماع کر کے قرآن پڑھاتے ہیں یا میتم خانے سے بچوں کو بلا کرانے سے پڑھاتے ہیں ایسا کرنا کیسا ہے؟ اور پڑھنے کے بعد بچوں کو کھانا کھلائے ہیں یا نہیں؟

جواب..... قرآن شریف پڑھ کر ثواب پہنچانا ثواب کا کام ہے، لیکن اس کے لئے جمع اکٹھا کرنا اور پڑھنے والوں کو کھانا کھلایا جائے ہرگز ثابت نہیں، یہ کھانا پڑھنے کی اجرت میں آتا ہے اور اجرت کے تحت پڑھنے پر ثواب نہیں، بلکہ گناہ ہوتا ہے۔ (فتاویٰ محمودی ص ۲۲ ج ۵)

## لیسین شریف کا ختم کرانا

سوال..... بہت سی عورتیں اپنی تکمیل حاجات کے لئے ۳۱ بار یا اے بار لیسین شریف پڑھ کر ۳۱ کا ثواب حضور صلی اللہ علیہ وسلم کو اور سب کو پہنچا کر اپنے واسطے دعا کرتی ہیں یہ کیسا ہے؟

جواب..... سورہ لیسین شریف ۳۱ بار یا اے بار پڑھ کر اگر دعا کرنے کا عمل مفید اور تحریب سے ثابت ہو تو درست ہے مصائب دور کرنے کے لئے اصل عمل حقوق اللہ اور حقوق العباد کا ادا کرنا ہے اور گناہوں سے پر ہیز اور سنت کی اشاعت کرنا ہے۔

## ایمان کے شکر میں ختم کرنا

سوال..... اپنے ایمان کوتازہ اور شکرانہ میں ایک جگہ جمع ہو کر قرآن شریف پڑھیں تو جائز ہے یا نہیں؟

جواب..... ایمان کا شکر یہ تو ایمان کے تقاضوں پر چلتی ہے عمل کرنا ہے نہ کہ ختم کرنا۔

فی نفسہ قرآن پاک کی تلاوت یا سورہ لیسین کی تلاوت میں دینی دینیوی بہت فائدے ہیں۔

(فتاویٰ محمودی ص ۲۲ ج ۵)

## قرآن پڑھنے کے بعد دعوت کھانا

سوال..... اگر کوئی کسی کے گھر قرآن پڑھنے جائے تو اسے اپنی خوشی سے کچھ دیدیں، کھانا کھلائیں یا خود مقرر کرے تو کیسا ہے؟

جواب..... ایصال ثواب یا اس جیسے مقاصد کے لئے قرآن مجید پڑھنے پر کچھ بھی لینا جائز نہیں، خواہ پہلے سے مقرر کر لیا جائے یا دینا معروف ہو اور پڑھنے پڑھانے والے یہ سمجھتے ہوں کہ ضرور دیں گے ایسے ہی پڑھنے کے بعد کھانا کھانے سے بھی احتراز مناسب ہے۔ (خیر الفتاویٰ ص ۲۲۵ ج ۱)

## قاعدہ یسرا القرآن پڑھنا، پڑھانا

سوال..... بچوں کو ابتداء میں قاعدہ یسرا القرآن پڑھایا جاتا ہے۔ جس کا مصنف ایک قادر یانی شخص ہے، یہ جائز ہے یا نہیں؟ کیونکہ یہ قاعدہ بہ نسبت دوسرے قاعدوں کے آسان ہے۔ علی ہذا غیر مترجم قرآن یسرا القرآن مطبوعہ قادر یان مسلمانوں کو پڑھنا جائز ہے یا نہیں؟

جواب..... اس قاعدہ اور قرآن مجید کو تعلیم کے لئے استعمال کرنے میں کوئی حرج نہیں بشرطیکہ قاعدہ اور قرآن مجید کے ساتھ قادر یانی مشن کی تبلیغ اور تعریف کا مضمون چھپا ہوانہ ہو، (اغایت الحفتی ص ۱۲ ج ۲) ”اور نہ پڑھانا بہر حال اولی ہے جیسا کہ دیگر مفتیان کرام کی رائے یہی ہے“، مُع

## مدارس و مکاتب اور ان کا نظام

### مدارس کا نظام کیسا ہونا چاہئے؟

سوال..... مدرسہ اسلامیہ کا نظام و ضبط کیسا ہو؟ اس کا دستور العمل کیسا ہو؟ نیز امام مسجد کی چھٹی میں تxonah و بلا تxonah کس قدر رہنی چاہئے؟

جواب..... دارالعلوم کا نظام چھپا ہوا ہے، اس کو منگا کر دیکھ لیں اس کے علاوہ ارباب مدرسہ حدود شرع میں جو معاملہ طے کر لیں درست ہے، امام سے جو بھی معاہدہ ہو جائے حسب صواب دید درست ہے اس کا لحاظ کر لیا جائے کہ نہ امام کو تنگی ہونے نمازیوں کو نہ مسجد غیر آباد ہو۔ (فتاویٰ محمودیہ ص ۲۹۱ ج ۱۵)

## مدرسہ کے کام میں اپنے سامان کا ضائع ہو جانا

سوال..... مدرسہ کے کام سے کہیں گئے اور اپنا ذلتی سامان کو گیا تو کیا مدرسہ سے مطالبه کر سکتے ہیں؟

جواب..... نہیں (فتاویٰ محمودیہ ص ۱۲۵ ج ۱۳) ”ہاں اگر کسی مدرسہ کے اصول و ضوابط میں اس امر کی وضاحت کی گئی ہو تو گنجائش ہے“، مُع

## مدرسہ کے سفیر کا دھوکہ دینا

سوال..... اگر زید کسی بڑے ادارے میں اس شرط پر سفیر ہے کہ رمضان میں کبھی اس ادارے کے کام کو نہیں چھوڑے گا اور دستور کا پابند رہے گا لیکن زید دھوکہ دے کر بغیر استغفار نہ چلا گیا، اور مدرسہ کے خلاف پروپیگنڈہ کیا، کہیں مدرسہ کے نام کا چندہ کیا، تو کیا ایسا شخص قابل لعن و طعن نہیں ہے؟ اور اس سے تxonah و بلا پس لینا درست ہے یا نہیں؟

جواب..... اگر واقعہ اسی طرح ہے تو وہ شخص بہت ہی قابل ملامت ہے جس مدرسہ کا مال لیا ہے اس سے واپس لیا جائے غیر حاضرہ کر جو تخلوہ ای ہے وہ بھی واپس لی جائے۔ (فتاویٰ محمودیہ ۲۷ ج ۱۵)

### مسجد کی آمدنی سے مدرسہ میں چندہ دینا

سوال..... مسجد کی فاضل رقم سے مدرسہ کی امداد کی شرعاً گنجائش ہے یا نہیں؟ جبکہ مسجد کے پاس فاضل ہے اور مسجد کی جانب سے امداد نہ ہونے کی صورت میں مدرسہ کا متاثر ہونا ضروری ہے۔

جواب..... اگر اوقاف مسجد میں مدرسہ چلانے کے لئے کوئی مدقر نہیں کیا بلکہ مغض مسجد کے مصالح کے لئے وقف کیا ہے تو اس کی آمدنی سے مدرسہ میں خرچ کرنے کی اجازت نہیں ہے۔

(فتاویٰ محمودیہ ص ۲۷ ج ۱۲)

### مسجد کے حجرہ میں مدرسہ کے مدرس کا قیام کرنا

سوال..... مسجد کی دیوار سے متصل کرہ ہے اور یہ کرہ مسجد کی ملکیت ہے، اس میں جانے کے لئے مستقل راستہ نہیں ہے مسجد کی چھت پر سے گزرا پڑتا ہے ایسے کرہ میں مدرسہ کے مدرس کا قیام کرنا کیسا ہے؟

جواب..... مسجد کا کرہ مسجد کے خادم استعمال کر سکتے ہیں دوسرے لوگ استعمال نہیں کر سکتے، ہاں اگر مسجد سے متعلق مدرسہ ہو تو پھر مدرسین بھی استعمال کر سکتے ہیں، جبکہ مسجد کے خدام کو اس کی ضرورت نہ ہو اور خالی پڑا ہو، مسجد کے اوپر بلا عذر شرعی چڑھنا مکروہ ہے لہذا کرہ میں جانے کے لئے دوسرا راستہ بنانا چاہئے۔ جب تک دوسرا انتظام نہ ہو تو یہاں سے جانے کی گنجائش ہے۔ (فتاویٰ رحیمیہ ص ۶۲ ج ۶)

### بے پردگی کے ساتھ عورتوں کو تعلیم دینا

سوال..... ایک بولوی صاحب ہائی سکول میں تعلیم دیتے ہیں پردہ کا کوئی خاص انتظام نہیں ہے، اتنا ہے کہ ان کے اعضاء ڈھکے رہتے ہیں، اور چہرہ کھلا رہتا ہے۔

جواب..... اس طرح تعلیم دینے کی اجازت نہیں۔ (فتاویٰ محمودیہ ص ۱۵ ج ۲۷)

### مرد استاذ کا عورتوں کو قرآن مجید پڑھانے کی عملی تربیت دینا

سوال..... خواتین اساتذہ کو ناظرہ قرآن مجید پڑھانے کی عملی تربیت مرد استاذ سے دلوائی جاسکتی ہے یا نہیں، جبکہ استاذ اور شاگرد کے درمیان کسی قسم کا پردہ بھی حائل نہ ہو؟ تیزیہ کہ کیا اس سلسلے میں یہ عذر معقول ہے کہ خواتین کی تربیت کے لئے خواتین اساتذہ موجود نہیں ہیں، لہذا مرد اساتذہ سے تعلیم دلوائی جارہی ہے۔

جواب..... اگر ناظرہ تعلیم دینا اس قدر ضروری ہے تو کیا پرده کا خیال رکھنا اس سے زیادہ ضروری نہیں؟ ایک ضروری کام کو انجام دینے کے لئے شریعت کے اتنے اہم اصول کی خلاف ورزی سمجھ میں نہیں آتی، اگر ناظرہ تعلیم اس قدر اہم ہے اور یقیناً ہے تو پرده اور دیگر اسلامی اور اخلاقی امور کا خیال رکھتے ہوئے کسی دیندار، متقدی اور بڑی عمر کے بزرگ سے چند عورتوں کو ناظرہ تعلیم کی تربیت اس طرح دے دی جائے کہ آگے چل کر وہ خواتین دوسری عورتوں کو اس تعلیم کی تربیت دے سکیں۔

### نامحرم حافظ سے قرآن کریم کس طرح پڑھے؟

سوال..... مولانا صاحب! قاری صاحب سے جو کہ نامحرم ہوتا ہے، اگر کوئی لڑکی ان سے قرآن پاک حفظ کرنا چاہے تو آپ قرآن و سنت کی روشنی میں یہ بتائیں کہ گناہ تو نہیں ہوگا؟ کیونکہ میری کزن قاری صاحب سے قرآن شریف حفظ کر رہی ہے۔

جواب..... نامحرم حافظ سے قرآن کریم یاد کرنا، پرده کے ساتھ ہو تو گنجائش ہے، بشرطیکہ کسی فتنے کا اندیشہ نہ ہو، مثلاً دونوں کے درمیان تہائی نہ ہو اگر فتنے کا احتمال ہو تو جائز نہیں۔

### قریب البلوغ لڑکی کو بغیر پردوے کے پڑھانا درست نہیں

سوال..... مرابقہ لڑکی کو قرآن مجید پڑھانا کیسا ہے؟ آج کل جو حفاظ کرام یا مولوی صاحبان مسجد میں بیٹھ کر مرابقہ لڑکیوں کو پڑھاتے ہیں، ان کے لئے کیا حکم ہے؟

جواب..... قریب البلوغ لڑکی کا حکم جوان ہی کا ہے، بغیر پردوے کے پڑھانا موجب فتنہ ہے۔

**نکاح کے موقع پر مدرسہ کے لئے روپیہ لینا (آپ کے مسائل ج ۲ ص ۲۹۶)**

سوال..... نکاح کے موقع پر نکاح پر دعویٰ کرنے کے مسجد و مدرسہ کے لئے روپیہ لیتے ہیں یہ جائز ہے یا ناجائز؟ یا رسم ہونے کی وجہ سے دیتے ہیں۔

جواب..... نکاح کے موقع پر نکاح پر دعویٰ کرنے کے زبردستی مدرسہ کے لئے روپیہ لینا جائز نہیں، وہ بخوبی دیں تو جائز ہے پابندی رسم کی وجہ سے مجبور اور اسی تباہی درست نہیں۔ (فتاویٰ محمودیہ ج ۱۵ ص ۲۵۵)

### ذمہ دار کو مدرسہ کے لئے پیسہ دیا، اس نے کھالیا

سوال..... زید نے مدرسہ یا مسجد میں یا کسی بھی نیک کام میں روپے دئے اور امانت دار نے وہ روپیہ کھالیا اور حساب نہیں لگایا، تو کیا دینے والے کو ثواب ملے گا؟

جواب..... زید کو ثواب ملے گا درمیان میں کھانے والوں کی کپڑہ ہوگی۔ ان پر ضمان لازم ہو گا۔ (فتاویٰ محمودیہ ص ۲۶۷ ج ۱۵)

### مدرسہ کاروپیہ تبلیغ پر خرچ کرنا

سوال..... مدرسہ کاروپیہ تبلیغ میں خرچ کرنا جائز ہے یا نہیں؟

جواب..... جو روپیہ مدرسہ میں طلباء کے کھانے کپڑے کے لئے دیا گیا ہے اس کو تبلیغ میں باہر بھیج کر خرچ نہ کیا جائے۔

تنبیہ:- یہی حکم مدرسہ کے غلہ اور دیگر سامان کا ہے کہ اس کو بھی طلباء کے علاوہ تبلیغ جماعت والوں پر خرچ نہ کیا جائے، مگر یہ کہ دینے والا سامان دیتا ہوا بخوبی اجازت دے دے تو درست ہے۔ حوالہ بالا۔

### مدرسہ کی روشنائی اور قلم سے خطوط لکھنا

سوال..... اکثر اوقات سکول سے ملی ہوئی روشنائی و قلم سے خطوط لکھنے کا اتفاق ہوتا ہے یہ امر کیا ہے؟ آیا متعارف میں داخل ہو کر جائز سمجھا جاسکتا ہے؟ اگر ناجائز ہے تو اب تک اس فعل کے ارتکاب کا کیوں کردا رک کیا جائے؟

جواب..... میں نے سنائے کہ روشنائی و قلم چونکہ ایک انداز سے ملتا ہے اگر فوج رہے واپسی کا مطالبہ نہیں۔ اگر کمی رہے تو ذمہ داری نہیں۔ اگر صحیح سنائے تو اس سے خط لکھنا جائز ہے۔ (ادا الفتوی ۳۵۳ ج ۳)

### مدرسہ چلانے کے لئے سینما اور عرس کرنا

سوال..... اردو اسکول کی مالی حالت کمزور ہے، اس لئے خیرات کے نام سینما کا شو چلانا اور قوالي کرانا اور اس سے جو آمدی ہوا اس کو اردو اسکول یا مدرسہ میں لگانا کیا ہے؟

جواب..... مدرسہ چلانے کیلئے سینما یا اس قسم کی کوئی چیز کرنا اور اس سے رقم حاصل کرنا جائز نہیں، ہرگز ہرگز ایسا نہ کریں۔ (فتاویٰ محمودیہ ص ۱۳۵ ج ۱۲) ”مالی حالت خواہ کتنی ہی کمزور ہو جائے یہ حرام کام نہ کیا جائے“، مدعی۔

### بلا تشوہ اور بطور قرض مدرسہ کاروپیہ لینا

سوال..... مجبوراً مدرسہ کاروپیہ قرض لیا اور نیت کی کہ ضرور ادا کروں گا اس کے بعد بلا تشوہ چند ماہ کام کیا۔ اور گھر میں ظاہر کیا کہ ہم تو بلا تشوہ کے کام کر رہے ہیں ”گویا کہ قرض میں وضع کر دیں گے“، تو

تخریج نہ لینے کا روپیہ قرض میں محض بمحاجاۓ گایا نہیں، بلکہ مقر و من کا انتقال اور مدرسہ ختم ہو چکا۔  
جواب ..... پڑھانے کا معاملہ نہیں کیا گیا، تخریج مقرر نہیں کی گئی، اس لئے اس قرض کو محض  
کرنے کا حق نہیں۔ یہ مدرسہ میں بلا تخریج کام کرنا تبرع و احسان ہے، اس کا اجر ملے گا وہ خرچ شدہ  
روپیہ قرض ہے ورشا اگر ادا کرنا چاہیں تو ادا کر دیں ”وہ مدرسہ چونکہ ختم ہو چکا اس لئے“ دینی مدرسہ  
میں جہاں مناسب ہو دے دیں۔ (فتاویٰ محمودیہ ص ۱۳۶ ج ۱۲)

### مدرسہ کا روپیہ پھولوں کے ہار میں خرچ کرنا

سوال ..... ایک مہمان کی مہمان نوازی کے لئے پھولوں کا ہار اور دوسرا چیزیں لانے کے  
لئے متولی نے مدرسہ کے موذن صاحب کو سور و پے دیے وہ موذن سے گم ہو گئے، اب وہ روپے  
کس کے ذمہ ہیں؟

جواب ..... اگر پوری حفاظت کے بعد موذن سے گم ہو گئے تو موذن پر ضمان لازم نہیں بلکہ  
جن کے روپے تھے ان کے گئے البتہ مسجد یا مدرسہ کے روپیوں کو پھولوں کے ہار میں خرچ کرنا جائز  
نہیں، ایسا کرنے سے ضمان لازم ہے، پس جتنا روپیہ بے محل خرچ کرنے کے واسطے دیا گیا تھا اس کا  
ضمان ادا کیں دیں اور وہ مسجد یا مدرسہ میں جس کا روپیہ تھا داخل کر دیں۔ (فتاویٰ محمودیہ ص ۱۶۱ ج ۱۲)

### مدرسہ کے لئے وقف شدہ عمارت کو تبدیل کرنا

سوال ..... ایک اسلامی مدرسہ میں ایک موقوفہ مکان ہے جس کا کرایہ ۵۰/۷۱ اماں ہے اور وہ  
اس قدر رختہ حال ہے کہ کسی وقت بھی منہدم ہو سکتا ہے، ہر سال اس کی مرمت وغیرہ میں اس کی آمدنی  
سے زائد خرچ ہوتا ہے، ادارہ کے پاس اتنا پیسہ نہیں ہے کہ اس کو اس نو تعمیر کر سکے، کیا ایسی صورت میں  
اس موقوفہ مکان کو نیچ کر اس کی قیمت سے کوئی دوسرا جائیداد خریدی جا سکتی ہے؟ اور اس موقوفہ مکان کا  
نام دیا جا سکتا ہے؟ اندازہ کیا گیا ہے کہ اس مکان کی اتنی قیمت مل سکتی ہے کہ اس سے خریدی ہوئی  
جائیداد تقریباً ایک سور و پے ماہانہ پر اٹھے گی۔

جواب ..... بلکہ اس کی مرمت میں اس کی آمدنی سے زائد خرچ ہوتا ہے اور جدید تعمیر کی  
گنجائش نہیں تو اس کی منفعت مفقود ہے ایسی حالت میں اس کو فروخت کر کے اس کی جگہ  
دوسرامکان وقف کر دیا جائے تو درست بلکہ قابل تحسین ہے خاص کر جب کہ نو خرید کردہ مکان  
سے آمدنی نسبتہ زیادہ ہو گی۔ (فتاویٰ محمودیہ ص ۱۶۲ ج ۱۲)

## مدرسہ کے کمرہ میں ملازم کے بچوں کو رکھنا

سوال..... مدرسہ اسلامیہ میں اہلیہ کو رکھنا حرام ہے یا حلال؟ بعض لوگ حرام بتلاتے ہیں۔

جواب..... ملازمت کے لئے مدرسہ کی طرف سے مکان کا بھی معاملہ ہے تو اس کو اپنے بچوں اور اہلیہ کو مدرسہ کے مکان میں رکھنا شرعاً درست ہے، جو اس کو ناجائز کہتا ہے وہ غلط کہتا ہے پر دہ کا لحاظ بہر حال ضروری ہے۔ (فتاویٰ محمودیہ ص ۱۶۸ ج ۱۳)

## مدرسہ کو سفر کی اجازت دے کر پھر منع کر دینا

سوال..... اجازت لے کر زید نے مہتمم مدرسہ سے ملکت روائی بنا لیا، ملکت بن جانے پر مہتمم مدرسہ نے سفر سے بسلسلہ چندہ انکار کر دیا، اور رخصت دینے کا وعدہ کر لیا، سفر کے روز عین وقت پر رخصت سے بھی انکار کر دیا، اگر زید نے اپنے ذاتی صرف سے سفر کر لیا تو زید شرعاً مجرم ثابت ہو گا یا نہیں؟ مہتمم صاحب کا بعد وعدہ کے عین وقت پر انکار جرم ہے یا نہیں؟ صورت بالا میں زید کو برخاست کرنا صحیح ہے یا نہیں؟

جواب..... اگر مصالح مدرسہ کے پیش نظر سفر سے منع کیا ہے تو یہ بھی صحیح ہے البتہ ملکت کی واپسی میں جو پیسہ خرچ ہوا وہ مہتمم صاحب دے دیں، پھر حسب وعدہ رخصت دینا مہتمم صاحب کے ذمہ تھا، لیکن اگر عین وقت پر مانع قوی پیش آنے کی وجہ سے رخصت نہیں دی، تو وعدہ خلافی کے مجرم نہیں اور اس سفر کے کام کا معاوضہ بھی پانے کا حق نہیں۔

مدرسہ کے خیرخواہ کا معمولی بے عنوانی کی وجہ سے الگ کر دینا غلط ہے پھر اچھا آدمی میسر نہیں ہوتا، لیکن جس کی ذات سے فتنہ پیدا ہوتا ہو بعد تحقیق کے اس کو الگ کر دینا لازم ہے ذاتی تعلقات کی بنیاد پر ایسے آدمی کو مدرسہ میں رکھنا خیانت ہے۔ (فتاویٰ محمودیہ ص ۱۶۹ ج ۱۳)

## غیر مسلم کی امداد دینی مدرسہ میں لینا

سوال..... ایک کافر دین کے مدرسہ میں کچھ امداد کچھ کپڑے اتنا جیا روپیہ کی کرنا چاہتا ہے تاکہ وہ امداد غریب طلبہ و مسکینوں پر خرچ کر دی جائے، اس کا لینا جائز ہے یا نہیں؟

جواب..... اگر ثواب سمجھ کر دیتا ہے اور غالب گمان یہ ہے کہ اہل مدرسہ یاد گیر مسلمانوں پر اپنے احسان کا اظہار نہیں کرے گا نہ کسی اور مضرت کا اندیشہ ہے تو جائز ہے۔ (فتاویٰ محمودیہ ص ۱۶۹ ج ۱۳)

## مدرسہ میں بارات کا قیام کرانا

**سوال** ..... ہمارے دو مدرسے ہیں ایک بڑا ایک چھوٹا، چھوٹے مدرسے میں بارات کے قیام کا سلسلہ ہے اور بڑے مدرسے میں دس پندرہ بچے تعلیم پاتے ہیں، ہم غریب و نادار ہونے کی وجہ سے قربانی، فطرہ اور خیرات کی رقم اس چھوٹے مدرسہ پر مسافرخانہ کے لحاظ سے لگانا چاہتے ہیں۔ یہ جائز ہے یا ناجائز؟

**جواب** ..... چھوٹا مدرسہ جو خالی پڑا ہے اس میں مہمانوں کے قیام کا کچھ کراچی یا جائے اور وہ رقم بڑے مدرسے میں جو آباد ہے خرچ کی جائے۔  
فطرہ اور چرم قربانی مسافرخانہ کی تغیری میں صرف کرنا جائز نہیں۔ (فتاویٰ محمودیہ ص ۳۷۴ ج ۱۲)

## پولیس کا قیام مدرسے کے کمروں میں کرانا

**سوال** ..... گورنمنٹ کہتی ہے کہ چھٹی کے موقع پر آپ کے مدرسے میں پولیس کے قیام و طعام کا انتظام رہے گا بند خالی کمروں میں پولیس کا رہنا جائز ہے کہ نہیں؟

**جواب** ..... مدرسہ پڑھنے پڑھانے والوں کے لئے وقف ہے غیر متعلق لوگوں کا وہاں قیام و طعام غرض واقف کے خلاف ہے۔ اس لئے اجازت نہیں، اس کا انتظام دوسرا جگہ کیا جائے، ہاں اگر مدرسہ ہی کے مصالح کے لئے ہو تو اجازت ہے۔ (فتاویٰ محمودیہ ص ۲۱۳ ج ۱۲)

”ای پر دوسرے لوگوں کے قیام و طعام کو قیاس کیا جاسکتا ہے“ متع

## صدر مدرسہ کاغذین کے اتهام پر حساب نہ دینا

**سوال** ..... صدر مدرسہ حساب دینے سے کترار ہے ہیں اور کہتے ہیں کہ ادارہ کی تشکیل میں میری ذاتی کوششوں کا نتیجہ ہے مجھ سے کوئی حساب نہیں لے سکتا، جس سے لوگوں کو غبن کا یقین ہو گیا کیا ایسے ادارہ سے تعلقات ختم کر لینا موجب گناہ ہے؟

**جواب** ..... صدر صاحب کا دعویٰ مذکور صحیح نہیں، وہ محض وکیل ہیں، مالک نہیں، انہیں حساب دینے سے گریز نہیں کرنا چاہئے، خاص کر جبکہ ان پر غبن کا شہر کیا جا رہا ہے۔ اور اس مقصد کے لئے حسن تدبیر اور فہماش سے کام لے کر ان پر اخلاقی زور بھی ڈالا جائے اور ادارہ سے تعلقات ختم نہ کیا جائے۔  
تنبیہ: بلا دلیل شرعی کسی کو مہتمم کرنا بھی معصیت ہے۔ (فتاویٰ محمودیہ ص ۲۲۰، ۲۲۲ ج ۱۲)

## مدرسہ کی آمدنی سے امارت شرعیہ کی امداد کرنا

سوال..... ایک مدرسہ کی آمدنی سے دوسرے مدارس یا امارت شرعیہ کا تعاون جائز ہے یا نہیں؟

جواب..... ایک مدرسہ کی وقف آمدنی دوسرے مدرسہ یا امارت شرعیہ کے تعاون میں صرف کرنا جائز نہیں ہے۔ (امداد الفتاویٰ ص ۸۵ ج ۲)

## مدرسہ و مسجد کے لئے سرکار سے قرض لینا کیسا ہے؟

سوال..... سیاہ سے مسجد کو نقصان پہنچا ہے تو مسجد و مدرسہ کے لئے سرکار کی طرف سے لوں یعنی قرض لینا کیسا ہے؟

جواب..... سرکاری قرض جس میں سودو بینا پڑتا ہے اس کا لینا جائز نہیں ہے۔ (فتاویٰ رسمیہ ص ۷۷ ج ۶)

”سودی قرض لینا دینا جائز نہیں خواہ سرکار سے لیا جائے یا غیر سرکار سے اور مدرسہ و مسجد کے

لئے لیا جائے یا اپنے لئے“ مدع

## دینی مدارس میں سرکاری امداد کا حکم

سوال..... جس گاؤں میں مدرسہ اسلامیہ قائم ہو، مگر گاؤں والے امداد نہیں کرتے ہیں، بلکہ بڑ کے بھی بڑی مشکل سے اکٹھے ہوتے ہیں تو ایسی صورت میں سرکاری بورڈ سے امداد لینا جائز ہے یا نہیں؟

جواب..... گاؤں والوں کو مدرسہ اسلامیہ کی امداد ضرور کرنا چاہئے۔ بورڈ سے امداد لینے میں اگر یہ خیال ہو کہ مدرسہ کو سرکار اپنے قبضہ میں کر لے گی۔ اپنی تعلیم جاری کرے گی اور دینی تعلیم یا بالکل بند کر دے گی، یا مختصر برائے نام جاری رکھے گی تو سرکار سے امداد نہیں لینا چاہئے اور اگر تعلیم کی جانب سے اطمینان ہو اور بھی کسی قسم کا شرعی نقصان نہ ہو تو درست ہے، اور اس کا کام میں لانا جائز ہے۔ (فتاویٰ محمودیہ ص ۲۲۷ ج ۶)

## سرکاری مدرسہ میں دینی کتابیں پڑھنا

سوال..... گورنمنٹ مدرسہ عالیہ سلہٹ میں علوم دینیہ مثل تفسیر بیضاوی، وجلالین شریف و مشکلوۃ شریفہ ہدایہ شرح وقایہ پڑھنا جائز ہے یا نہیں؟ اور اس مدرسہ کو جا گیر دینا موجب ثواب ہے یا عذاب؟

جواب..... ان کتابوں کا مدرسہ مذکور میں پڑھنا سب جائز ہے، تخفواہ وظیفہ لینا بھی درست ہے اور جا گیر دینے میں تو کوئی شبہ ہونہیں سکتا کہ مسلمان کا مسلمان کی مدد کرنا ہے، البتہ اگر طلبہ یا مدرس کو کسی

اور غیر مشرع پر مجبور کیا جائے تو پھر یہ استعانت بھی ناجائز ہے۔ (امداد الفتاویٰ ص ۲۵ ج ۲)

### مدرسہ کے پیسوں سے مہمان نوازی کرنا

سوال..... مدارس میں کبھی کسی عالم کو بلا یا جاتا ہے یا وہ خود شریف لاتے ہیں اسی طرح کبھی کسی مدرسہ کے ہمدرد کو مدرسہ کے مفاد کے پیش نظر دعوت دے کر بلا یا جاتا ہے تو ان مہمانوں پر مدرسہ کے خزانے میں سے خرچ کر سکتے ہیں یا نہیں؟ اور کبھی آنے والے بزرگ سے لوگ استفادہ کی نیت سے مدرسہ آ جاتے ہیں تو آنے والے کو مدرسہ کا کھانا کھلا سکتے ہیں یا نہیں؟

جواب..... صورت مسئولہ میں اگر چندہ دہنگان کی اجازت اور رضامندی صراحتہ یاد لالہ ہو تو ان مخصوص لوگوں کی مہمان نوازی جس کی ذات سے مدرسہ کو معتقد بفع کی توقع ہو درست ہے ورنہ مہتمم اور اہل شوری اپنے پاس سے خرچ کریں۔ (فتاویٰ احیاء العلوم ص ۲۷۲ ج ۲)

”اہل مدرسہ اگر اپنے مصارف کی عام اشاعت کر دیں اور اس میں ایک مصرف یہ بھی ہو تو یہ بھی اجازت حاصل ہونے کا ایک آسان طریقہ ہے“، مع

### تحقیق متعلق جلسہ ہائے متعارفہ مدارس

سوال..... ایک مہتمم صاحب نے جلسہ انعام طلبہ میں شرکت کی درخواست کی تھی اس پر تحریر فرمایا:

جواب..... بڑی غرض ان جلسوں کے انعقاد کی دو معلوم ہوتی ہیں، فراہمی چندہ اپنی کارگزاری کی شہرت یا یوں کہتے کہ مدرسہ کی وقت و رفتہ جس کا حاصل حب جاہ لکھتا ہے۔ جس سے نصوص کثیرہ میں نہی وارد ہوئی ہے، ہر چند کہ مال و جاہ اگر دین کے لئے مقصود ہوں تو نہ موم نہیں، مگر کلام اسی میں ہے کہ ایسے موقع پر یہ امور دین کے لئے مقصود ہیں یاد نیا کے لئے گونس تاویل کر کے دین کے لئے بتلاتا ہے مگر اللہ تعالیٰ نے ہر قصد کے لئے ایک معیار بنایا ہے جس سے صحت یا فساد قصد معلوم ہوتا ہے سو ان موقع میں جہاں تک غور کیا جاتا ہے، علامت طلب دنیا کی غالب معلوم ہوتی ہے، تفصیل اس کی یہ ہے کہ اگر دین مقصود ہو تو اس کے اسباب و طرق میں بھی کوئی امر خلاف حق تعالیٰ نہ کیا جاتا اور جب ایسے امور اختیار کئے جائیں اس سے صاف معلوم ہوتا ہے کہ دنیا مقصود ہے۔ (امداد الفتاویٰ ص ۲۵ ج ۲)

”یہ بات حضرت مجدد عظیم حکیم الامت تھانویؒ کے زمانہ کی ہے اور اب تو تفاخر و تحسد وغیرہ ترقی پر ہیں۔ اپنے اپنے کام کا صرف تعارف نہیں ہوتا، دوسروں کی تحقیر بھی ہوتی ہے“، مع

## مدرسہ میں پر او یڈنٹ فنڈ

**سوال**..... ایک ادارہ میں ملازمین کے مشاہرہ سے پانچ فیصد ماہانہ پر او یڈنٹ فنڈ کے نام سے وضع کر لیا جاتا ہے اور وضع شدہ رقم میں ادارہ کی طرف سے دوفی صد کا اضافہ کر کے ملازم مذکور کے نام رقم جمع کر لی جاتی ہے۔ جب ملازم مدرسہ چھوڑ کر جانے لگتا ہے تو جمع شدہ رقم اس کو دیدی جاتی ہے۔ کیا یہ اقدام شرعاً درست ہے؟

**جواب**..... درست ہے ”ملاحظہ ہو امداد الفتاوی ج ۳ ص ۱۲۹ اکفالت امفتی ج ۸ ص ۹۳“ نظام الفتاوی ص ۲۱۳، الحاق۔ میرا جواب اس صورت میں ہے جبکہ ملازمین اپنی جزو تنوہ کے کثانے پر راضی ہوں۔ (فتاویٰ احیاء العلوم ص ۲۷۲ ج ۱)

## مدارس میں یوم عاشورہ کی تعطیل کا حکم

**سوال**..... ۹ محرم کو اس اطراف کے بہت سے بچے پڑھنے نہیں آتے اور بعض طوعاً و کرہًا شریک درس ہوتے ہیں۔ اس صورت میں ان تاریخوں میں تعطیل کرنا کیا ہے؟ زید کہتا ہے کہ ان دنوں میں روزہ مسنون و مستحب ہے، پس روزہ رکھ کر اس کے ضمن میں تعطیل کر دی کردار جائے جیسا کہ رمضان میں تعطیل ہوتی ہے۔ عمر رواضی کے ساتھ تکہہ کی وجہ سے منوع کہتا ہے؟

**جواب**..... روزہ کی فضیلت یوم عاشورہ میں ثابت ہے، لیکن تعطیل رواضی کا شعار ہے جس سے اجتناب لازم ہے، رہار روزہ رکھ کر تعطیل کرنا، اور اس کا سبب روزہ قرار دینا بھی محض حیلہ ہے ذی الحجہ کے ۹ دن ۱۵ شعبان، شوال کے چھ دن ہر ماہ میں ایام بیض، اور پیر و حمرات کے روزوں کا ثبوت ہے، کہاں تک رمضان کی حرص کر کے تعطیل کی جائے گی۔ (فتاویٰ محمودیہ ص ۲۰۹ ج ۱۰)

## کبدی کا مقابلہ شرط کے ساتھ، اور اس کا انعام مدرسہ میں

**سوال**..... کبدی کی ثیمیں آپس میں مقابلہ کرتی ہیں جس میں ہر ثیم فیس ادا کرتی ہے اور پھر وہ روپیہ کی دینی مدرسہ میں دیدیتے ہیں کیا ایسی رقم مدرسہ میں خرچ کرنا درست ہے؟

**جواب**..... ہار جیت کا معاملہ اگر دونوں طرف سے ہوتا جائز ہے ایسی رقم کی واپسی ضروری ہے جس سے لی ہے، اسی کو دیں، مدرسہ وغیرہ میں نہ دیں، اگر ہار جیت کی رقم کا معاملہ ایک طرف سے ہے مثلاً اس طرح کہ اگر فلاں ثیم جیت گئی تو دوسرا ثیم کو اتنی رقم دے گی، اگر ہار گئی تو کچھ نہیں، یا کوئی تیرا شخص

انعام کا وعدہ کر لے کہ جو شیم جیت جائے گی اس کو انعام دیا جائے گا یہ جائز ہے اور ایسی رقم کا مدرسہ میں صرف کرنا بھی جائز ہے۔ (فتاویٰ محمودیہ ص ۱۲۱ ج ۱۲)

### مدرسہ چلانے کے لئے مجلس میلاد میں شرکت

سوال..... زید نے ایک مدرسہ قائم کیا، جہاں اہل بدعت ہیں، خود بدعت سے گریز کرتا ہے۔ مگر اس مصلحت سے کہ اگر بدعت میں شرکت نہ کی تو یہ لوگ مدرسہ میں پچھے نہیں بھیجنیں گے، ان کی بدعت میں شرکت کرے تو کیسا ہے؟ بعض لوگ حاجی صاحبؒ کے بارے میں کہتے ہیں کہ آپ نے مصالح کے پیش نظر قیام کی اجازت دی؟

جواب..... زید کے لئے مصالح مدرسہ کی خاطر ان مجالس بدعت میں شرکت کرنا جائز نہیں، یہ ایسا ہو گیا جیسا کہ باجا بجا کر لوگوں کو جمع کیا جائے اور پھر انہیں نماز کی طرف دعوت دی جائے، اس کی اجازت نہیں، ہمارے علم میں نہیں کہ حاجی صاحبؒ نے کسی مدرسہ کو چلانے کے لئے قیام کی اجازت دی ہو۔ (فتاویٰ محمودیہ ص ۲۳۲ ج ۱۳)

### فلم ایکٹر کی آمدنی مسجد و مدرسہ میں

سوال..... فلم ایکٹر ہے صوم و صلوٰۃ کا پابند ہے، بخوبی کارخیر میں چندہ دینا چاہتا ہے، مسجد اور مدرسہ کے لئے اس کا چندہ دینا کیسا ہے؟

۲۔ ایسے شخص کے پاس ارائیں مدرسہ کو چندہ لینے کے لئے جانا چاہئے یا نہیں؟

جواب..... ناجائز آمدنی کا پیسہ نہ مسجد کے لئے قبول کیا جائے اور نہ مدرسہ کے لئے اس کا غباء پر صدقہ کرنا ضروری ہے، جو غریب بالغ لڑکے یا غریب آدمی کے نابالغ لڑکے مدرسہ میں پڑھتے ہیں وہ اس کا مصرف ہیں۔ ۲۔ بالکل نہ جائیں۔ (فتاویٰ محمودیہ ص ۲۹۸ ج ۱۲)

”جائز بھی نہیں اور غیرت دینی کے بھی خلاف ہے“ م&ع

### صدر مدرسہ کے انتقال پر اس کی تصویر مدرسہ میں لگانا

سوال..... تائب صدر کا انتقال ہو گیا، اب ممبران مدرسہ اس کا بہت بڑا فوٹو انجمن کے ہال میں لگانا چاہتے ہیں کیا یہ جائز ہے؟

جواب..... ہرگز ہرگز اجازت نہیں، بت پرستوں نے ابتداء اپنے بڑوں کے نام بطور یادگار بنائے تھے پھر ان کی پرستش کرنے لگے، فوٹو بھی تصویر ہے۔ جس مکان میں تصویر ہو وہاں ملائکہ نہیں آتے۔

مصورین کو بہت شدید عذاب ہوگا۔ (فتاویٰ محمودیہ ص ۳۲۵ ج ۱۲) ”ملائکہ سے مراد رحمت کے ملائکہ ہیں“ مئع

### ساجد مدارس کا بیمه اتنا رنا

سوال..... ہمارے یہاں تشدید پندوں کو جب کبھی موقعہ ملتا ہے تو وہ ”بدیسوں“ کے مکان دوکان، ساجد اور مدارس کو نقصان پہنچاتے ہیں، کبھی جلا بھی ڈالتے ہیں، شیشے توڑلاتے ہیں، اگر ہم اپنی عبادت گاہوں ”ساجد و مدارس“ کا بیمه اتنا رنا چاہیں تو جائز ہے یا نہیں؟ ”از بر طانیہ“

جواب..... مذکورہ پریشان حالی میں بیمه اتنا رنے کی گنجائش ہے اور اس کا منشاء بھی مناسب ہے کہ مخالفین نقصان پہنچانے سے باز رہیں گے کہ ان کو معاوضہ مل جائے گا تو نقصان پہنچانا بیکار ہو گا مگر جو رقم بیمه کے ضمن میں ادا کی گئی ہے وہ رقم، مسجد و مدرسہ اور عبادت گاہوں کی ہو گی اور زائد رقم غرباء کو قسم کرنا ہو گی اگر ضرورت پڑ جائے تو مسجد و مدرسہ اور عبادت گاہوں کی بیت الخلاء پیشاب خانہ، غسل خانہ میں بھی لگا سکتے ہیں، تخواہ وغیرہ اچھے کام میں استعمال نہیں کر سکتے۔ (فتاویٰ رحیمیہ ص ۲۶ ج ۲)

### مدارس چرم قربانی کا مصرف ہیں

سوال..... مدارس میں جو قیمت چرم قربانی داخل کی جاتی ہے، اس کو مدرسہ کے تصرف میں لانا بصورت حیلہ جائز ہے۔ یا بغیر حیلہ؟

جواب..... اس سے طلبہ کو نقد کھانا، کپڑا جوتا، کتاب وغیرہ تملیک کا دینا بغیر حیلہ کے بھی درست ہے بشرطیکہ وہ مستحق ہوں یعنی صاحب نصاب اور سیدنہ ہوں اور مدرسین کو تخواہ میں دینا، تعمیر میں صرف کرنا، وقف کے لئے کتابیں وغیرہ خرید کرنا بغیر حیلہ تملیک کے درست نہیں۔

(فتاویٰ محمودیہ ص ۳۸ ج ۱۱)

### مدرسہ کے پڑوسی کی دیوار میں نزاع، اور اس کا تصفیہ

سوال..... ایک اسلامی مدرسہ کی تعمیر ہو رہی تھی، اس وقت ذمہ داران مدرسہ نے برابر کے مکان والے سے کہا کہ تم اپنی کچی دیوار کو پختہ بنالو، کیونکہ ہم کو اس طرف غسل خانہ وغیرہ بنانے ہیں ایسا نہ ہو کہ دیوار کو کوئی نقصان پہنچے، اس نے جواب دیا کہ میں دیوار کو تو پختہ نہیں بنواؤں، مگر دیوار کی جگہ آپ کو دے سکتا ہوں آپ اس کو پختہ بنالیں، مدرسہ کے ذمہ دار اس پر راضی ہو گئے مگر کہا کہ اس سے تمہیں فائدہ ہو گا، اس لئے دیوار کا نصف خرچ تو تم کو دینا ہو گا مگر صاحب مکان نے انکار کر دیا، کہا کہ اچھا مزدوری میں جو پچاہ روپیہ خرچ ہو گا اس کا نصف ”۲۵“ روپیہ تو ضرور دینا ہو گا۔ اس پر صاحب مکان

راضی ہو گیا۔ تعمیر کے وقت دیوار میں مکان کی جانب انگلیٹھی اور الماریاں بھی فریقین کی رضامندی سے تیار ہو گئے، لیکن بعد مدت کے تازعہ ہو گیا، مدرسہ والے کہتے ہیں کہ دیوار مدرسہ کی ہے، لیکن صاحب معاملہ نے دیوار میں سابقہ معاملہ کی بنیا پر دیوار کے اوپر اپنا لینزٹر اٹھادیا ہے، کیا صاحب مکان کا یہ عمل درست ہے؟ اگر نہیں تو تصفیہ کی کیا شکل ہو گی کہ صاحب مکان کو بھی نقصان نہ ہو؟

جواب..... جب مکان والے نے دیوار مدرسہ کے لئے دیدی تو وہ جگہ مدرسہ کی ہو گئی، پھر اہل مدرسہ کا اس سے اینٹوں کی قیمت یا مزدوری کا مطالبہ کرنا غلط تھا، اب بہتر صورت یہ ہے کہ جس قدر مزدوری اس سے لی تھی وہ اس کو واپس کر دیں اور وہ اپنی دیوار کسی وقت ہٹانا چاہے تو اس کے لینزٹر کو نقصان نہ پہنچے اور مدرسہ کی دیوار پر اس کا کوئی تصرف حق باقی نہ رہے۔ (فتاویٰ محمودیہ ص ۲۷۲ ج ۱۵)

### طلباء کو مدرسہ کی رقم سے انعام دینا

سوال..... کیا مہتمم مدرسہ چندہ کی رقم سے طلباء کو ان کی محنت پر انعام دے سکتا ہے یا نہیں؟

جواب..... جس طرح طلباء کو وظیفہ دے سکتے ہیں اسی طرح چندہ کی رقم سے طلباء کو ان کی محنت اور امتحان میں کامیابی پر انعام بھی دے سکتے ہیں (فتاویٰ محمودیہ ص ۲۸۱ ج ۱۵) "کوئی امر مانع نہیں"، "مَعْ

### ادارہ کو مخالف گروپ کی تباہی سے بچانے

#### کے لئے کیا صورت اختیار کی جائے؟

سوال..... ایک شخص "مہتمم صاحب" نے مخالف پارٹی کو پریشان کرنے کے لئے پولیس میں رپورٹ اور مقدمہ بازی شروع کر دی ہے۔ اپنے اثر و رسوخ کو استعمال کر کے لوگوں کو دباتا ہے۔ بعض کی آبروریزی کرتا ہے، پولیس کو روپیہ کھلاتا ہے۔ اور خود بھی ایک ہزار روپیہ ماہانہ ہڑپ کرتا ہے لوگوں کو اس کے ظلم سے بچانے کے لئے کچھ حضرات کہتے ہیں کہ اس پر بھی مقدمہ چلا�ا جائے۔ خواہ جھوٹی گواہی ہی دینی پڑے۔ کیا یہ عمل درست ہو گا؟

جواب..... جو چیز حرام اور معصیت ہے وہ سربراہ کے حق میں بھی حرام اور معصیت ہے اور کارکنوں مجرموں عوام کے حق میں بھی حرام ہے ادارے کو تباہی سے بچانا سب کی ذمہ داری ہے مگر اس کے لئے غلط طریق اختیار نہ کیا جائے۔ مناسب یہ ہے کہ دونوں فریق مل کر کسی کو تالث مقرر کر لیں اور اس کے فیصلہ پر آمادہ ہو جائیں۔ پھر وہ سب کے بیان لے کر حالات کی تحقیق کر کے جو کچھ فیصلہ کرے اس کو قبول کر لیں خواہ سربراہ کے موافق ہو یا مخالف اس طرح انشاء اللہ نے اعْتَدَ عَذَابًا لِّكُلِّ أَذْنَابٍ۔ (فتاویٰ محمودیہ ص ۲۸۱ ج ۱۵)

### مدرسہ کے روپیہ سے تجارت کرنا

سوال..... مدرسہ کے سیکرٹری صاحب نے مدرسہ مفاد کے لئے تجارت کی نیت سے کافی ہزار روپیہ مدرسہ کے فنڈ سے لے کر آلوخرید کر برف گھر میں رکھ دئے، مگر بیچنے کے وقت سولہ سوروپے کا نقصان ہوا، کیا سیکرٹری صاحب کا یہ فعل درست تھا؟

جواب..... مدرسہ کا روپیہ سیکرٹری کے پاس امانت ہے، اس سے تجارت کرتا جائز نہیں، جتنا نقصان ہوا اس کا ضمان سیکرٹری پر لازم ہوگا، اگر وہ روپیہ زکوٰۃ کا تھا، تو انی مقدار زکوٰۃ دینے والوں کو واپس کرے۔ اگر وہ لوگ پھر دیں کہ اس کو طلباء پر خرچ کر دو تو مستحق طلباء کے لئے اس روپیہ سے کھانے کپڑے کا انتظام کر دے۔ (فتاویٰ محمودیہ ۲۸ ج ۱)

### مدرسہ میں کھیل کی چیزیں بچوں کے پاس ہوں تو کیا کرے

سوال..... بعض بچے کھیل کی چیزیں مدرسہ میں لے آتے ہیں، تو ان کو زجر اسٹاڈ یکھ کر واپس نہ کریں، تاکہ ان کی اصلاح ہو تو کیا حکم ہے؟

جواب..... ایسی چیزیں قیمت والی ہوں تو ان کو ضائع کر دیں اور قیمت اپنے پاس سے بچوں کو دے دیں۔ (فتاویٰ محمودیہ ۲۹ ج ۱۵)

### مدرسہ کے ڈھیلوں کا سفر میں استعمال

سوال..... اپنے مدرسہ کے اتنے بچے کے ڈھیلے ہم طالب علم سفر میں استعمال کر سکتے ہیں، اگر متولی اجازت دے تو وہ شرعاً اجازت سمجھی جائے گی یا نہیں؟

جواب..... یہ ڈھیلے مدرسہ کے استعمال کرنے کے لئے ہیں سفر میں لے جانے کے لئے نہیں۔ اجازت کے متعلق تحقیق کیجئے کہ خود متولی کو اجازت دینے کا حق ہے کہ نہیں۔ (فتاویٰ محمودیہ ۲۹ ج ۱)

”مطلوب یہ ہے کہ خود متولی کو اجازت دینے کا شرعاً حق نہیں“، متع

### غیر آباد مسجد کا سامان مدرسہ یا مسافر خانہ میں لگانا

سوال..... ایک نئی مسجد تیار ہو رہی ہے، اس کے قریب ایک پرانی مسجد شکستہ حالت میں ہے تو اس مسجد کو توز کر اس کے ملبے سے نئی مسجد کے قریب مدرسہ یا مسافر خانہ یا امام و موزون کے رہنے کے لئے جائز ہے یا نہیں؟ اسی طرح مسجد کا ایک مکان جو وقف ہے اور اس کی آمدنی مسجد میں خرچ

ہوتی ہے۔ تو اس مکان میں اس ملبوہ یا اس کی قیمت لگاسکتے ہیں یا نہیں؟

**جواب**..... جو مسجد غیر آباد ہو چکی ہے، وہاں نماز پڑھنے کی کوئی صورت باقی نہیں رہی، اس جگہ کو محفوظ کر دیا جائے وہ ہمیشہ مسجد ہی رہے گی۔ اس کا سامان دوسری مسجد میں منتقل کر دیا جائے، اگر وہ وہاں کار آمد نہ ہو تو ارباب حل و عقد کی رائے سے اس کو فروخت کر کے قیمت دوسری مسجد میں صرف کر دی جائے، لیکن مسجد کا سامان بلا قیمت مدرسہ یا مسافر خانہ وغیرہ میں صرف کرنا درست نہیں، اگرچہ وہ مسجد کے قریب ہی ہو۔ (فتاویٰ محمودیہ ص ۵۰۳ ج ۱)

### بچوں سے نعت پڑھوانا

**سوال**..... تعلیم کی غرض سے چھوٹے چھوٹے بچوں سے صحیح کے وقت نعت حضور پاک پڑھوایا جاتا ہے تاکہ بچوں کو شوق ہو اور دوسرے بچے تعلیم کے لئے آئیں، یہ شرعاً درست ہے یا نہیں؟

**جواب**..... حضرت نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم پر صلوٰۃ وسلام مستقل عبادت ہے، بچے اور بڑے سب ہی پڑھا کریں، مگر ادب و احترام کا تقاضہ یہ ہے کہ ہر ایک تھائی میں جدا گانہ بینچ کر پڑھنے آواز ملا کر جس میں گانے اور قوالی کا طرز پیدا ہو جائے نہ پڑھیں، نعت کا بھی یہی حال ہے، ترانے کے طور پر پڑھنے سے اس میں لہو و لعب کی شان پیدا ہو جاتی ہے، اس سے پوری احتیاط لازم ہے۔ (فتاویٰ محمودیہ ص ۲۳۳ ج ۷)

### باجے والوں کی آمدنی مدرسہ میں لینا

**سوال**..... مدرسہ کی جائیداد کے کرایہ دار اکثر ایسے ہیں جن کا کام باجا بنانے، یا فروخت کرنے کا ہے، دو تین کرایہ داروں کی اور تجارت بھی ہے، ایسی صورت میں جائیداد کا کرایہ آتا ہے اس سے مدرسہ کے اخراجات و تنوّع اور مدرسین وغیرہ میں استعمال کرنا جائز ہے یا نہیں؟

**جواب**..... باجا بنانا، فروخت کرنا مکروہ ہے، اس کی آمدنی حرام کے درجہ میں نہیں، مکروہ کے درجہ میں ہے، مجموعی کرائے کی آمدنی کو ضروریات مدرسہ میں صرف کر سکتے ہیں۔ (فتاویٰ محمودیہ ص ۲۳۶ ج ۷) ”یہ حکم فی نفسہ ہوا و یہ ذمہ داران کو چاہئے کہ ایسے کاموں کے لئے دوکان کرایہ پرندیں“، ممتع

### موقوفہ کتب کو ایک مدرسہ سے دوسرے مدرسہ میں منتقل کرنا

**سوال**..... ایک قدیم مدرسہ میں بہت سی کتابیں ہیں، اس وقت وہ بند ہے، کوئی بھی فائدہ نہیں ہو رہا ہے، تو کیا مدرسہ ثانی کا معلم ان سے استفادہ کر سکتا ہے؟ یا دوسرے مدرسہ میں جو جاری

ہے ان کو دیدیا جائے، کیا حکم ہے؟ بعد استفادہ کے واپسی ضروری ہے؟  
 جواب..... واقف مہتمم مدرسہ اور دیگر اصحاب رائے باہمی مشورہ کر کے ان کتب کو ایسے مدرسہ میں منتقل کر سکتے ہیں جہاں ان سے استفادہ بھی کیا جائے اور دیکھ سے بھی حفاظت ہو جائے واقف کا مقصد بھی فی الجملہ پورا ہو دوسرے مدرسہ میں پڑھنے والا قابلِطمینان ہو کہ کتابیں واپس کر دے گا تو اس کو استفادہ کے لئے دینا بھی درست ہے۔ (فتاویٰ محمودیہ ۲۳۰ ج ۷۱)

### طلباء کی امداد کرنا، اور ان کو محبوب کہنا

سوال..... زید ایک ہمدرد قوم ہے بہت سے طلاباء و طالبات کی خود بھی امداد کرتا ہے اور دوسروں سے بھی کراتا ہے۔ کیا زید کا یہ عمل قابل طعن ہے، کیا ان لڑکے اور لڑکیوں کو زید کا غلام، لونڈی، پیوی، معشوق، اور محبوب بولنا صحیح ہے؟

جواب..... جو شخص محض اللہ تعالیٰ کو خوش کرنے کے لئے علم دین حاصل کرنے والے طلاباء و طالبات کی اعانت کرتا ہے۔ اپنی نفسانی خواہش کے پیش نظر نہیں رکھتا تو اللہ کے نزدیک اس کا رتبہ بہت بلند ہے اور بہت بڑے اجر و ثواب کا مستحق ہے، اس کے لئے طعن و ملامت کا فقط بولنا جائز نہیں، بے بنیاد الزرام اور تہمت لگانا حرام اور گناہ کبیرہ ہے۔ (فتاویٰ محمودیہ ص ۲۷۳ ج ۱۵) ”ہمدرد قوم کے لئے بھی ضروری ہے کہ ایسا طریق اختیار نہ کرے جو طعن کا باعث ہو“ (م۴)

### نامزد متوالی کا مدرسہ سے علیحدہ ہو جانا

سوال..... ایک واقف نے حسب ذیل شرائط کے ساتھ اپنا مکان میمن جماعت کے پرداز کیا تھا۔

۱۔ مدرسہ میں اہل سنت والجماعت کے بچوں کو تعلیم دی جائے۔

۲۔ تعلیم کی کوئی فیس نہ لی جائے۔

۳۔ مدرسہ میں انگریزی تعلیم نہ دی جائے، میمن برادری نے اس سے تعلق ختم کر دیا ہے اور مدرسہ چھ ماہ سے بند پڑا ہے۔ کیا کسی بھی اہل سنت برادری کو وہ مدرسہ پرداز کیا جاسکتا ہے؟

جواب..... جو حضرات بھی قرآن کریم اور دینی تعلیم کا انتظام کر سکیں، ان کے حوالہ کر دیا جائے تاکہ واقف کو ثواب پہنچتا رہے اور مدرسہ جاری ہو جائے۔ (فتاویٰ محمودیہ ص ۲۳۲ ج ۱۵)

### مزار کا پیسہ مسجد اور مدرسہ میں خرچ کرنا

سوال..... زائرین جو مزار کے خدام کو عطا یہ دے کر جاتے ہیں اس کا زبردستی دوسرے

کاموں ”مثلاً مدرسه“ میں صرف کرنا جائز ہے یا نہیں، کیونکہ یہاں ایک گروہ مزار کے پیسے کو مدرسہ کے کام میں خرچ کرنا چاہتا ہے؟

جواب ..... زائرین جو پیسے خادم مزار کو صاحب مزار کی خدمت اور تعلق کی بناء پر دے کر جاتے ہیں وہ خدام مزار کا ہے اس کو جرم مدرسہ کے واسطے لینے کا کسی کو حق نہیں۔ (فتاویٰ محمودیہ ص ۲۰ ج ۱۵)

”ہاں اگر نوعیت دوسری ہو، خادم کو مالک نہ بنایا جاتا ہو تو حکم اور ہو گا“، ممع

### مدرسہ میں دے کر پھر مسجد میں دینا

سوال ..... زید نے ایک جوڑی بیل مدرسہ کو دیدیا، مدرسہ نے اس کو فروخت کر دیا اب زید کہتا ہے کہ بیلوں کی قیمت بجائے مدرسہ کے مسجد میں صرف کی جائے کیا زید کا یہ کہنا شرعاً درست ہے؟

جواب ..... جب وہ بیل مسجد کو نہیں دیئے بلکہ مدرسہ کو دیئے ہیں اور مدرسہ نے ان کو فروخت کر دیا تو اب زید کا یہ کہنا کہ قیمت مسجد میں خرچ کی جائے۔ بے محل ہے، ناقابل اتباع ہے وہ قیمت مدرسہ ہی میں صرف کی جائے۔ (فتاویٰ محمودیہ ص ۲۶۸ ج ۱۵)

### مدرسہ کے غسل خانے استعمال کرنا

سوال ..... ہمارے گاؤں کے کچھ طلباء دوسری جگہ پڑھتے ہیں جب تعطیلات میں گھر آتے ہیں تو مدرسہ کے غسل خانے استعمال کرتے ہیں تو یہ جائز ہے یا نہیں؟

جواب ..... مدرسہ کی اشیاء کا استعمال انہیں طلباء کے لئے ہے جو مدرسہ میں داخل ہوں یا ایک دو دن مدرسہ میں مہمان آئے ہوں، مسافرخانہ کے طور پر ہر ایک استعمال کرے یہ جائز نہیں۔

### خیراتی مدرسہ میں مالدار کے بچوں کی تعلیم

سوال ..... جو مدرسے زکوٰۃ چرم قربانی، فطرہ اور امداد کی رقم سے چلتے ہیں تو ایسے مدارس میں صاحب نصاب کے بچے تعلیم پا سکتے ہیں کہ نہیں؟ یا صاحب نصاب کو کچھ فیس یا امداد ماہوار دینا چاہئے؟

جواب ..... صاحب نصاب کے بچے ایسے مدارس میں تعلیم تو پا سکتے ہیں مگر ان بچوں کو مدرسہ سے سپارہ کھانا کپڑا اورغیرہ دوسری چیزیں لینا جائز نہیں۔ (فتاویٰ محمودیہ ص ۲۵۵ ج ۱)

### مدرسہ کے لئے مسجد کی زمین پر تعمیر کرنا

سوال ..... کیا مسجد کی زمین پر مسجد کے روپے سے عمارت تعمیر کر کے بلا کسی معاوضہ کے

مدرسہ کے تصرف میں لینا جائز ہے یا مدرسہ کا فنڈ علیحدہ کر کے مدرسہ تعمیر کرنا چاہئے؟  
 جواب..... مسجد کی زمین پر مسجد کے روپے سے تعمیر کر کے بلا کسی معاوضہ کے مدرسہ کے  
 تصرف میں لانا جائز نہیں، مدرسہ کے فنڈ سے جدگانہ تعمیر کی جائے، مسجد کی زمین پر تعمیر کرنا ہوتا  
 مشورہ کے بعد اس کا کرایہ مقرر کر کے تعمیر کریں زمین مسجد کی رہے تعمیر مدرسہ کی رہے اور زمین کا  
 کرایہ مسجد کو مدرسہ کی طرف سے دیا جائے یا تعمیر بھی مسجد کی رہے تو پھر وہ تعمیر مسجد کی رہے گی اور  
 مدرسہ کرایہ دیتا رہے گا۔ (فتاویٰ محمودیہ ص ۶۷۴ ج ۱۲)

### مدرسہ قدیم کی امداد بند کر کے مدرسہ جدید کی امداد کرنا

سوال..... زید ایک قدیم مدرسہ میں امداد برابر کرتا تھا، مگر اب کسی وجہ سے یہ کہتا ہے کہ اس  
 مدرسہ میں امداد نہ دوں گا دوسرا جگہ دوں گا تو قدیم مدرسہ کی امداد بند کرنا کیسا ہے؟

جواب..... اگر کسی دوسرے مدرسے کو کوئی وجہ ترجیح حاصل ہو تو مصالقہ نہیں ورنہ ترجیح  
 المرجوح لازم آتی ہے اور خیر العمل مادا دم کے بھی خلاف ہے اگر دونوں تمام امور میں  
 مساوی ہوں تب بھی قدیم افضل ہے۔ (فتاویٰ محمودیہ ص ۲۵۲ ج ۱)

### مدرسہ کا قرض ادا کرنے کی ایک آسان صورت

سوال..... مہتمم مدرسہ نے ایک مدرس کو بطور قرض کے کچھ روپیہ دیا تھا اتفاق سے ان کی  
 موت ہو گئی اب اس قرض کی واپسی کی کوئی صورت نہیں ہے اور نہ مہتمم صاحب ہی موجود ہیں اس  
 بار قرض کو ختم کرنے کے لئے کچھ لوگوں کا خیال ہے کہ فطرہ کی آمدنی میں سے کسی غریب کے حوالہ  
 کر دیا جائے اور اس غریب سے ماشر صاحب کے قرض کی ادا یا گلی میں روپیہ مدرسہ میں جمع کر دیا  
 جائے، کیا اس طرح کرنا شرعاً درست ہے؟

جواب..... جبکہ کوئی اور صورت نہ ہو اس طرح کرنا مناسب ہے مدرسہ کا روپیہ قرض دینے کا حق  
 نہیں، مہتمم امین ہے اور امانت میں ایسا تصرف کرنے کا حق نہیں۔ (فتاویٰ محمودیہ ص ۵۲۶ ج ۱)

### مدرسہ میں لڑکیوں کی مخلوط تعلیم

سوال..... ایک مدرسہ میں طلباء و طالبات دونوں پڑھتے ہیں مدرسہ کے اوقات میں مدرس  
 نگرانی کرتے ہیں اور بوقت آمد و رفت اختلاط ہوتا ہے، لڑکیاں گھر سے آتے وقت بلا پردہ آتی  
 ہیں بعض طالبات قریب البلوغ ہیں بعض کم عمر، مگر قابل پردہ معلوم ہوتی ہیں۔

جواب ..... دینی مدرسہ میں صرف تعلیم ہی مقصود نہیں ہوتی، بلکہ اخلاقی تربیت اور عملی مشق بھی کرائی جاتی ہے لڑکی جب بالغ ہو جائے یا بالوغ کے قریب پہنچ جائے تو اس کو پرده کی تاکید لازم ہے ورنہ عمر بھر بے پرده رہے گی، سیانے لڑکوں اور لڑکیوں کا اختلاف باعث فتنہ بھی ہو سکتا ہے جس کے شواہد کا الجوں میں بے شمار ملیں گے اگر ابھی سے احتیاط نہ کی گئی تو اندیشہ ہے کہ کہیں دینی مدارس کا بھی وہی حال نہ ہو۔ (فتاویٰ محمودیہ ص ۱۷۴ ج ۱۲) ”اس لئے بندش لگانا چاہئے“ (مَعْ)

### منجر نے دینی مدرسہ بند کر دیا اس کا حکم

سوال ..... ایک ماہ ہوا ہے کہ بغیر کسی وجہ کے منجر نے مدرسہ کو تالا لگادیا، بچوں کی دینی تعلیم بند ہو گئی اب جملہ مسلمان پریشان ہیں اور یہ چاہتے ہیں کہ منجر کو بدل دیں اس کے بارے میں شرعی کیا حکم ہے؟  
جواب ..... بلا وجہ دینی مدرسہ کو بند کرنا اور تالا لگانا درست نہیں ہے، منجر کوئی وجہ معقول پیش نہ کرے تو علیحدگی کا مستحق ہے۔ (فتاویٰ محمودیہ ص ۱۷۴ ج ۱۲)

### تعطیل کلاں کے بعد استعفیٰ پر تنخواہ کا استحقاق

سوال ..... پورے سال بھر پڑھانے کے بعد اگر کوئی شخص رمضان کی تعطیل میں استعفیٰ دینا چاہتا ہے تو وہ شرعاً رمضان کی تنخواہ کا مستحق ہے یا نہیں؟

جواب ..... یہاں قانون یہ ہے کہ رمضان کی تنخواہ کا تعطیل کی صورت میں اس وقت مستحق ہے جبکہ شوال میں مدرسہ کھلنے پر حاضر ہو کر کام کرے ورنہ استحقاق نہیں، وہاں کا قانون بھی یہی ہو تو حکم بھی یہی ہو گا۔ (فتاویٰ محمودیہ ص ۱۷۴ ج ۱۲) ”قانون کچھ اور ہو تو حکم بھی اور ہو گا اور کچھ بھی قانون نہ ہو تو متبوع مدرسہ کا اعتبار کر لیا جائے گا“ (مَعْ)

### مدرسہ کے وقت چائے وغیرہ پینا

سوال ..... مدرسہ کے وقت چائے وغیرہ بنانا، اور ناشستہ پانی کرنا جائز ہے یا نہیں؟

جواب ..... سبق پڑھا کر طلبہ کا پورا حق ادا کر دینے کے بعد اگر وقت مل جائے تو گنجائش ہے کہ اتفاقیہ چائے بنانی جائے یا ناشستہ کر لیا جائے، طلبہ کو سبق نہ پڑھا کر وقت بچانا اور اس میں اپنا کام کرنا جائز نہیں یہ خیانت ہے مدارس کا معاملہ بہت سخت ہے ان میں قوم کا پیسا تاہے اگر وہ محل خرچ نہ ہو تو سب کے حقوق ذمہ میں باقی رہتے ہیں۔ سب سے معاف کرنا بھی دشوار ہوتا ہے۔ (فتاویٰ محمودیہ ص ۱۷۴ ج ۱۲)  
”اس لئے ہمیشہ بہت احتیاط برقراری جائے“ (مَعْ)

## جعلی سفیر سے زائد روپیہ وصول کرنا

سوال..... ایک جعلی سفیر نے پوچھ گچھ کے بعد بتایا کہ میں نے کل دوسو تھیس روپے وصول کئے ہیں، وصولیابی کی یہ رسید شاہد ہے اور میں اس بات پر حلف بھی اٹھا سکتا ہوں لیکن اراکین مدرسہ نے اس کی نہ مانی اور کہا کہ تو نے تو سواڑ سٹھروپے وصول کئے ہیں لیکن نہ اس پر کوئی دلیل ہے نہ برہان کیا اس طرح وصول کرنا اور مدرسہ میں صرف کرنا جائز ہے؟

جواب..... اگر کمیٹی کے پاس نوساڑ سٹھ کا ثبوت نہیں ہے اور زید حلف کر کے انکار کرتا ہے تو کمیٹی کو اس کے وصول کرنے کا حق نہیں ہے۔ اگر وصول کر لیا ہو تو ضروری ہے کہ واپس کرے مدرسہ میں ہرگز خرچ نہ کیا جائے ہاں جتنے روپیہ کا ثبوت ہے وہ ضرور اس سے لئے جائیں اور مدرسہ میں خرچ کر لیا جائے اور اس کا انتظام کیا جائے کہ زیاد آئندہ ایسی حرکت نہ کرے۔ (فتاویٰ محمودیہ ص ۱۵۹ ج ۱۲)

## ایک مدرسہ کا روپیہ دوسرے مدرسہ میں خرچ کرنا

سوال..... معطی نے بتایا کہ میں نے کھیڑی والی مسجد اور مدرسہ میں پچاس روپے لے جو اللہ دیئے ہیں حال یہ ہے کہ ایک دوسری مسجد کے متولی نے ان کو عیاری سے لے لیا تو کیا دوسری مسجد میں ان کا صرف کرنا جائز ہے؟

جواب..... جس جگہ خرچ کرنے کے لئے دیا ہے اسی جگہ خرچ کرنا لازم ہے، اگر دوسری جگہ خرچ کر دیا تو خمان لازم ہوگا۔ اس لئے کہ متولی امین اور وکیل ہے معطی کی تصریح کے خلاف خرچ کرنے کا اس کو حق نہیں۔ (فتاویٰ محمودیہ ص ۱۶۰ ج ۱۲)

## دینی مدارس کی مثال اصحاب صفة کی زندگی ہے

سوال..... ہمارے ملک میں بہت دینی مدارس قائم ہیں جن میں دینی تعلیم کے ساتھ قیام و طعام کا بھی بندوست ہے، آمدنی کے تمام ذرائع عام طور پر عوام کے زکوٰۃ و صدقات ہیں کیا یہ جائز ہے؟ کیا اس کی مثال عہد صحابہ میں ملتی ہے؟

جواب..... دور حاضر کے دینی مدارس اور موجودہ زمانے کی درسگاہوں کی مثال عہد رسالت علی صاحبہ الصلوٰۃ والسلام میں اصحاب صفة کی زندگی ہے۔ (فتاویٰ محمودیہ ص ۱۴۲ ج ۱۲)

## درس کو علیحدہ کرنے پر ایک ماہ کی تاخواہ زائد دینا

سوال..... ایک مدرس کو تمہم صاحب نے شوال کے دوسرے ہفتہ میں اطلاع دی کہ تمہاری

مازامت ختم ہو گئی ہے مدرس کہتا ہے کہ اس کوشوال کی تخلواہ ملنی چاہئے ازروے شرع وہ کتنی تخلواہ کا حقدار ہے؟  
 جواب ..... مہتمم صاحب نے جس وقت اطلاع کی ہے اس وقت تک کی تخلواہ بلاشبہ لازم ہے  
 پورے ماہ شوال کے متعلق یہ تفصیل ہے کہ اگر مدرسہ کا کوئی ضابطہ مقرر ہے یا زید سے اس کے متعلق  
 کوئی معاهدہ ہوا ہے ”مثلاً جب دل چاہے زید ملازamt ترک کر دے اور جب دل چاہے مہتمم  
 صاحب علیحدہ کر دیں تو اس وقت معاملہ ختم ہو جائے گا۔ اور آئندہ کا کوئی حساب یعنی بلا کام کے تخلواہ  
 دینے کا حق باقی نہ رہے گا، اسی طرح گذشتہ کام کی تخلواہ ضبط کرنے کا بھی حق نہ ہو گا“ تب تو اس کے  
 موافق عمل درآمد ہو گا، ورنہ عمومی مدارس کا طریقہ یہ ہے کہ اگر مہتمم علیحدہ کرنا چاہیں تو ایک ماہ پیشتر  
 اطلاع کر دیں کہ کیم ذی قعده سے آپ سبکدوش ہیں، اگر ایسا نہیں کیا بلکہ فوری طور پر علیحدہ کر دیا تو ایک  
 ماہ کی مزید تخلواہ دے کر علاحدہ کیا جاسکتا ہے، اسی طرح مدرس کا حال ہے کہ وہ اپنی علیحدگی کی ایک ماہ  
 پہلے اطلاع کر دے، ورنہ ایک ماہ کی تخلواہ سے دست بردار ہو جائے۔ (فتاویٰ محمودیہ ص ۱۳۲ ج ۱۳)

### مدارس دینیہ میں دینیوی تعلیم دینا

سوال ..... کسی دارالعلوم کے طلباء کو علوم مقصودہ کیا تھہ مولوی، فاضل، اور ایم اے کرانا اور ضمناً ان کو  
 دینی ماحول میں دیندار اساتذہ کے ذریعہ انگریزی زبان پڑھانا اور بعض علوم جدیدہ جیسے عالمی جغرافیہ  
 سائنس، فلسفہ و جدید نفیات اور شہریت و عمران پڑھانا جائز خدمت خلق اور رضا حق کا ذریعہ ہے یا نہیں؟  
 جواب ..... دیندار ماحول میں اور دیندار اساتذہ کی انگریانی میں علوم جدیدہ کی تحریکی تعلیم بنتی خدمت  
 خلق و رضا حق بلاشبہ موجب اجر و ثواب ہے مگر مدارس دینیہ میں ان کا اجراء تجربہ سے مضر ثابت ہوا ہے۔  
 اولاً: اس لئے کہ بعض مدارس دینیہ میں علوم جدیدہ کو تبعاً و ضمناً جاری کیا گیا، مگر چند روز ہی  
 میں وہ مدرسہ سوائے علم دین کے باقی سب فنون کا مرکز بن گیا، اور علم دین برائے نام رہ گیا، اور پھر  
 چند دن کے بعد علم دین کا نام بھی ختم ہو گیا، اس کی بہت سی نظائر ہمارے سامنے موجود ہیں، اس  
 صورت میں مدرسہ کی زمین اور متعلقہ سامان جو تعلیم دین کے لئے وقف تھا قیامت تک تعلیم دنیا اور  
 بالواسطہ یا بلاواسطہ ہدم دین کے لئے استعمال ہو گا جس کا سارا اقبال بخیار رکھنے والے پر ہو گا،  
 پالفرض ہدم دین کا باعث نہ بھی بنے تو بھی جو وقف علم دین کے لئے تھا اسے علم دنیا کے لئے مخصوص  
 کر دینے کا عذاب تو بہر کیف ہو گا۔

ثانیاً: اگر بالفرض کسی مدرسہ میں علم دین ہی غالب رہے تو اس استعداد کے طلبہ کہاں سے لائے  
 جائیں گے جو علوم دینیہ و دینویہ دنوں میں مہارت حاصل کر سکیں، جب ان علوم دینیہ میں استعداد حاصل کرنے

والوں کی تعداد ایک فیصد سے زیادہ نہیں اور علوم جدیدہ کے طلبہ کا معیار تو اس سے بھی زیادہ گرا ہوا ہے۔  
 مثالاً:- اگر بفرض حال لاکھوں میں سے کوئی فرد دونوں علوم کا ماہر ہو بھی جائے تو کیا وہ علم دین کی خدمت کرے گا؟ حاشا و کلا اسے تو دنیوی ہوس نہ صرف یہ کہ خدمت علم دین کا موقعہ نہیں دیتی بلکہ اس سے تنفس کر دیتی ہے چنانچہ اس کی کوئی نظر پیش نہیں کی جاسکتی کہ دونوں قسم کے علوم میں کوئی ماہر فرددین کی کوئی بنیادی معتمد بہ خدمت کر رہا ہو یہ صحیح ہے کہ ایسا آدمی اگر اخلاص سے دنیوی خدمت کرے تو وہ بھی باعث اجر ہے مگر دیکھنا یہ ہے کہ اگر اسے علوم دنیویہ کی تعلیم نہ دی جاتی تو وہ دین کی خدمت کرتا علوم دنیویہ کی تعلیم نے اسے خدمت دین سے محروم کر دیا پھر اس کے دعویٰ اخلاص میں بھی شبہ ہوتا ہے کہ حقیقت کا کچھ ذرہ بھی ہے یا کچھ نفسانی کید ہے اگر واقعی رضاہ الہی مقصود ہے تو خدمت کی قدرت ہوتے ہوئے علوم دنیویہ کی خدمت کو کیوں اختیار کیا؟ اس سے ثابت ہوا کہ طلب مال و جاہ کے سوا کچھ نہیں، مشاہدہ ہے کہ عموماً ایسے حضرات کے قلب سے عمل کا اہتمام مٹ جاتا ہے بلکہ بیشتر کے تو نظریات بھی تبدیل ہو جاتے ہیں، غرضیکہ مدارس دینیہ میں اگر ان علوم جدیدہ کو ذرا سی بھی جگہ دی گئی تو خطرہ ہے کہ چند سال کے بعد ایک فرد بھی خدمت دین کرنے والا نہ ملے گا، اللہ تعالیٰ حفاظت فرمائیں۔ آمین۔ (اسن الفتاوی ص ۲۲۶-۳۲۶ ج ۱)

### تعلیم دینے کے لئے عورتوں کا مسجد میں آنا جانا

سوال..... ایک مسجد کے مدرسہ میں نابالغ اور بالغ لڑکیاں سب ہی پڑھتی ہیں اور ان کو پڑھانے والی بھی تقریباً جوان عورتیں ہیں، جن کا داخلہ مسجد میں آنے جانے کی حالت میں یقیناً ہوتا ہے کیا یہ شرعاً صحیح ہے؟  
 جواب..... ناپاکی کی حالت میں مسجد سے ہو کر گزرنادرست نہیں، اس لئے ضروری ہے کہ الگ سے کوئی راستہ مسجد میں آنے جانے کے لئے بنایا جائے، تاکہ "حائضہ عورت کے ذریعہ" مسجد کی بے حرمتی نہ ہو۔ (فتاویٰ محمودیہ ص ۲۳۶-۲۳۸ ج ۱۵)

### مسجد کے دالان میں مدرسہ بنانا

سوال..... اسی مسجد کے شمالی اور جنوبی دالان میں مدرسہ اسلامیہ عربیہ کی شاخ کے نام سے قائم ہے اس کو شاہی اوقاف والے ناپسند کرتے ہیں اور ہٹانا چاہتے ہیں۔ کیا یہ عمل درست ہے؟  
 جواب..... اگر یہ اوقاف کے نشاء اور رضامندی سے ہے تو اس کو ہرگز نہ ہٹایا جائے، ورنہ کرایہ کا معاملہ کر لایا جائے۔ (فتاویٰ محمودیہ ص ۲۳۶-۲۳۸ ج ۱۵)

## مسجد کے دالان کو دفترِ نجمن بنانا

**سوال** ..... کچھ دنوں سے جنوبی دالان میں ایک محفوظ کوٹھری بمحظو ری سیکرٹری صاحب اوقاف شاہی بنائی گئی ہے تو کیا مسجد میں دفترِ قائم کرنا روا ہے؟

**جواب** ..... جو دالان مسجد کے مصالح کے لئے وقف ہے اس کے کسی حصہ کو کسی دوسرے کام میں لانا درست نہیں، اگر ضرورت مذکورہ کیلئے استعمال کرتا ہے تو کرایہ کا معاملہ کرایا جائے۔ (فتاویٰ محمودیہ)

## مدرسہ میں پیسہ دینے سے زیادہ ثواب ہے یا حج بدلتے میں

**سوال** ..... میری والدہ پرج فرض نہیں تھا ہاں وہ اس کی خواہش مند تھیں، مگر ان کا انتقال ہو گیا، میں اس کو ثواب پہنچانے کے لئے کچھ کرنا چاہتا ہوں تو حج بدلتے میں زیادہ ثواب ہے یا ایک سکتے ہوئے مکتب کی مدد کرنے میں؟ جس کے بند ہو جانے کا اندیشہ ہے؟

**جواب** ..... جبکہ میت کے ذمہ حج فرض نہیں تھا اور ان کو ثواب پہنچانا مقصود ہے تو جس مکتب میں بچوں کو دینی تعلیم دی جاتی ہے اور وہ مکتب ضرورت مند بھی ہے تو وہاں روپیہ دے کر مکتب کو سنبھالنے میں اور ترقی دینے میں زیادہ ثواب ہے۔ (فتاویٰ محمودیہ ص ۱۳۱ ج ۱۲)

## مدارس کے سالانہ جلسوں میں مہمانوں کے طعام کا مسئلہ

**سوال** ..... مدارس میں سالانہ انعامی جلسہ ہوتا ہے اس میں شریک ہونے والے مہمانوں کو مدرسہ کے پیسوں سے کھلایا جاتا ہے۔ اس کا کیا حکم ہے؟

**جواب** ..... واقف کی تصریح اور چندہ دہنگان کی اجازت کے بغیر مدرسہ کے پیسوں سے مہمانوں کے کھلانے کی شرعاً اجازت نہیں ہے اس لئے ضرورت ہی ہو تو مخصوص چندہ کرایا جائے یہ کسی کے بیٹے کی تقریب تھوڑا ہی ہے جو آنے والوں کو کھانا دیا جائے یہ ایک دینی اور قومی کام ہے جو آئے اس کو اپنے پاس سے کھانے پینے کا خرچ کر کے بازار میں کھانا چاہئے جیسے عام قومی جلسوں میں کھانے پینے کا خرچ خود برداشت کرتا ہے۔ (فتاویٰ رحیمیہ ص ۸۷-۸۹ ج ۶)

## مسجد و مدرسہ کے مشترک چندہ سے مسجد

### کی توسعی اور مدرسہ کے لئے دکان بنانا

**سوال** ..... مسجد اور مدرسہ کے مشترک چندہ سے زمین خرید کر اول مسجد کی توسعی کی گئی پھر

دوکانیں بنائی گئیں، بعد میں ان دوکانوں کو مدرسہ کے ساتھ مخصوص کر دیا گیا، اور دوکانوں کے اوپر تعمیر کر دیا گیا، تو یہ تقسیم جائز ہوئی یا نہیں؟

جواب..... جبکہ تعمیر مدرسہ اور توسعہ مسجد کے لئے مشترک چندہ دیا گیا اور اس سے زمین خریدی گئی اور حسب ضرورت مسجد میں اضافہ کر لیا گیا اور ایک جانب میں دوکانیں بنوائی گئیں تو جس طرح مسجد میں جس قدر اضافہ اور زمین مخصوص طور پر مسجد بن گئی اس میں کوئی مستقل کام کرنا مشلاً مدرسہ بنانا وغیرہ صحیح نہیں، اسی طرح اگر ارباب مدرسہ کے نزدیک مناسب ہو کہ دوکانیں مدرسہ کے لئے مخصوص کر دی جائیں اور ان کے کرائے کی آمدنی مدرسہ میں صرف ہوا اور ان کے اوپر مدرسہ تعمیر کیا جائے تو یہ بھی درست ہے۔ کاغذی اندراجات درست رکھے جائیں تاکہ آئندہ نزاع نہ ہو۔ (فتاویٰ محمودیہ ج ۲۸ ص ۱۲)

### مدرسہ کی بعض منزل کو بعض طلبہ کے ساتھ خاص کرنا

سوال..... ایک مدرسہ کا اکثر چندہ بیرونی ممالک سے موصول ہوا تھا، جیسا کہ لندن وغیرہ اب بعض ملک کے لوگ یہ چاہتے ہیں کہ ہمارے ملک کے طلباء کے لئے فلاں لائیں کے تمام کمرے مخصوص کئے جائیں اگر ان کی اس مانگ کو پورا کیا جائے تو دوسرے طلباء کی حق تلفی ہو گی، آیا ایسا کرنا جائز ہے؟

جواب..... سوال سے ظاہر ہے کہ چندہ دیتے وقت مصرف کا تعین اور مخصوص معطیان کی طرف سے نہیں ہوا تھا، ایسی صورت میں چندہ صرف ہو جانے کے بعد اموال کی معطیان کی ملک سے نکل جانے کے سبب اب بعض معطیان کی یہ خواہش پوری کرنا شرعاً ضروری نہیں، بالخصوص جبکہ دوسرے طلبہ کے لئے خرچ اور تنگی کا بھی باعث ہو، پس حسب مصالح مدرسہ مدد بیرونی وظیفم رکنا مقتضم کا فریضہ اور منصب ہے۔ (فتاویٰ مفتاح العلوم غیر مطبوعہ)۔

### چندہ

### چندہ کی رقم کے احکام

سوال..... مدارس دینیہ میں صدقات واجبه اور عطیات کی جو رقم ہوتی ہے اس پر سال گزرنے سے زکوٰۃ فرض ہو گی یا نہیں؟

جواب..... مدارس کی رقم مالک کی ملکیت سے نکلنے کے اعتبار سے بیت المال کے حکم میں ہے، یعنی جس طرح بیت المال میں رقم جمع کرتے ہی رقم معطی مالک کی ملکیت سے خارج ہو جاتی ہے اسی طرح مدرسہ میں رقم دیتے ہی رقم مالک کی ملکیت سے خارج ہو جاتی ہے۔ لہذا نہ معطی کو رقم واپس

لینے کا حق ہے نہ اس کی موت ان رقم کے اوپر اثر انداز ہوتی ہے، یعنی وہ رقم اس کے ورثاء پر نہیں لوٹائی جائے گی اور نہ ہی ان رقم پر زکوٰۃ فرض ہے کیونکہ اگر یہ رقم اصلی مالک کے پاس ہی رہتی اور وہ کسی کو چندہ نہ دیتا تو بھی اس پر زکوٰۃ فرض نہ ہوتی، اداۓ زکوٰۃ میں رقم بحکم بیت المال نہیں یعنی جس طرح بیت المال میں صرف کردینے سے زکوٰۃ کی رقم ادا ہو جاتی ہے اسی طرح مدرسہ میں صرف دینے سے زکوٰۃ ادا نہ ہوگی جب تک مستحقین کو اس رقم زکوٰۃ کا مالک نہ بنادیا جائے اور بدون تملیک مدرسہ کی دیگر ضروریات میں صرف کرنا جائز نہ ہوگا۔ (حسن الفتاوى ص ۳۳۰ ج ۱)

### مدرسہ کے چندے کا استعمال

سوال ..... محترم چند باتوں کے متعلق ہر روز سوچتا ہوں اور کوئی بھی فیصلہ کرنہیں سکتا، حق کا متلاشی ہوں، خود مدرسہ جامعہ بنو ریس سے فاضل ہوں اور پشاور یونیورسٹی کاریسرج پی ایچ ڈی سکالر ہوں، گاؤں میں مدرسے کی بنیاد رکھی ہے، جس کے لئے میں نے اپنے زیورات دیئے ہیں اور مدرسہ زیر تعمیر ہے، چند شکوک و شبہات ہیں عاجزانہ التماس ہے کہ مندرجہ ذیل مسائل کے بارے میں میں کیا کروں؟  
 سوال ۱.....: مدرسہ کے لئے جو فنڈ ہے یا جو لوگ چندہ دیتے ہیں، ان میں سے میں مدرسہ کے لئے رسید بک یا یلیز پیڈ وغیرہ بناسکتا ہوں؟

سوال ۲.....: مدرسہ کے ساتھ تعاون کرنے والے حضرات کے لئے میں مدرسے کی اس رقم سے کچھ اکرام مثلاً چائے یا کھانا، وغیرہ کھلا سکتا ہوں؟

سوال ۳.....: مدرسہ کے لئے اپنا علیحدہ راستہ ہے، جو ایک ندی سے گزرتا ہے، کیا اس ندی پر بل مدرسہ کی رقم سے تعمیر کر سکتا ہوں، جب کہ وہ راستہ صرف مدرسہ کا ہے؟

سوال ۴.....: فی الحال مجھے پشاور یونیورسٹی میں سروس مل سکتی ہے، لیکن میرا ارادہ ہے کہ میں سروس کروں گا، صرف مدرسہ میں پڑھاؤں گا، میں میرے بھائی اور والد صاحب (علمی خاندان ہے) ہم اکٹھے رہتے ہیں، اور وہ میرے ساتھ تعاون کرتے ہیں، میرے اور میری بیوی کے اخراجات پورے کرتے ہیں، اگر بالفرض مجھے ضرورت پڑے تو میں مدرسہ کے فنڈ سے اپنے لئے تحویل مقرر کر سکتا ہوں؟ اگر کر سکتا ہوں تو کتنا لیتا جائز ہوگا؟

محترم! فکر آخت کی وجہ سے ہر وقت سوچتا ہوں کہ کہیں ایسا نہ ہو کہ دین کے نام پر کام شروع کروں اور وہ میرے لئے ہلاکت کا سامان بن جائے، اس لئے آپ سے رابطہ رکھوں گا تاکہ صحیح طریقے پر چل سکوں۔

جواب ۱..... بنا سکتے ہیں، مگر اس لیٹر پیدا کو اپنی ذاتی ضروریات کے لئے استعمال نہیں کر سکتے، صرف مدرسہ کے کاموں کے لئے استعمال ہونا چاہئے اور اگر ذاتی ضروریات کے لئے آپ کو اس کی ضرورت ہو تو اپنا الگ لیٹر پیدا بنائیں، اور یہ بھی ضروری ہے کہ مدرسہ کی وہ رقم زکوٰۃ فندکی نہ ہو۔

جواب ۲..... مدرسہ کے عام چندہ سے نہیں کر سکتے، البتہ خاص اسی مقصد کے لئے چندہ جمع کیا گیا ہوا سے کر سکتے ہیں۔ جواب ۳..... کر سکتے ہیں۔

جواب ۴..... تجوہ مقرر کر سکتے ہیں، اور اس کے لئے چند دیندار اور ذی فہم لوگوں کو مقرر کر دیا جائے، جن سے آپ مشورہ کر سکیں۔ (آپ کے مسائل ج ۱۰ ص ۲۶۲)

### کفار اور منافقین سے سختی کا مصدق

سوال..... یا یہا النبی جاہد الکفار والمنافقین واغلظ علیہم، آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے اس آیت شریفہ کی شق اول پر کما حکم عمل فرمایا مگر شق ثانی یعنی منافقین کے ساتھ اس کے بر عکس نرمی اور شفقت فرمائی، بظاہر یہ بات آیت کے خلاف معلوم ہوتی ہے۔

جواب..... کفار کے مقابلہ پر غلظت سیف و سنان کے ساتھ تھی اور منافقین کے ساتھ بالسان تھی جہاں نرمی کی ضرورت ہوتی نرمی فرماتے درہ سختی، چنانچہ روح المعانی میں ہے کہ ایک جمع کے موقع پر آپ نے نام لے لے کر منافقون کو مسجد سے نکلا دیا۔

”قم یا فلان فانک منافق، قم یا فلان فانک منافق“ رئیس المناقین سے نرمی فرمانا اس کے صاحبزادے کی دلجمی اور دیگر منافقین کو اخلاق کی تکوار سے کامنے کے لئے تھا۔

(آپ کے مسائل ج ۱۰ ص ۲۶۲)

### مستحق طلباء کی آمد کی امید پر چندہ لینا

سوال..... ایک مولوی صاحب اپنے مدرسہ میں ہر قسم کا چندہ لیتے ہیں اور کہتے ہیں کہ کچھ رقم جمع ہو جائے تو یہاں پر کھانے کا انتظام کیا جائے گا کیا اس امید پر چندہ لینا جائز ہے؟

جواب..... اگر فی الحال غریب مستحق طلبہ کے لئے رقم ناکافی ہونے کی وجہ سے کھانے کا انتظام نہیں اور اس کوشش میں لگے ہیں کہ انتظام کریں اور اس کی غالب توقع ہے تو وہ ایسی رقم بھی لے سکتے ہیں مگر اس کا خیال رہے کہ جو رقم جس میں لی جائے اسی میں اس کا خرچ کرنا ضروری ہے۔ (فتاویٰ محمودیہ ص ۲۳۲ ج ۱۲)

**جعلی رسید سے جمع کر دہ چندہ کرنے کا مصرف**  
**سوال..... ایک شخص نے جعلی رسید لے کر چندہ کیا وہ شخص شبہ کی وجہ سے پکڑا گیا اب اس رقم کا کیا مصرف ہے؟**

**جواب..... دوسرے کسی مدرسہ میں ایسی رقم خرچ کرنا درست ہے اگر وہ مدرسہ موجود ہے جس کے نام پر چندہ کیا گیا ہے تو اسی میں دید یا جائے (فتاویٰ محمودیہ ص ۱۳۱)**  
**”جعلی ہونے کا حکم جلد نہ لگایا جائے اچھی طرح تحقیق کر لی جائے“ (م‘ع)**

### **بازار میں چندہ کے لئے جانا**

**سوال..... چندہ کے لئے شہر کے بازار گلیوں اور محلوں میں پھرنا جہاں عام طور سے عورتیں عریاں نظر آتی ہیں کیا چندہ کرنے والے امام صاحب کا یہ فعل روا ہے؟**

**جواب..... حدود شرعیہ کی رعایت کرتے ہوئے شہروں اور بازاروں میں ضرورت سے جانا جائز ہے محض تفریح یا برہنہ عورتوں کو دیکھنے کے لئے جانا جائز نہیں (فتاویٰ محمودیہ ص ۲۲۲-۲۲۰ ج ۱۲)**  
**”اور چندہ بھی ایک ضرورت ہے۔“ (م‘ع)**

### **چندہ کی رقم کا محصل یا مہتمم کا اپنے خرچ میں لانا**

**سوال..... مہتمم مدرسہ یا محصل چندہ کو چندہ کی رقم اپنے ذاتی خرچ میں لانا درست ہے یا نہیں؟**

**جواب..... مہتمم کو خرچ ضروری کرایہ وغیرہ میں اس میں سے لینا جائز ہے۔ (فتاویٰ رشیدیہ ص ۵۲۵ ج ۱)**

### **چندہ سے خوشحال بچوں کی تعلیم کا حکم**

**سوال..... چندہ ایک بھیک ہے جس کو خیرات کہتے ہیں اس سے خوشحال بچوں کی تعلیم ہوتی ہے ملاز میں اس سے تخواہ حاصل کرتے ہیں یہ کہاں تک جائز ہے؟ خوشحال بچوں کو اس سے پڑھانا جائز ہے کہ نہیں؟**

**جواب..... اصل یہ ہے کہ ہر شخص کو اپنی اولاد کے لئے دینی تعلیم کا انتظام لازم ہے لیکن جب مسلمانوں کو اس کا احساس نہ رہے یا وہ مجبور و معدور ہوں تو لامحالہ چندہ سے انتظام کیا جائے گا جو حضرات تعلیم دیتے ہیں وہ اپنے متعلقین کے نفقات واجبه ادا کرنے کے لئے چندہ کے پیسے سے تخواہ لیں گے اور یہ تخواہ ان کی درست ہے۔**

**مگر مالداروں کے لئے غیرت کی بات یہ ہے کہ وہ ایک دو مدرس کی تخواہ اپنے پاس سے**

دیدیں اور صرف اس کی دی ہوئی تخلواہ سے مدرس سب بچوں کو تعلیم دے یا اس کی غیرت ایمانی کا تقاضہ اور صدقہ جاری ہے۔

تبیہ:- دینی خدمت کے لئے جو چندہ کیا جاتا ہے اس کو بھیک سمجھنا، اور حقیر سمجھ کر دینا دین کی بڑی ناقدری اور دین سے بے تعلقی کی نشانی ہے۔ (فتاویٰ محمودیہ ص ۲۲۷ ج ۱۲)

### یونیورسٹی میں چندہ دینے کا حکم

سوال..... یونیورسٹی علی گزہ میں چندہ دینا کیسا ہے؟ اگر کسی صورت میں ناجائز ہوگا تو میں حتی الوع اس قصبہ میں اس میں چندہ نہ دینے کی کوشش بذریعہ وعظ کروں گا۔

جواب..... یونیورسٹی میں درست نہیں، مگر اس زحمت میں میری رائے کے مطابق آپ نہ پڑیں، (امداد الفتاویٰ ص ۳۷ ج ۳) "حکم دائمی نہیں" (مع)

### کمیشن پر چندہ کرنا

سوال..... ایک دینی مدرسہ میں سفیر کے لئے کیا جا رہا ہے کہ بجائے حصہ تخلواہ مقرر کرنے کے لیے کیا جائے کہ مدرسہ کے سلسلہ میں زکوٰۃ، فطرہ، چرم قربانی، نذر ایصال ثواب وغیرہ کی رقم کو بعضیہ مدرسہ میں داخل کر دیا جائے اور ان کے علاوہ وصول شدہ رقم چندہ عطیہ سفر خرچ ریل گاڑی، رکشہ کارایہ اس کے علاوہ جو رقم بھی چندہ کی رہے سفیر کا حصہ تہائی یا نصف جو بھی مقرر ہو جائے کیا اس طرح درست ہے؟

جواب..... سفیر کے لئے اس طرح مقرر کرنا کہ زکوٰۃ، صدقہ وغیرہ کی رقموں کے علاوہ جو کچھ وصول ہواں میں سے ریل، بس وغیرہ کا کرایہ سے جو کچھ بچے اس کا نصف یا تہائی وغیرہ بطور تخلواہ دیا جائے گا۔ غلط اور خلاف شرع ہے۔ (فتاویٰ محمودیہ ص ۷۷ ج ۱۳)

### چندہ پر جبر کرنا

سوال..... اگر کسی محلہ کی مسجد میں موذن کی خوارک وغیرہ کے لئے کچھ لوگ چندہ دیتے ہیں اور کچھ مسلمان دینے سے انکار کرتے ہیں تو ایسی حالت میں اگر جبراں کو چندہ میں شریک کیا جائے تو کیسا ہے۔

جواب..... جائز نہیں ہے۔ (امداد الفتاویٰ ص ۵۰۳ ج ۲)

### تیم کے مخلوط مال سے چندہ لینا

سوال..... ہمارے دیار میں اکثر لوگوں کا مال تیموں کے مال کے ساتھ ملا ہوا ہوتا ہے، تو

اس قسم کا چندہ مشتبہات میں شمار ہو گیا نہیں؟ اور شبہ کی جگہ تفتیش کرنا کیا ہے؟

اگر اس طرح چندہ لینے کی گنجائش نہ ہو تو اکثر مدارس دینیہ کا وجود خطرے میں پڑ جائے گا۔

جواب..... جہاں ظن غالب ہو کہ قیمتوں کے مخلوط مال سے چندہ دیتا ہے وہاں تفتیش کر لی جائے، اگر یہ ظن صحیح ثابت ہو تو چندہ لینے سے انکار کر دئے اور جہاں ظن غالب نہ ہو یا اس کے خلاف کاظن ہو تو وہاں تفتیش کی ضرورت نہیں؛ جب اہل مدارس دیانت کے ساتھ حلال روپے سے مدرسہ چلانے کا پختہ عزم کریں گے اور حرام روپے سے اجتناب کریں گے تو اللہ کی امداد بالیقین شامل حال رہے گی۔ (فتاویٰ محمودیہ ص ۲۱۲ ج ۱۰)

### صغیر و بکیر کے مخلوط مال سے چندہ لینا

سوال..... زید اور بکر دو بھائی ہیں، بکر نابالغ یتیم ہے اور زید بالغ ہے، والد کا انتقال ہو گیا ہے، زید کمائی کرتا ہے بکر کچھ نہیں کرتا ہے دونوں کا مال ابھی مشترک ہے تو کیا زید اس مال مشترک سے قربانی صدقات کھانا کھلانا اور مدرسہ میں چندہ دینا اور اس جیسے کارخیر کر سکتا ہے۔ یا یہ بھی مشترک کے شمار ہو گا؟

جواب..... مال مشترک سے ایسے موقع میں خرچ کرنا درست نہیں، کیونکہ ہر دو بھائی ایک دوسرے کے مال میں تصرف کا حق نہیں رکھتے، بلکہ بمنزلہ ابھی کے ہیں، البتہ زید جو روزی اپنی علاحدہ کماتا ہے اس میں تصرف کر سکتا ہے، موقع مذکورہ میں صرف کر سکتا ہے۔ (فتاویٰ محمودیہ ص ۲۱۲ ج ۱۰)

### نابالغ کا چندہ میں پیسہ دینا

سوال..... مدرسہ کے نابالغ بچے جو اپنے ناشتہ کے لئے پیسے اپنے گھر سے لاتے ہیں، اگر وہ مدرسہ میں بطور چندہ دیں تو لینا جائز ہے یا نہیں؟

جواب..... اگر ان کے والی نے مدرسہ میں دینے کے لئے دئے ہیں تو جائز ہے۔

(فتاویٰ محمودیہ ص ۱۳۶ ج ۱۲) ”ورنه نہیں“، ”مع“

### رقم چندہ خرچ ہونے سے قبل معطی کا انتقال ہو گیا

سوال..... زید نے کچھ رقم مسجد و مدرسہ میں عمارت کے لئے دیدی، مسجد و مدرسہ میں عمارتیں نہیں کر زید کا انتقال ہو گیا، اس رقم کو عمارتوں میں لگایا جا سکتا ہے یا نہیں؟

جواب..... رقم خرچ ہونے سے قبل انتقال ہونے کی صورت میں یہ مال میراث ہے۔

(فتاویٰ مفتاح العلوم غیر مطبوعہ)

## طلباء کے چندہ سے قائم کی ہوئی انجمن کی شرعی حیثیت

**سوال** ..... طلباء کو اطلاع دی جاتی ہے کہ ۲ جون ۱۹۷۳ء مجلس شوریٰ کی منعقدہ مجلس نے جامعہ کے طلباء کے نام سے جو انجمن قائم کی ہے اسے غیر قانونی تھہرا یا جاتا ہے جمعیۃ الطلبہ کی کتابیں نقد اور سامان ضبط کرنے کا بھی مہتمم صاحب کو اختیار دیا جاتا ہے کہ میرا کچھ ذاتی سامان ہے اس پر بھی مہتمم صاحب نے قبضہ کر لیا ہے مجلس شوریٰ کا فیصلہ کہاں تک درست ہے؟ میرے سامان پر شرعاً قبضہ کرنا کیسا ہے؟

**جواب** ..... جمعیۃ الطلبہ کی حیثیت عرفاؤقف کی ہوگی، طلبہ کا ذاتی ادارہ اور ذاتی کتب خانہ شمارنہ ہوگا، جب طلباء فارغ ہو کر جاتے ہیں تو کتب خانہ کی کتاب لے کر نہیں جاتے، بلکہ بعد میں آنے والے طلباء کے لئے چھوڑ جاتے ہیں انجمن کا دستور اس پر دال ہے کہ کتابیں اور سامان ذاتی نہیں اس لئے طلباء کو مطالبہ کا حق نہیں ہوگا بعد میں آنے والے طلباء اس سے منقطع ہوتے رہیں گے، اس سلسلہ کا حساب اب مہتمم کو دیدیا جائے، کرہ میں آپ کی ذاتی کتابیں اور سامان وغیرہ ہو، اس کا آپ مطالبہ کر سکتے ہیں کہ وہ آپ کا حق ہے۔ (فتاویٰ رحیمیہ ص ۷۵-۷۶ ج ۲)

## مسجد و مدرسہ میں ریلی فنڈ کی طرف سے امداد لینا

**سوال** ..... مسجد و مدرسہ میں کوئی ریلی راحت فنڈ کی طرف سے امداد لے تو کیسا ہے؟ اس میں غیر مسلم کے پیسے بھی ہوتے ہیں۔

**جواب** ..... مسجد و مدرسہ کی عمارت کو کوئی نقصان ہو تو امداد لینے کی گنجائش ہے۔ جماعت خانہ یا نمازگاہ کے علاوہ بیت الخلاء، یا غسل خانہ وغیرہ بنانے اور مرمت کرنے کے لئے امداد لی جاوے۔ (فتاویٰ رحیمیہ ص ۷۵ ج ۲) ”اور اس سے بھی پرہیز رکھا جائے تو زیادہ بہتر ہے“ مدع

## مدرسہ میں چندہ نہ دینے کی وجہ سے

## مسجد میں نماز جنازہ پڑھنے سے روکنا

**سوال** ..... ابھی حال ہی میں خلقی پارٹی نے ”جو اکثریت میں ہے“ ”وہابی پارٹی کا“ مدرسہ میں چندہ نہ دینے کی وجہ سے بایکاٹ کر دیا ہے اور ایک جنازہ کی نماز بھی مسجد میں نہیں ہونے دی کیا ایسا کرنے والے مسلمان گنہگار ہیں؟

**جواب** ..... مسجد میں نماز پڑھنا ہر مسلمان کا حق ہے مدرسہ میں چندہ نہ دینے سے اس کا کوئی تعلق نہیں۔

جو حصہ نماز کیلئے متعین ہے جیسے اندر و فی حصہ اور فرش مسجد جہاں گرمی کے وقت نماز پڑھی جاتی ہے، نماز جنازہ پڑھنا مکروہ ہے، اس فرش سے عیحدہ اگر احاطہ اور چہار دیواری میں زائد جگہ ہو تو وہاں مکروہ نہیں۔ (فتاویٰ محمودیہ ص ۲۰۵ ج ۱۵)

### مہتمم کو رقم موصول ہوئی تو کس مد میں صرف کرے

سوال..... ایک شخص نے مہتمم صاحب کے پاس رقم بھیجی، لیکن یہ نہیں لکھا کہ کس مد میں خرچ کی جائے اور خط و کتابت کے بعد بھی پتہ نہیں چل سکا، تو کس مد میں صرف کی جائے؟

جواب..... یہ شخص جس مد میں رقم بھیجا کرتا تھا اسی میں صرف کی جائے اگر یہ پہلا موقعہ ہو تو اس رقم کو دینی امور میں اور طلباء کی امداد میں صرف کی جائے عموماً ایسی رقم زکوٰۃ کی ہوتی ہے۔ اس لئے احتیاط کا تقاضہ ہے کہ تم ملک کا خیال رکھا جائے۔ (فتاویٰ رحیمیہ ص ۳۰ ج ۶)

### مہتمم مدرسہ کا تنخواہ بلاطے کئے لینا

سوال..... مہتمم مدرسہ تمام سال اہتمام بلا تنخواہ کرتے ہیں کچھ اپنا نجی کام بھی کرتے ہیں، مگر جن ایام میں تحصیل چندہ کا کام ہوتا ہے اس میں مشغول ہونے کی وجہ سے اپنا نجی کاروبار نہیں کر سکتے ہیں، کیا ان مہینوں کی تنخواہ لینا جائز ہے؟

جواب..... صورت مسولہ میں مہتمم صاحب کو چاہئے کہ مجلس شوریٰ کے ارکان کے سامنے اس چیز کو پیش کر دے کہ سال بھر میں مثلاً دو ماہ چندہ کرتا ہوں، اپنا نجی کام نہیں کرتا، اس لئے ان دو ماہ کی تنخواہ مقرر کی جائے، بقیہ دس ماہ فی سبیل اللہ خدمت مدرسہ انجام دوں گا کوئی معاوضہ نہیں لوں گا، اگر مہتمم صاحب نے اس طرح باقاعدہ معاملہ نہ کیا تو تہمت اور اعتراض کا اندیشہ ہے جس سے بچنا ضروری ہے۔ (فتاویٰ محمودیہ ص ۳۱۹)

### رسمی رقموں کی وصولی اور خرچ

سوال..... میں ایک سرکاری مکتب کا معلم ہوں، تو کسی تقریب مثلاً ۱۵ اگست، ۲۶ جنوری وغیرہ کے موقعہ پر بچوں سے تقریب کے خرچ کے تخمينہ سے زیادہ رقم موصول کرنا، اور خرچ سے پچھی ہوئی رقم کو اپنے مصرف میں لانا شریعت کی رو سے کیسا ہے؟

۲۔ بچوں سے داخلہ کے وقت ایک روپیہ وصول کرنا، سند دیتے وقت فی لڑکا پانچ روپے جبرا وصول کرنا، جبکہ سرکار سے کوئی قانون نہیں، ہفتہ واری، عیدی، بقر عیدی وصول کرنا کیسا ہے؟ رسم نہیں اگر نذر رانہ کے طور پر دینے والا دے تو کیسا ہے؟

جواب..... ۱۔ رقوم دینے والوں کو اگر علم ہے کہ خرچ سے زائد حصہ آپ رکھتے ہیں اور وہ اس پر رضامند ہیں تو جائز ہے۔ ۲۔ جبرا نہیں زبردستی دی ہوئی رقم کا واپس کرنا ضروری ہے بخوبی دی ہوئی رقم کا استعمال کرنا درست ہے۔ (فتاویٰ محمودیہ ص ۲۸۶ ج ۱۵)

### خاص مدرس کے لئے چندہ دینا

سوال..... جبکہ چندہ لوگوں نے ایک مدرس کے واسطے دیا ہواں کی معزولی کے بعد مدرس کو دینا دالتا کیسا ہے؟ یعنی وہ روپیہ جو لوگوں نے پہلے کے واسطے دیا تھا، دوسرے کے واسطے دے سکتے ہیں یا نہیں؟

جواب..... اس مدرس کی کچھ تعین نہیں بلکہ جو مدرس وہاں ہو گا وہ تنخواہ پائے گا۔

(فتاویٰ رشیدیہ ص ۵۳۲ ج ۱)

### وصولی چندہ کی مخصوص مقدار پر انعام

سوال..... ایک مدرسہ میں سفراء کو مشاہرہ ملتا ہے اور اگر سالانہ وصولی میں ہزار یا اس سے زائد ہو جائے گی، تو پوری وصولی پر پانچ فی صد انعام دیا جائے گا۔ کیا اس طرح انعام دینا درست ہے؟

جواب..... درست ہے مانع نہ ہونے کی وجہ سے (فتاویٰ احیاء العلوم ص ۳۳۸)

”انعام اور کمیشن میں قدرے فرق ہے، انعام درست ہے کمیشن درست نہیں،“ مع

### چندہ مدرسہ سے دو کا نیں بنانا

سوال..... ایک مدرسہ کی تعمیر چندہ کے روپے سے کی گئی ہے، اب مہتمم کی رائے ہے کہ اس مدرسہ کی چار دوکان نکال دی جائیں اور اس کے اوپر مدرسہ تعمیر کیا جائے، تاکہ مدرسہ میں کرائے کی آمدی آتی رہے۔

جواب..... اگر اہل محلہ اور چندہ دہنڈگان کو اس پر اعتراض نہ ہو تو یہ درست ہے، نیز اگر مدرسہ بن چکا ہے تو اب اس میں دکان بنانا جائز نہیں، اگر ابھی بنانہیں اور چندہ دینے والے اس پر راضی ہیں تو جائز ہے۔ (فتاویٰ محمودیہ ص ۳۳۶ ج ۱۰)

### فساذ دگان کے لئے چندہ کی بھی ہوئی رقم کا حکم

سوال..... فساذ دگان کے لئے ایک مسلم ریلیف کمیٹی بنائی گئی، جس میں کافی چندہ جمع ہوا، تقسیم کرنے کے بعد بھی نیچ گیا، اب اس نیچے ہوئے کو دوسرے کاموں میں صرف کیا جائے یا نہیں؟

جواب..... جن کاموں کے لئے چندہ کیا گیا وہ رقم ان ہی کاموں میں صرف کی جائے، دوسرے کاموں میں خرچ کرنا بلا اجازت چندہ دہنڈگان درست نہیں، ریلیف کمیٹی کی حیثیت مخف امین اور وکیل کی ہے۔ (فتاویٰ محمودیہ ص ۳۹۶ ج ۱۲)

## باعہم چندہ جمع کرنے کی ایک صورت کا حکم

سوال ..... چندہ ممبران چندہ جمع کرنا شروع کر دیتے ہیں، مثلاً تین سال تک فی ممبر سورپسیہ ماہانہ دے گا، اگر وہ رقم لینا چاہے تو قلیل سود مثلاً تین پیسے فی روپیہ کے حساب سے اس میں لے کر کاروبار چلا سکتا ہے اور بعد میں مع سود کے ادا کرنے یا منافع کے نام خواہ سود ہو یا منافع جائز ہے یا نہیں؟  
 جواب ..... یہ صورت بھی ناجائز ہے۔ (فتاویٰ محمودیہ ۱۲ ج ۳۹۱)

## جلسہ عام میں چندہ لینا اور دینا

سوال ..... مائک میں اعلان کر کے مدارس کا چندہ کیا جاتا ہے خصوصاً جلسہ کی ہماہی کے وقت یہ جائز ہے یا نہیں؟ اس سے چندہ کافی جمع ہو جاتا ہے لوگ بڑھ چڑھ کر حصہ لیتے ہیں اس میں نابالغ بھی اپنا نام بلوانے کی کوشش کرتے ہیں؟

جواب ..... یہاں دو چیزیں ہیں، ایک تنافس، دوسرا تر ای اور تفاخر، تنافس کی حقیقت بھلائی میں دوسرے کو دیکھ کر رغبت کرنا، خود تو خالی الذہن تھا، لیکن دوسرے کو دیکھ کر رغبت ہو گئی۔ اور بڑھ کر خیر کا کام کیا، یہ جائز اور شرعاً مُحْمَدَ ہے، ارشاد باری تعالیٰ ہے۔ و فی ذالک فلیتنافس المتنافسون اور فاستبقو الخیرات سے اس کی مُحْمَدَیت متحقق ہے، اور تر ای و تفاخر یہ ہے کہ لوگوں کے دکھانے اور ان سے مدح کی تمنا کے لئے چندہ دینا، یا دوسرے کو گھٹانے اور نیچا دکھانے کے لئے ایسا کرنا یہ خلاف اخلاق اور شرعاً مذموم ہے، اس سے بچنا چاہئے۔

اعلان کرنے سے خیر کی طرف رغبت دلانا، یادینے والے کا دل خوش کرنا مطلوب ہے (جیسا کہ ظاہر ہے) تب تو مُحْمَدَ ہے اور اگر بعض اغنياء کے ساتھ خوشامد کا طریق اختیار کیا جائے تو یہ اہل علم کی شان کے بالکل خلاف ہے، رہاتا بالغ کا نام بلوانا تو اگر یہ روپیہ نابالغ کی ملک ہے تو چندہ لینا جائز نہیں، اور اگر والدین نے اس کو عادی بنانے کے لئے دیا ہے تو جائز ہے۔ (فتاویٰ مفتاح العلوم غیر مطبوعہ)۔

## متفرقہات کتاب العلم

### کم علم عوام بھی تبلیغ کر سکتے ہیں

سوال ..... ایک شخص کہتا ہے کہ امر بالمعروف اور نبی عن المنکر کرنے کے لئے علم شرط ہے، لہذا یہ فریضہ صرف علماء کرام سے متعلق ہو گا، نیز امر بالمعروف اور نبی عن المنکر کے لئے خود عامل ہونا

ضروری ہے کیونکہ ”دیگر اس راضیت و خود راضیت“ تو یہ صحیح نہیں، لہذا جماعت میں چلنے والے ایسے افراد کے امر بالمعروف اور نبی عن المتندر کا کہاں تک جواز ہے؟

جواب ..... فریضہ تبلیغ کو علماء کرام کے ساتھ مخصوص کر لینا درست نہیں، کیونکہ علماء کا کام را ہ حق بتا دینا اور سیدھا راستہ دکھادینا ہے، پھر اس کے موافق عمل کرانے اور مخلوق خدا کو اس پر چلانے میں دوسرے لوگ بھی برابر کے شریک ہیں۔

”ہاں تبلیغ کی مختلف اقسام ہیں، جاہل کو اپنے دائرے سے نکلا جائز نہیں، تفصیل کے لئے دیکھئے اصول تبلیغ اور شرائط تبلیغ فتاویٰ ہندیہ“ مدع.

۲۔ اگرچہ بعض علماء نے فاسق شخص کو مجاز قرار نہیں دیا، لیکن اکثر علماء کے نزد یہ فریضہ اس کی جانب بھی متوجہ ہے کیونکہ دو چیزیں الگ الگ ہیں۔ (۱) خود نیکی پر چلنا، برائی سے بچنا، (۲) دوسروں کو نیکی پر چلانا، اور برائی سے بچانا، تو کسی بنا پر ایک واجب کے چھوٹ جانے سے دوسرا واجب کہاں چھوڑ جا سکتا ہے۔ (خیر الفتاویٰ ص ۳۸۲-۳۷۲ ج ۱)

”ہاں محتسب اگر خود عامل ہو گا تو قول اس کا زیادہ موثر ہو گا“ مدع

### تبلیغی سفر میں ایک روپیہ خرچ کرنے کا ثواب سات لاکھ تک مل سکتا ہے؟

سوال ..... کیا یہ درست ہے؟ اور ایک روایت کا خلاصہ پیش کرتے ہیں کہ ایک پیسہ خرچ کرو گے تو سات لاکھ کا ثواب ملے گا۔

جواب ..... تبلیغی جماعت میں دورہ کرنا بھی جہاد کے اقسام میں سے ایک قسم ہے، لہذا وہ فضائل جو جہاد فی سبیل اللہ کے لئے وارد ہیں وہ تبلیغی سفر و گشت کے لئے پیش کئے جاتے ہیں، کیونکہ اس دعوت و تبلیغ کے ذریعہ بھی اسلام دنیا میں چکا ہے، اس لئے اس راستے میں ایک پیسہ کا ثواب سات لاکھ تک پہنچ سکتا ہے۔ (خیر الفتاویٰ ص ۳۷۲ ج ۱)

”دلیل جاندار نہیں، جزوی کا انطباق ظنی ہے، ثواب کی تقدیر میں قیاس کا کوئی درج نہیں“ مدع

### صدق کیلئے نفس واقعہ کی مطابقت کافی ہے

اصول بلا غلت کی رعایت ضروری نہیں

سوال ..... ظاہر ہے کہ بات کی نقل کے سچا ہونے کے لئے مخفی عنہ کی مطابقت ضروری ہے

لیکن شبہ یہ ہے کہ ایسی مطابقت میں اگر نفس مضمون تو متعدد ہو مگر فصاحت و بлагت نہ ہو (تو کیا صدق کے لئے) فنون بدیعیہ بھی معتر ہیں، یا زبان و لغت کی طرح غیرمعتر، مثلاً زید نے عمر کو جو بزر کے قیام کا سخت منکر ہے مخاطب بنا کر کہا واللہ ان بکر القائم؟“ اب ناقل نے زید کے قول کی حکایت اسی طرح کی قال زید لعمر و قام بکر“ یا زید نے عمر سے جو بزر کے قیام سے خالی الذہن ہے مخاطب ہو کر کہا واللہ ان بکر القائم اور ناقل نے زید کے قول کو اس طرح نقل کیا قال زید لعمر و قام بکر یہ حکایتیں اپنے بھکی عنہ کے ساتھ مطابق ہیں یا نہیں؟

جواب..... خبر کے سچا ہونے کے لئے نفس واقعہ میں بھکی عنہ کی مطابقت کافی ہے فنون بدیعیہ اور بلاعیہ ضروری نہیں، اسی وجہ سے بااتفاق فقهاء اور محدثین روایت بالمعنى جائز ہے حالانکہ تمام وجوہ بлагت کا تحفظ روایت باللفظ میں ہرگز نہیں رہ سکتا، البتہ اگر کہیں روایت بлагت نہ کرنے سے متكلم کی مراد بالکل بدل جائے تو وہ صدق خبر کے لئے مانع ہو گا پس اگر ایسا قصد اکیا جائے تو قائل گنہگار ہو گا، اور اگر نادانستہ ہو گیا تو گناہ نہ ہو گا کما حومہ لول القواعد۔ (امداد المحتذین ص ۲۱۵)

### مسلمانوں کو انجیل کی تعلیم دینا

سوال..... اہل اسلام کو انجیل پڑھوانا تاباغ لڑکیوں کو شریعت کی رو سے جائز ہے یا نہیں؟ نیز بعض معلم جو مسلمان ہوتے ہیں لڑکیوں کو خفیہ طور پر قرآن شریف پڑھاتے ہیں مگر انجیل پڑھانے کے واسطے نوکر ہوتے ہیں، یہ تعلیم قرآنی بطور خود جن کے نوکر ہوتے ہیں ان سے خفیہ کرتے ہیں لہذا ایسا معلم خواہ انجیل پڑھائے خواہ قرآن قابل امامت ہے یا نہیں؟ اور یہ پیشہ کرنا کیسا ہے؟

جواب۔ نہ تو ایسی لڑکیوں کو جو اپنے دین سے محض ناواقف ہیں، انجیل جس میں تحریفات و تکذیبات کلام الہی میں پڑھنا جائز ہے اور نہ اس کی تعلیم کے لئے نوکری کرنا جائز ہے، کیونکہ مخلوق کو گراہ کرنے پر اجرت لینا حرام ہے، اور چونکہ یہ فساق ہیں اس لئے ان کی امامت بھی مکروہ ہے اور قرآن مجید پڑھانا ان کا کچھ کام نہ آئے گا، جب تک اس عمل سے تائب نہ ہوں گے۔

ایں چاہیمان است دین ست اے اضل اقتداء کفر و مصحف در بغل

(امداد الفتاوی ص ۲۲-۲۳ ج ۲)

### تا خیر سے تنخواہ دینا

سوال..... اہل مدرس کو کیا کسی مصلحت سے ہر مدرس کی تنخواہ دس یوم تا خیر سے دینا کیسا ہے؟

جواب..... اگر مدرس سے اس بات کی پہلی صفائی ہو گئی ہو تو ایسا عمل قبل اعتراض نہ ہو گا، ورنہ ہر پہلی تاریخ کو تنخواہ دیدیں چاہئے بلا وجہ شرعی تا خیر کر نامہ موم اور قابل شکایت ہے۔ (فتاویٰ رحیمیہ ص ۱۵۶ ج ۲)

## گیت کے ذریعہ صدر جمہوریہ کا استقبال کرنا

سوال ..... دارالعلوم دیوبند میں صدر جمہوریہ کی آمد پر پولیس کی طرف سے دو چیزیں پیش کی گئی تھیں، ایک بینڈ بجا بجوا یا جائے، دوسرے راشریہ گیت "جن من گن" پڑھوایا جائے، اول کو علماء نے قبول کیا نہیں تھا مگر راشریہ گیت کے ابتدائی اشعار پڑھوائے گئے صدر جمہوریہ کے ساتھ علماء اور دارالعلوم کے لڑکے کھڑے ہوں گے کون سی دلیل کی بناء پر ایسا کیا گیا، کیا گیت میں کفریہ الفاظ نہیں، کیا کراہت کے ساتھ اس میں شامل ہو سکتے ہیں؟

جواب ..... کسی کی خاطر کفر کے اشعار اختیار کرنا جائز نہیں، مہمان کے ساتھ اس کی حیثیت کے مطابق معاملہ کرنا پسندیدہ ہے جب تک خلاف شریعت چیز کا ارتکاب نہ ہو مجھے نہ ان اشعار کا علم ہے نہ اس وقت کے وائف کی تفصیل کا علم ہے۔ (فتاویٰ محمودیہ ص ۲۳۰ ج ۱۲)

"کوئی غلط فعل کسی جگہ بھی ہو صحیح ہونے کے لئے دلیل شرعی کی ضرورت ہے،" مع.

## دینی معلم کی تخلواہ پر ائم्रی کے معلم سے کم ہونا

سوال ..... عربی تعلیم دوڑہ تک، نیز ہندی کی تعلیم پنجھم تک، حدیث و تفسیر کے اساتذہ کی تخلواہ خشک اور پر ائم्रی معلمین کی تخلواہ مع ناشتا حدیث و تفسیر کا درس دینے والے اساتذہ یا اعتبار پر ائم्रی درجات کے معلمین کے کم تخلواہ پائیں کیا یہ علماء اور علم دین کی توہین نہیں؟

جواب ..... اہل علم حضرات کو علوم دین کی خدمت محض اللہ کے لئے کرنی چاہئے، تخلواہ کے لئے نہیں جو کچھ ملے اس کو مالک حقیقی کا عطیہ تصور کرے، خدمت دین کا معاوضہ نہیں اصل عزت اللہ کی بارگاہ میں مقبول ہونا ہے اور اصل ذلت اس کی بارگاہ میں مردود ہونا ہے۔ ارباب حل و عقد کے لئے بھی لازم ہے کہ وہ اہل علم کے ساتھ ہرگز ایسا معاملہ نہ کریں، جس سے اہل علم کی تحریر ہوتی ہے ورنہ ان سے سخت باز پرس ہوگی۔ (فتاویٰ محمودیہ ص ۱۷۵-۱۷۶ ج ۱۲)

## بے دین لوگوں کو کمیٹی کا ممبر بنانا

سوال ..... کسی ادارہ کی مجلس عاملہ میں ایسے افراد کا رکھنا جو علماء پر تنقید کرتے ہیں جن کی وضع قطع خلاف شرع ہو صوم و صلوٰۃ کے پابند نہ ہوں ان کی مجلس شوریٰ میں رکھنا کیسا ہے؟

جواب ..... دینی ادارہ کا ذمہ دار ایسے لوگوں کو بنایا جائے جو خود بھی دیندار ہوں دین کا جذبہ رکھتے ہوں، با سیلیقہ ہوں ورنہ نظام صحیح نہیں رہے گا اور اہل علم کی جو تحریر ہوگی اس کا سبب بڑی حد تک

بھی لوگ ہوں گے۔ (فتاویٰ محمودیہ ص ۷۵۷۔ ۷۸۱ ج ۱۲)

### محض دفتری خانہ پری کر کے امداد حاصل کرنا

سوال..... ایک مدرسہ کا سرکار سے الحاق کرایا گیا ہے مگر سرکاری نصاب کی تعلیم نہیں ہوتی، صرف دفتری خانہ پری کر کے تعلیم دکھلائی جاتی ہے، سرکار مختلف ناموں سے امداد دیتی ہے لا بھری کے نام سے، کبھی تخواہوں کے نام سے، اور مہتمم ان رقوم کو ادارتی مصلحتوں میں خرچ کرتا رہتا ہے۔ کیا یہ طریقہ درست ہے؟

جواب..... اگر الحاق کی شرائط موجود نہیں، غلط بیانی کر کے شرائط الحاق موجودہ ظاہر کر کے الحاق کیا گیا ہے صرف دفتری خانہ پری کر کے بتایا جاتا ہے تو یہ زور و خداع ہے۔ (فتاویٰ محمودیہ ص ۵۵۱ ج ۱۲) جو حرام ہے ”ہرگز ایسا نہیں کرنا چاہئے“، مَعْ

### بوقت ضرورت خرچ نہ کرنا بھی خیانت ہے

سوال..... صدر صاحب مدرسہ کے پاس مدرسہ کا روپیہ ہے وہ نہ تروپیہ مدرسہ میں لگاتے ہیں اور نہ طلب کرنے پر دیتے ہیں کچھ لوگ اس کے گرد پ کے ہیں اس کو صدر رکھنا چاہتے ہیں اس کو صدر رکھنا جائز ہے یا نہیں؟

جواب..... اگر مدرسہ میں خرچ کرنے کی ضرورت ہے اس کے باوجود بھی وہ نہ مدرسہ میں رقم دیتا ہے نہ خود ہی ضرورت پوری کرتا ہے جس سے اندازہ ہوتا ہے کہ رقم اپنے کام میں صرف کریں” یعنی خراب ہے، ”تو مدرسہ کے بہرہ بازار لوگ مطالہ کریں، اگر خدا نخواست خیانت ثابت ہو جائے تو اس کو صدارت سے نکال دیں اور رقم وصول کر کے کسی دیانتدار کو ذمہ دار بنا نہیں۔ (فتاویٰ محمودیہ ص ۷۸۱ ج ۱۲)

### ملازمت کیلئے جھوٹی سند دینا

میں جس ادارہ میں ہوں وہاں کچھ حضرات ایسے آتے ہیں جو کہتے ہیں کہ ہمیں اپنے یہاں کے ادارہ میں ماشر رکھا دو اور تصدیقی سند لکھ دو تاکہ ہم پر ایسی ٹور پر امتحان دے سکیں، حالانکہ یہ تحریر بالکل جھوٹ ہو گی، اس لئے میرے لئے کیا حکم ہے؟

جواب..... جو شخص آپ کے ادارہ میں ملازم نہیں اس کو ملازم رکھنا اور سند دینا جھوٹ ہے۔ شرعاً اس کی اجازت نہیں۔ (فتاویٰ محمودیہ ص ۷۸۱ ج ۱۲) ”ایسی سند اور تصدیق شہادت زور ہے جو گناہ کبیرہ ہے“، مَعْ

### رخصت کی تخواہ وضع کرنا

سوال..... ایک شخص امامت و مدرسی پر ملازم ہے تخواہ الگ الگ معین نہیں اس حالت میں

مدرسہ کے ناغہ پر کیا کچھ کاشا ضروری ہے یا اس کی کیا صورت ہے؟

جواب ..... مستقل معاملہ طرفین کی رضامندی سے کر لیا جائے (فتاویٰ محمودیہ ص ۱۳۵)

رج ۱۳۵) ”اور جب تک معاملہ صاف نہ ہو، ضع تنوہ نہ ہو،“ مَعْ

### قبرستان اور مدرسہ کے لئے زمین رشوت دے کر چھڑانا

سوال ..... چک بندی کے زمانے میں قبرستان اور مدرسہ کے لئے چھوڑنے کا حکم تھا مگر اہل کار نہیں چھوڑ رہے تھے بہت کوشش کی مگر معلوم ہوا کہ کچھ رشوت لینا چاہتے ہیں تو بجوری سور و پے اہل کار کو دیا گیا کیا یہ درست ہے۔

جواب ..... جبکہ مدرسہ و قبرستان کے لئے زمین چھوڑنا قانونی ہے اور بغیر روپیہ کے اس حق کو حاصل نہیں کیا جاسکتا تھا تو مجبور آر و پیہ دینے والے گنہگار نہیں ہوئے وہ زمین مدرسہ اور قبرستان دونوں کی ہو گئی۔ (فتاویٰ محمودیہ ص ۱۳۵ رج ۱۳۵)

### خرج شدہ رقم سے زائد مدرسہ سے وصول کرنا

سوال ..... ہمارے یہاں ایک مدرس نے مدرسہ کا کوئی کام کیا، اور دس روپے خرچ ہوئے اور مدرسہ میں بارہ روپے لکھواتے ہیں تو کیا اس طرح مدرسہ کے پیسہ لینا جائز ہے؟

جواب ..... یہ جھوٹ اور فریب ہے جس کا ناجائز ہونا بالکل واضح ہے۔ (فتاویٰ محمودیہ ص ۱۳۵ رج ۱۳۵)

### مدرسہ کا روپیہ بطور قرض خرچ کرنا

سوال ..... کیا مدرسہ کے روپے پیشگی اپنے کام میں خرچ کرنا جائز ہے؟ بایس طور کہ ہر ماہ تنوہ میں کاث لئے جائیں۔

جواب ..... یہ خیانت ہے جو کہ بروئے حدیث منافق کی علامت ہے۔ (فتاویٰ محمودیہ ص ۱۳۵ رج ۱۳۵)

”امین کو امانت میں مذکورہ تصرف کا حق نہیں،“ مَعْ

### نقسان کی تلافی کے لئے زبردستی پیسہ لینا

سوال ..... عالم صاحب نے اپنے ہاتھ سے نل کھولا بعد میں ٹھیک نہ کر سکے اور مسٹری کو بلا کر اس کو ٹھیک کرایا اور مسٹری کو پیسہ دینے کے لئے ہر طالب علم سے دس پیسہ زبردستی لیا، کیا یہ جائز ہے؟

جواب ..... جس نے نل خراب کیا درست کرانا بھی اسی کے ذمہ ہے، دوسروں سے جبرا پیسہ لینا درست نہیں

ہاں اگر دوسرا لوگ اس کو درست کرنے کی اجرت خوشی سے دیں تو درست ہے۔ (فتاویٰ محمودیہ ص ۱۳۶ رج ۱۳۶)

## ماہ رمضان میں دو گنی تخلواہ اور کار مفوضہ انجام نہ دینا

سوال ..... ناظم صاحب نے شوری سے کہا کہ صاحب ہماری ایک ماہ کی چھٹی ہوتی ہے اور اسی میں ہم باہر رہتے ہیں لہذا ہماری دو گنی تخلواہ ملنی چاہئے اب یہ ناظم صاحب بجائے بارہ ماہ کے ساتھ ہے تیرہ ماہ کی تخلواہ پاتے ہیں حالانکہ مفوضہ خدمات یعنی فراہمی مالیات کے لئے صرف ماہ رمضان میں تشریف لے جاتے ہیں کیا یہ ان کے لئے درست ہے؟

جواب ..... اگر معاملہ اس طرح ہو کہ فلاں ماہ میں اتنی تخلواہ ملے گی تو اس کی گنجائش ہے لیکن کار مفوضہ انجام نہ دینا، اور تخلواہ لینا جائز نہیں، ارکان شوری اگر علم کے باوجود اجازت دیں تو اس سے وہ تخلواہ حلال نہیں ہوتی، البتہ جرم میں وہ بھی شریک ہو جاتے ہیں اگر دنیا میں کوئی باز پرس نہ کرے تو قیامت میں بہر حال حساب دینا ہے مدرسین کی تخلواہ نہ ملے اور ناظم اتحاق سے بھی زیادہ وصول کریں یہ صریح ظلم ہے، جس کا وبال دنیا و آخرت میں سخت ہے۔ (فتاویٰ محمودیہ ص ۱۲۷ ج ۱۳)

## شوری نے جو چیز جس کے لئے تجویز کر دی ہو وہ اس کے لئے ہے

سوال ..... مدرسین کا اس مال سے تخلواہ لینا کیا ہے جوز کوۃ، صدقہ، امداد میں مخلوط ہو، اور بلا تملیک ہو، اگر شوری نے کوئی چیز کسی ایک کے لئے عملہ میں سے منتخب کر دی تو کیا دوسرا آدمی اس عملہ کا اس سے چیزیں لے سکتا ہے ضرورت کے پیش نظر۔

جواب ..... زکوۃ و صدقہ سے تخلواہ لینا درست نہیں ہے۔ شوری نے جس کیلئے جوشی تجویز کر دی بغیر شوری کی اجازت کے کسی دوسرے کو اس کے لینے کا حق نہیں ہے ضرورت ہو تو شوری سے کہے۔ (فتاویٰ محمودیہ ص ۱۲۸ ج ۱۳)

## تخلواہ میں اضافہ کا وعدہ

سوال ..... ایک مہتمم صاحب نے ملاز میں مدرسہ سے وعدہ کر لیا کہ جو بھی اضافہ ہو گا وہ گذشتہ ماہ محرم الحرام سے ہو گا، سرپرست مدرسہ نے موجودہ ماہ سے اضافہ فرمایا اور تحریر کیا کہ اسی ماہ سے اضافہ ہو گا، دریافت طلب یہ ہے کہ اضافہ گذشتہ ماہ محرم الحرام سے دیا جاستا ہے کہ نہیں؟

جواب ..... اگر سرپرست ہی نے وعدہ کیا تھا لیکن ان کو یاد نہیں رہا یا مصلحت کا تقاضا ہے کہ کیم محرم ہی سے اضافہ کیا جائے، مثلاً مدرسین بغاوت کریں یا اپنا کام چھوڑ دیں، تو کیم محرم سے اضافہ کر سکتے ہیں، مہتمم چونکہ غیر مختار ہے اس لئے اس کو کیم محرم سے اضافہ کا حق نہیں، مدرسین کے لئے

زیبای ہے کہ گذشتہ ایام کے مطالبہ کا ارادہ نہ کریں، یا ان کے مقام بلند کے زیادہ لائق ہے، اللہ تعالیٰ قناعت و توکل کی دولت سے نوازے۔ (فتاویٰ محمودیہ ص ۱۲۸ ج ۱۳)

۱۰) اگر کسی جگہ مہتمم یا ناظم مختار ہوں تو انہیں وعدہ و فابنتا چاہئے۔ مُع

### مال حرام سے دینی خدمت کرنا

سوال..... بعض لوگوں کی کمائی سینما یا شہ یا جوایا شراب کی ہوتی ہے اور وہ یہ چاہتے ہیں کہ ہم دینی مدرسہ یا مسجد میں دیں تو کیا طریقہ اختیار کیا جائے؟ بعض اہل علم یہ کہتے ہیں کہ کسی شخص سے بطور قرض لے کر دینی مدرسہ میں یا تعمیر مسجد میں دیں اور اپنی رقم سے اس قرض کو داکریں تو کیا یہ طریقہ جائز ہے؟  
جواب..... اس طرح قرض لے کر دینا درست ہے اگر وہ ناجائز دیں تو مدرسہ یا مسجد میں تعمیر کے واسطے نہ لیا جائے۔ (فتاویٰ محمودیہ ص ۱۲۲ ج ۱۳)

### ”مال حرام کو صدقہ کرنا موجب ثواب ہے یا نہیں؟“ تعارض کا حل

سوال..... جناب مفتی صاحب! بعض کتابوں کے مطالعہ سے ایک اشکال ذہن میں آیا ہے کہ حرام مال کو صدقہ کرنا بھی حرام ہے اور ظاہر ہے کہ معصیت کے کاموں پر کوئی اجر و ثواب نہیں ہوتا جبکہ بعض کتابوں میں لکھا ہے کہ حرام مال کو صدقہ کرنا موجب اجر و ثواب ہے۔ تواب اس تعارض کا کیا حل ہوگا؟  
جواب..... حرام مال کو ثواب کی نیت سے صدقہ کرنا معصیت اور گناہ ہے جبکہ بلا نیت ثواب صدقہ کرنا امر شارع علیہ السلام کی تعمیل ہے جو موجب اجر و ثواب ہے لہذا دونوں میں کوئی تعارض نہیں جن کتابوں میں معصیت لکھا ہے تو تصدق مال حرام بہ نیت ثواب مراد ہے اور جن میں اجر و ثواب کا قول پایا جاتا ہے اس سے مراد بلا نیت اجر و ثواب حرام مال کو صدقہ کرنا ہے۔

لما قال العلامة انور شاه الكشمیری أقول في دفع التعارض أن ههنا شيئاً احدهما ايتمار امر الشارع والثواب عليه والثانى التصدق بمال خبيث والرجاء من نفس المال بدون لحاظ رجاء الثواب من امثال الشارع فالثواب انما يكون على ايتمار الشارع واما رجاء الثواب من نفس المال فحرام

(عرف الشذى على الجامع الترمذى ج ۲ باب مجااء فضل اطهور) (فتاویٰ حقانیہ ج ۲ ص ۱۲۰)

### انگریزی تعلیم کا ممبر بننا

سوال..... شیلی کالج جس میں انگریزی اور ہندی کی تعلیم ہوتی ہے، اسی طرح نسوان ہائی سکول،

اس کا ممبر بننا کیسے ہے؟

جواب..... جس کالج یا اسکول میں خلاف اسلام تعلیم ہوتی ہے، عقائد اعمال، اخلاق سب غلط ذہن نشین کرائے جاتے ہیں، اس کا ممبر اور تقویت پہنچانا ہرگز جائز نہیں۔ (فتاویٰ محمودیہ ص ۳۲۰ ج ۱۲)

”وہ شبیلی کالج ہو یا کوئی اور کالج ہو،“ - ممع

### مسجد کی بالائی منزل میں مدارس کے سفراء کا قیام کرنا

سوال..... مختلف مدارس کے سفراء چندہ کی غرض سے بھی آتے ہیں اور ایک مسجد کی بالائی حصہ میں قیام کرتے ہیں اور وہاں بے تکلف رہتے ہیں اخبار بینی، بعض سگریٹ تک پیتے ہیں، ان کو تھہر نے کی اجازت دی جائے یا نہیں؟

جواب..... سفیروں کے لئے مسجد کے علاوہ کوئی قیامگاہ نہ ہو تو ان سفراء کو تھہرایا جا سکتا ہے جو مسجد کا مکا حقہ ادب و احترام کر سکتے ہوں جو احتیاط نہیں کرتے ان کو اجازت نہ دی جائے۔

### ملازمت کے لئے ڈاکٹری معاشرہ کرانا

سوال..... زید میونسپلی میں فن تجوید، قرآن شریف اور ضروریات دین کے لئے ملازم ہے اور وہ شخص عالم بھی ہے اور کسی قسم کا میریض نہیں، میونسپلی کی طرف سے اس کو ڈاکٹری معاشرہ کا حکم دیا نواں ملازمت کرنے کے بعد ڈاکٹری معاشرہ کی صورت یہ ہے کہ ڈاکٹراناں کے بدن کوسرے پیر تک نگاہ کر کے بدن کا معاشرہ کرتا ہے حتیٰ کہ ذکر کو ہاتھ میں لیتا ہے اور دباتا بھی ہے تاکہ آتشک معلوم کر سکے اور دبر میں انگلی مارتا ہے تاکہ بواہیر معلوم کرے، تو کیا ایسا معاشرہ درست ہے؟

جواب..... اس طور پر ڈاکٹری معاشرہ کرانا، اور کرنا ناجائز ہے، جس حصہ بدن کو چھپانا فرض ہے اس کو اس غرض سے کھولنا اور نامحرم کو دکھانا اور اس کو ہاتھ لگانا ہرگز جائز نہیں، اگر ملازمت اس شرط کے ساتھ مشروط ہے تو اس شرط کو قبول بھی کرنا جائز نہیں ہے۔ (فتاویٰ محمودیہ ص ۲۰۵ ج ۱۲)

”ملازمت رہے یانہ رہے“ - ممع

### متقد میں و متاخرین میں حدفاصل

سوال..... حضرات متقد میں و متاخرین جو ایک معروف اصطلاح ہے ان کی حدفاصل کیا ہے؟ کہاں تک متقد میں کہلاتے ہیں اور کہاں تک متاخرین؟

جواب..... دوسری صدی کے اخیر تک جن حضرات کی ولادت ہوئی ہو وہ متقد میں میں ہوں گے اور تیسرا صدی کے شروع سے متاخرین کا دور شروع ہو گا۔ (حسن الفتاوی ص ۳۰۰ ج ۱)

## كتاب البدعات

### بدعت کی تعریف، مفہوم اور بدعت کا مصدق

سوال..... حدیث کل بدعة ضلالة و کل ضلالة فی النار اگر عند المحدثین قابل احتجاج ہو تو یہ معلوم ہونا چاہئے کہ خود حضرت خاتم الانبیاء صلی اللہ علیہ وسلم نے اس بدعت کی کیا تعریف فرمائی ہے جس کا مرکب اس وعدید کا قطعی طور پر مستحق ہو؟

۱۔ نیز شارع علیہ السلام نے کسی بدعت کو اس کیے سے مستثنی بھی فرمادیا ہے یا یہ وعدید بلا استثناء رد فرمائی ہے؟ ..... ۲۔ نیز کسی صحابی جلیل القدر سے حسب تعریف سروکائنات صلی اللہ علیہ وسلم ارتکاب بدعت پایا گیا ہے یا نہیں؟ ..... ۳۔ نیز حسب تعریف نبوی فی زماننا وہ کون کون افعال ہیں جو بدعت اور اس کی وعدید کا مصدق ہوں؟

جواب..... فی الدر المختار وہی (ای البدعة) اعتقاد خلاف المعروف عن الرسول لا بمعاندة بل بنوع شبهة اه قلت و ما خذله قوله علیہ السلام من احدث فی امرنا هذا مالیس منه فهور دالحدیث.

اس سے تو اس کی تعریف مع دلیل معلوم ہو گئی، پھر اس کی ایک حقیقت ہے۔ ایک صورت اگر حدیث کل بدعت سے بدعت حقیقیہ مرادی جائے تو اس کیے سے کوئی مستثنی نہیں اور اگر عام لیا جائے حقیقیہ و صوریہ کو تو بدعت صوریہ غیر حقیقیہ اس عام سے مخصوص ہے۔

اور صحابہؓ سے فروع مجتہد نیہا میں ایک کا دوسرے کو منسوب الی الاحداث کرنا منقول ہے سو یہ اختلاف شرعاً غیر مذموم ہے۔ بخلاف غیر مجتہدین کے جو امر جدید اختراع کریں وہ رائے غیر مجتہد کی رائے ہونے کی وجہ سے غیر مقبول اور مفہوم بدعت کا مصدق ہے اور تقریر مذکور کے بعد گوجزیات کے احصا کرنے کی حاجت نہیں مگر رسول اصلاح الرسول میں بقدر ضرورت مذکور بھی ہیں۔

### جواب مذکور پر اشکال اور اس کا جواب

سوال..... بدعت کی جو تعریف نقل فرمائی ہے۔ (ھی اعتقاد خلاف المعروف) تو لفظ اعتقاد

اس میں علی الاطلاق ہے کسی مجتہد کا اعتقاد ہو یا غیر مجتہد کا۔ پھر اس کا مأخذ صاحب درمختار نے اس حدیث کو بتایا ہے کہ من احدث الخ اس میں بھی لفظ من عام ہے یعنی مجتہد و غیر مجتہدین کی رائے کو شرعاً غیر مذموم تھے ایسا اور مصدق بدعوت سے خارج کیا ہے۔ یا امر در مختار کی عبارت یا حدیث سے کس طرح اخذ فرمایا ہے؟

پھر بدعوت کی دو قسمیں حقیقیہ و صوریہ تحریر فرمائیں کہ حکم کل کل بدعوت ضلالۃ سے مستثنی فرمایا ہے تو یہ معلوم ہونا چاہئے کہ بدعوت صوریہ کی تعریف کیا ہے؟ پھر ایک ایک مثال اقسام بدعوت کی معلوم ہونا چاہئے؟ سینہ و حسنہ بدعوت کی دو قسمیں جو مشہور ہیں آیا یہ اقسام اسی صوریہ و حقیقیہ کے تحت داخل ہیں یا علیحدہ ہیں تو ان کی تعریف و مثال کیا ہے؟

یا امر بھی قابل دریافت ہے کہ من احدث فی امرنا هذامیں مشارالیہ کون ہے؟ یا یہ یقینی ہے کہ جو اس کا مشارالیہ ہو گا وہ عین ثواب ضرور ہو گا؟ اور رائے مجتہدین خطاب پر بھی ہوا کرتی ہے پس وہ اس کے مشارالیہ کو کس طرح شامل ہو گا؟ اور جس وقت کہ شامل نہ ہو گی تو مفہوم بدعوت کے مصدق سے کس طرح خارج ہو گی؟ پھر شرعاً تعریف مجتہد بھی معلوم ہونا چاہئے جس کی رائے کو آپ نے غیر مذموم بتایا ہے؟

جواب..... قولہ کس طور سے اخذ فرمایا ہے؟ اقول جن احادیث سے اجتہاد کی اجازت اور اس میں خطاب سے معدود ہونا ثابت ہے وہ اس تخصیص و تقید کی دلیل ہے البتہ جس شخص کے نزدیک اس کی خطاب ثابت ہو جائے گی وہ اتباع نہ کرے گا اور جس کے نزدیک خطاب ثابت نہیں ہوئی وہ اتباع کرے گا۔ قولہ تعریف کیا ہے؟ اقول جو بعینہ سنت میں وارد نہ ہو لیکن کسی کیسے سے مستبط ہوئی ہو۔ قولہ معلوم ہونا چاہئے اقول بعد عین حقیقیہ کلیہ کے جزئیات پر اس کو منطبق کر لیا جائے۔ قولہ یا علاحدہ اقول سینہ اور حقیقیہ ایک ہے اور حسنہ اور صوریہ ایک ہے۔ قولہ کون ہے؟ اقول دین ہے۔ قولہ ثواب ضرور ہو گا۔ اقول ہاں لیکن جو یقینی دین ہے وہ یقینی ثواب ہے اور جو ظنی دین ہے وہ ظنی ثواب ہے۔ قولہ معلوم ہونا چاہئے اقول کتب اصول اور رسالہ اقتصاد مؤلفہ احقیر میں دیکھ لیا جائے۔ (امداد الفتاوی ج ۵ ص ۲۹۱)

### بدعتی اور غیر مقلد کو بیعت کرنا

سوال..... جو لوگ سوئم و فاتحہ وغیرہ کرتے ہیں اور بعض ان میں سے متعدد بھی اور بعض زم۔ و علی ہذا غیر مقلد بھی۔ اگر ان حضرات میں سے کوئی شخص احقیر کے ذریعے سے داخل سلسلہ ہو تو بیعت کروں یا نہیں؟ حاجی صاحبؒ کے سلسلہ میں مختلف قسم کے لوگ تھے۔ جو ارشاد ہو خیال رکھا جائے۔

جواب ..... رسم بدعات کے مفاسد قابل تسامح نہیں۔ صاف کہہ دیجئے کہ ہمارا طریقہ اختیار کرنا پڑے گا اور غیر مقلد اگر دو وعدے کرے تو مضاائقہ نہیں ایک یہ کہ مقلدوں کو برانہ سمجھوں گا اور مقلد سے بحث نہ کروں گا اور دوسرے یہ کہ مسئلہ غیر مقلد عالم سے نہ پوچھوں گا بلکہ مقلد سے پوچھوں گا۔ (امداد الفتاوى ج ۵ ص ۳۰۲)

## میلاد اور مولود کے احکام

### عید میلاد النبی کا حکم

سوال ..... یوم النبی صلی اللہ علیہ وسلم کا بہت جگہ چرچا ہو رہا ہے اور اس جگہ میں بھی اس کا اہتمام ہے اس میں شرکت کرنا اور چندہ دینا شرعاً جائز ہے یا نہیں؟

جواب ..... یوم النبی کے جلے جن قیود اور تعینات کے ساتھ ہو رہے ہیں یہ تو وہی محفل میلاد ہے جس کو نئے لباس میں پیش کیا گیا ہے۔ میرے نزدیک تو قدیم طرز کی عید میلاد یا مطلق محفل میلاد میں اور ان جلسوں میں کوئی فرق نہیں جس طرح وہ بدعت ہے بلاشبہ یہ بھی بدعت ہے۔

رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کا کیا یہی حق امت پر ہے کہ سارے سال میں صرف ایک دن اور وہ بھی محض تماثیل کے طور پر آپ صلی اللہ علیہ وسلم کا ذکر مبارک جھوٹے سچے رسالوں سے پڑھ دیا جائے اور پھر سال بھر کے لئے فارغ ہو کر آئندہ بارہ وفات کے منتظر ہو جاتے ہیں۔ افسوس! مسلمانوں کا فرض تو یہ ہے کہ کوئی دن آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے ذکر مبارک سے خالی نہ جائے البتہ ضروری نہیں ہے کہ ذکر فقط ولادت ہی کا ہو۔ کبھی آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی نماز کا کبھی روزے کا کبھی آپ کے اخلاق و اعمال کا جو کہ سب سے زیادہ اہم ہیں کبھی ولادت سعادت کا کبھی ہو جائے تو باعث خیر ہوتی ہے۔ (امداد الحفظین ص ۲۷۱)

### عید میلاد النبی صلی اللہ علیہ وسلم کی تاریخی اور شرعی حیثیت

سوال ..... کیا فرماتے ہیں علماء دین اور مفتیان مدھب حنفیہ اس مسئلہ میں کہ آج کل میلاد شریف کے نام سے مجالس وعظ منعقد ہوتی ہیں اور ان میں علماء کرام کتاب اللہ اور سنت رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی روشنی میں ترغیب و تہذیب کے مسائل پیش کرتے ہیں اور نعت خوان اور شعراء حضرات اپنے اپنے منظوم کلام میں توحید رسالت، ختم نبوت، حب علی الطاغت اور دیگر کئی قسم کے بہترین مضامین سناتے ہیں کیا اس قسم کی تقریبات میں علماء کرام اور عوام الناس کی شرکت بدعت ہے یا نہیں؟

(۲) زید اس بات کا قائل ہے کہ ایسی مجالس و اجتماعات کا انعقاد بدعت و خلافت ہے ان میں شریک ہونا زنا جو بازی شراب نوشی اور قتل و غارت سے بھی بڑھ کر گناہ ہے کیونکہ خیر القرون میں اس قسم کے اجتماعات منعقد نہیں ہوتے تھے۔ تو زید کا یہ عقیدہ درست ہے یا نہیں؟ اگر درست نہیں تو اس کے لئے تعزیر شرعی تفصیل تحریر فرمائے اور جردارین حاصل کریں؟

جواب..... ہمارے نزدیک محققین علماء کی تصریحات کے پیش نظر عید میلاد کے نام سے جو مجلسیں منعقد ہوتی ہیں اور جن کو آج کل کے علماء اور جهلاء سب سے بہترین عبادت اور کار خیر جانتے ہیں بدترین قسم کی بدعت ہے، حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ عشق و محبت عین ایمان ہے، آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی ولادت با سعادت سے لے کر وفات تک کے حالات زندگی صحیح طریقہ سے ذکر کرنا عبادت اور کار ثواب ہے۔ سال کے ہر مہینہ اور مہینہ کے ہر ہفتہ اور ہفتہ کے ہر دن اور دن کے ہر گھنٹہ اور گھنٹے کے ہر منٹ اور منٹ کے ہر سینٹ میں حضور صلی اللہ علیہ وسلم کا ذکر خیر جائز ہے اس میں کسی بھی مسلمان کو نہ تواخلاف کی گنجائش ہے اور نہ ہی اس سے انکار کی مجال ہے مگر نزاع اور موضوع بحث وہ مجلسیں ہیں جن کو ثواب کی نیت سے خاص مہینوں (مثلاً ربیع الاول) میں منعقد کر کے میلاد مرتباً یا جاتا ہے یا اور چیز ہے اور حضور نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کی ولادت با سعادت کا ذکر اور شے ہے، اول بدعت ہے ثانی مندوب اور مستحب ہے۔ صحابہ کرامؐ سے زیادہ حضور اکرم کا عاشق کوئی بھی نہ تھا، نہ ان سے بڑھ کر حضور صلی اللہ علیہ وسلم کا احترام اور تعظیم کوئی ترکتا ہے حضور کی محبت ان میں کامل تھی، تھیں سال تک حضور اکرم صحابہؓ میں نبوت کے ساتھ خود زندہ رہے اور پھر تھیں سال تک خلافت راشدہ کی حکومت رہی، تقریباً ۱۰۰۰ تک صحابہ کرامؐ کا دور رہا کم و بیش دو سو بیس برس تا بیعنی اور تبع تابعین کا زمانہ رہا لیکن قیامت تک کوئی اس بات کا ثبوت صحیح سند سے پیش نہ کر سکے گا کہ اتنے ممتد زمانے اور طویل عرصے میں عشاقو رسول صلی اللہ علیہ وسلم میں سے کسی عاشق صادق نے ایسی محفل کا انعقاد کیا ہے یا انعقاد کے لئے کسی سے صراحةً یا اشارۃ کہا ہے یا خود حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کے مبارک زمانے میں آپؐ کی اجازت سے ایسی مجالس منعقد ہوئی ہوں۔ تو سوال یہ ہے کہ یہ کار ثواب اور مبارک تقریب کا ان ہی زمانوں میں انعقاد کیوں نہ ہوا؟ اور اگر نہیں ہوا ہے تو بعد میں ہونے پر اس کو بدعت کیوں نہ کہیں گے؟ آپؐ اس کے متعلق ظاہری شکل و صورت کو دیکھ کر ترغیب و تہذیب کی بنا پر مستحب قرار دینا چاہتے ہیں مگر ذرا یہ تو سوچنے کہ وہ کون اسی شرعی بدعت ہے جس کی ظاہری شکل و صورت عبادت کی نہ ہو؟ خاص کر جب اس کے متعلق اکابرین دیوبند رحمہم اللہ تعالیٰ

کے صریح فتاویٰ بھی حرمت اور ممانعت کے بارے میں موجود ہیں تو دیوبندی ہو کر آپ کیوں اس کے طرف راغب معلوم ہوتے ہیں میں نے خود اپنے شیخ حضرت العلامہ مفتی اعظم ہند مولانا مفتی محمد کفایت اللہ صاحب دہلوی نور اللہ مرقدہ سے زیادتی دورہ حدیث پڑھتے وقت ساتھا کہ ایسی مجلسوں کا انعقاد بدعت ہے، حضرت مولانا رشید احمد صاحب گنگوہی رحمۃ اللہ علیہ نے بھی اس کو منوع قرار دیا ہے فتاویٰ رشیدیہ جلد اص ۱۱۰ میں آپ فرماتے ہیں ”نفس ذکر ولادت باسعادة فخر و عالم صلی اللہ علیہ وسلم کا مندوب ہے مگر بسبب انضمام ان قیود کے مجلس منوع ہو گئی۔“

### مجالس عید میلاد النبی صلی اللہ علیہ وسلم کا تاریخی پس منظر

اس رسم و بدعت کا پس منظر کچھ یوں ہے کہ اسلامی تاریخ کی ابتدائی چھ صد یوں میں اسی بدعت کا کہیں بھی مسلمانوں میں رواج نہیں تھا۔ یہ نہ تو کسی صحابی کو سمجھی نہ کسی تابعی کو نہ کسی محدث، فقیہ، زرگ اور ولی اللہ کو یہ بدعت اگر سو جھی تو ایک مسرف بادشاہ اور اس کے رفیق دنیا پرست مولوی کو یہ بدعت ۲۰۳ھ میں عمل کے شہر میں مظفر الدین کو کری کے حکم سے ایجاد ہوئی جو ایک مسرف بادشاہ اور دین سے بے پرواہ شخص تھا۔ (ابن خلکان) اس کے متعلق امام احمد بن محمد بصری مالکی رحمۃ اللہ علیہ لکھتے ہیں۔

کان ملکاً مسرفاً يا مرعلماء زمانه ان يعملاً باستباطهم و  
اجتهادهم وان لا يتبعوا مذهب غيرهم حتى مالت اليه جماعة من  
العلماء و طائفة من الفضلاء و يختلف مولد النبي صلی الله عليه  
وسلم في الاربع الاول وهو أول من احدث من الملوك هذا  
العمل (القول المعتمد في عمل المولى)

(ترجمہ) ”وہ ایک مسرف بادشاہ تھا، علمائے زمانہ سے کہا کرتا تھا کہ وہ اپنے استنباط اور اجتہاد پر عمل کر کے غیروں کے مذہب پر عمل نہ کریں حتیٰ کہ (دنیا پرست) علماء اور فضلاء کی ایک جماعت اس کی طرف مائل ہو گئی اور وہ ربیع الاول میں محفل میلاد منعقد کیا کرتا تھا، بادشاہوں میں یہ پہلا شخص ہے جس نے یہ بدعت گھڑی ہے۔“

اس محفل میلاد پر وہ کیا خرچ کرتا تھا؟ اس کے متعلق علامہ ذہبی فقل فرماتے ہیں:-

کان ینفق کل سنہ علیٰ مولد النبي صلی الله علیہ وسلم نحو ثلث مائے

الف (دواں الاسلام ج ۲ ص ۱۰۳)

(ترجمہ) ”وہ ہر سال میلاد النبی پر تقریباً تین لاکھ روپے خرچ کیا کرتا تھا،“

جس دنیا پرست مولوی نے اس کے جواز کے لئے مواد جمع کیا تھا اس کا نام عمر بن داہیہ ابوالخطاب تھا۔ حافظ ابن حجر عسقلانی رحمہ اللہ اس کے متعلق لکھتے ہیں۔

كانَ كثِيرُ الْوَقِعَةِ فِي الْأَنْمَاءِ وَ فِي السَّلْفِ مِنَ الْعُلَمَاءِ خَبِيثُ اللِّسَانِ أَحْمَقٌ شَدِيدٌ الْكَبِيرُ قَلِيلُ النَّظَرِ فِي أَمْوَالِ الدِّينِ مُتَهَاوِنٌ۔ (اسان المیز ان ج ۲۲ ص ۱۹۶)

(ترجمہ) ”وہ ائمہ دین اور سلف کی شان میں بہت بڑا گستاخ تھا، گندی زبان کا مالک تھا بڑا حمق اور بڑا متکبر تھا، دین کے کاموں میں بڑا بے پرواہ اور سست تھا۔“

ان دونوں مبتدعین نے مل کر یہ بدعت ایجاد کی، اور اس کے بعد علماء حنفی میں سے شیخ الاسلام علامہ ابن تیمیہ نے اپنے فتاویٰ ج ۳۱۲ میں، امام نصیر الدین شافعی نے ارشاد الاخیار ص ۲۰، میں حضرت مجدد الف ثانی رحمۃ اللہ علیہ نے ”مکتوبات ج ۵ ص ۲۲“ میں اور علامہ ابن امیر الحاج مالکی نے پوری صراحت اور وضاحت کے ساتھ اس کی تردید کی ہے۔ چنانچہ علامہ موصوف ”مدخل ابن الحاج“ ج ۸۵، میں لکھتے ہیں:-

وَمِنْ جُمْلَةِ مَا حَدَثْنَا مِنَ الْبَدْعِ مَعَ اعْتِقَادِهِمْ أَنَّ ذَلِكَ مِنْ أَكْبَرِ الْعَبَادَاتِ وَ اظْهَارِ الشَّعَائِرِ مَا يَفْعَلُونَهُ فِي شَهْرِ الرَّبِيعِ الْأَوَّلِ مِنَ الْمَوْلَدِ وَ قَدْ ذَلِكَ عَلَى بَدْعٍ وَ مَحْرَمَاتٍ إِلَى أَنْ قَالَ وَ هَذِهِ الْمُفَاسِدُ مَتَرْتِبَةٌ عَلَى فَعْلِ الْمَوْلَدِ إِذَا أَعْمَلَ بِالسَّمَاعِ فَإِنْ خَلَامِنَهُ وَ أَعْمَلَ طَعَامًا فَقْطًا وَ نُوْيَ بِهِ الْمَوْلَدُ وَ دَعَى إِلَيْهِ الْأَخْوَانُ وَ سَلَمَ مِنْ كُلِّ مَا تَقْدِمُ ذِكْرَهُ فَهُوَ بَدْعَةٌ بِنَفْسِ نِيَّتِهِ فَقْطًا لَا نَكَرْ ذَلِكَ زِيَادَةٌ فِي الدِّينِ وَ لِيْسَ مِنْ أَعْمَالِ السَّلْفِ الْمَاضِيِّينَ وَ اتِّبَاعِ السَّلْفِ الْأَوَّلِيِّ۔ اه (مدخل ابن الحاج مطبوعة مصر ج ۱ ص ۸۵)

(ترجمہ) ”لوگوں کو ان بدعتوں میں سے جن کو وہ بڑی عبادت سمجھتے ہیں اور جن کے کرنے کو وہ شعائر اسلامیہ کا اظہار سمجھتے ہیں وہ مجلس میلاد ہے جس کو وہ ماہ ربیع الاول میں کیا کرتے ہیں یہ مجلس بہت سی بدعتات اور محرمات پر مشتمل ہوتی ہے (آخر میں فرماتے ہیں) اور اس مجلس میلاد پر یہ مفاسد اس صورت میں مرتب ہوتے ہیں جبکہ اس میں سماع ہو، پس اگر وہ سماع سے پاک ہو اور بہ نیت مولود کرانا تیار کر لیا ہو اور بھائیوں اور دوستوں کو اس کے لئے بلا یا گیا ہو اور تمام مذکورہ بالامفاسد سے محفوظ ہوتے بھی وہ نیت انعقاد مجلس میلاد کی وجہ سے بدعت ہے کہ یہ دین میں ایک جدید امر کا اضافہ ہے جو سلف نے اس پر عمل نہیں کیا ہے اور سلف کی پیروی زیادہ بہتر ہے۔“

علامہ عبدالرحمن اپنے فتاویٰ میں لکھتے ہیں:-

ان عمل المولد بدعة لم يقل به ولم يفعله رسول الله صلى الله عليه وسلم والخلفاء والائمة

(ترجمہ) ”مجلس میلاد کا انعقاد بدعت ہے اس کو حضور اکرم خلقاء راشدین یا ائمہ ارشد میں سے کسی نے نہ خود کیا ہے نہ اس کی اجازت دی ہے۔“

علامہ احمد بن محمد مصری مالکی لکھتے ہیں:-

اتفاق علماء المذاهب الاربعة يلزم هذا العمل . ۱۱

(ترجمہ) ”چاروں مذاہب کے علماء میلاد کی نماۃ پر متفق ہیں۔“ (فتاویٰ حقایق ج ۲ ص ۹۲، ۹۳، ۹۴)

### محفل میلاد میں بجبور قیام کا حکم

سوال..... اگر اتفاقاً محفل میلاد میں حاضر ہو جاؤں کہ پہلے سے مجھے خبر نہ ہوا وہاں سے جانے میں فساد کا خوف ہواں صورت میں شریک نہ کر قیام کروں یا نہیں؟

جواب..... اگر بے خبری میں شریک ہو جائے تو شرکت کر لی جائے اور قیام بھی کر لیا جائے کہ فتنہ فساد سے بچنا ہم ہے۔ وَمَنْ أَبْتَلَى بِلِيَّتِينَ فَلِيَخْتَرْ أَهُونَهُمَا (امداد الاحکام ج ۱ ص ۱۲۱)

### میلاد شریف کا جائز طریقہ

سوال..... میلاد شریف پڑھنا یا سننا کیسا ہے؟ کون سے طریقے پر جائز ہے؟

جواب..... محفل میلاد میں اگر کوئی تاریخ متعین اور ضروری نہ سمجھی جائے شیرینی و روشنی وغیرہ کو ضروری نہ سمجھے۔ روایات غلط نہ پڑھیں، نظم پڑھنے والے بے ریش لڑکے نہ ہوں اور گانے کی طرح نہ پڑھیں، اسی طرح اور دوسری بدعت سے خالی ہو تو مضائقہ نہیں۔

غرض یہ ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کا ذکر مبارک جب کہ ان رسوم بدعت سے خالی ہو تو ثواب اور افضل ہے اور اگر مروجه طریقے پر بدعاں و رسوم سے بھرا ہو تو نیکی بر با دگناہ لازم ہے جیسے کوئی پا خانے میں جا کر قرآن پڑھنے لگے۔ (امداد المفقودین ج ۲ ص ۲۰۰)

### ربیع الاول میں چراغاں کرنا

سوال کیا فرماتے ہیں علماء دین دریں مسئلہ کہ عید میلاد النبی صلی اللہ علیہ وسلم کے مبارک موقع

پر مکانات و عمارت پر چراغاں کرنا درست ہے۔ یہ عید میلاد النبی صلی اللہ علیہ وسلم پر خوشی کے اظہار کا صحیح طریقہ کیا ہے اور روضہ اطہر کی شبیہ بنانا کراطہار محبت کرنا جائز ہے۔

جواب..... نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی سیرت و سنت پر مسلمانوں کو مطلع کرنا اسلام کا اہم ترین فرض ہے۔ اور اسی میں مسلمانوں کی فلاح و بہبود منحصر ہے۔ لیکن اس کے ساتھ یہ جان لینا ضروری ہے کہ شریعت نے ہر کام کے لئے اور ہر عبادت کے لئے کچھ حدود اور قواعد مقرر فرمائے ہیں۔ ان سے تجاوز کرنا ہر عبادت میں سخت گناہ ہے کوئی شخص اگر مغرب کی تین رکعتوں کے بجائے چار پڑھنے لگے تو ظاہر ہے کہ وہ تلاوت قرآن اور شیعہ تبلیل ہی ہوگی۔ فی نفسہ کوئی گناہ کی چیز نہیں لیکن تجاوز عن الحد و احاداث فی الدین یعنی بدعت ہونے کی وجہ سے ساری امت اس کو گناہ کہتی ہے۔ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی سیرت اور حالات پر مسلمانوں کو مطلع کرنا یہ ایک ایسی ضرورت اور عبادت ہے جو آج نئی پیدا نہیں ہوئی۔ بلکہ بعثت و نبوت کے بعد ہی سے اس کی ضرورت تھی۔ حتیٰ کہ ابتدائی زمانہ اور قرون اولیٰ میں جبکہ سیرت مدون نہیں ہوئی تھی۔ اور منتشر کلمات مختلف لوگوں کے سینوں میں محفوظ تھے۔ اس وقت اس کی ضرورت آج سے زیادہ تھی۔ لیکن اس کے باوجود قرون اولیٰ میں بلکہ اس کے بھی بہت بعد تک اس کی ایک نظر پیش نہیں کی جاسکتی، کہ کہیں جلوسوں کا انعقاد اس کام کیلئے ان تعینات و رسومات مروجہ کے ساتھ کیا گیا ہو۔ نیز مسلمانوں کا تو یہ منصب ہے کہ کوئی دن آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے ذکر مبارک سے خالی نہ جائے۔ بلکہ ہر کام میں حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے اسوہ حسنہ کو یاد رکھے۔ کیا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کا یہی حق ہے کہ سال بھر میں صرف ایک مرتبہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم کا ذکر مبارک ہو۔ وہ بھی صرف ایک دن کے لئے کر کے فارغ ہو جائیں اور اس میں بھی بہت سی بدعاں شامل کر لیں۔ الغرض ہمارے نزدیک تو یہ جلسہ و جلوس میلاد النبی صلی اللہ علیہ وسلم کے نام سے مروجہ رسومات کے ساتھ منابدعت ہے۔ اس سے احتراز لازم ہے۔ کافی فتاویٰ دارالعلوم ج ۲ اور حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے روضے کی شبیہ بنانا اور اس سے اظہار محبت کرنا بھی جائز نہیں۔ فقط واللہ تعالیٰ اعلم۔ (فتاویٰ عثمانی ج ۱۸ ص ۷۷)

## مجلس وعظ اور مجلس میلاد کا مابہ الفرق

سوال..... مجلس میلاد میں فضائل و شکایل کا ذکر ہوتا ہے۔ جمال کی مجلس ہو یا علماء کی۔ فرق اگر ہو گا تو خلط اور صحیح روایت کا فرق ہوگا؟ اور مجلس وعظ میں بھی ایسا ہی ذکر خیر ہوتا ہے تو معلوم نہیں مجلس میں شریف کیوں سراء میں مختلف فیہ ہے؟ حالانکہ مذاعی تکلف سے کوئی مجلس خانی نہیں رہتی اور کتاب

موسومہ ”نشر الطیب“ کے نام سے خود ظاہر ہے کہ اس مجلس کے لئے تداعی ضرور ہوگی کیونکہ بغیر تداعی نشر مشکل ہے۔ جب دعوت ہوگی لوگ جمع ہوں گے تکلف و تزکیٰ ضروری ہے جواب ارشاد فرمائیں۔

جواب ..... لفظ نشر سے استدلال تو غیر تام ہے۔ نشر خود رسانے کی اشاعت سے بھی ممکن ہے باقی اصل وجہ منع کی رسوم جھلاء ہیں جن سے کم کوئی مجلس خالی ہوتی ہے اور کسی محتاط نے احتیاط بھی کی تب بھی یہ مجلس سبب ہوگی عوام کی بے احتیاطی کی مجلس کی اور فی نفسہ یہ مجلس ضروری نہیں اور جو فعل غیر ضروری خواص کا سبب ہو جائے عوام کی خرابی کا اس سے منع کیا جانا قاعدة فقیہہ ہے۔

بخلاف مجلس وعظ کے کہ وہ فی نفسہ ضروری ہے وہاں مفاسد کا انسداد کریں گے، خود اس کو ترک نہ کریں گے۔ فافترقا۔ (امداد الفتاوی ج ۵ ص ۳۱۶)

### مکہ معظمہ میں ہونے والی مجلس میلاد کی صورت اور اس کا حکم

سوال ..... فیوض الحرمین میں شاہ ولی اللہ صاحب قدس سرہ فرماتے ہیں۔

”اور میں اس کے پہلے مکہ معظمہ میں مولد نبی صلی اللہ علیہ وسلم میں آپ کی ولادت کے دن تھا اور لوگ نبی صلی اللہ علیہ وسلم پر درود پڑھ رہے تھے اور آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے ان نشانات کا ذکر کر رہے تھے جو آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی ولادت کے وقت ظاہر ہوئے اور آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی بعثت کے پہلے کے مشاہدہ کا ذکر ہو رہا تھا کہ یکا یک میں نے ایک اور دیکھا جو ایک دم چمکا۔ میں یہ نہیں کہہ سکتا کہ آیا میں نے اس کو جسمانی آنکھوں سے دیکھا یا یہ کہ روحانی بصیرت سے دیکھا واللہ اعلم کہ معاملہ کیا تھا؟ پھر میں نے ان انوار پر غور کیا تو ان کو فرشتوں کی طرف سے دیکھا جو اس قسم کی مجلس اور موقع کے لئے مقرر ہیں اور میں نے دیکھا کہ ملائکہ کے انوار میں انوار رحمت مل رہے ہیں۔“

عمارت مذکورہ میں یوم ولادت کی مجلس میں شرکت کا جواز و احسان اور ولادت کے واقعات کے ذکر کے وقت انوار ملائکہ کا مشاہدہ ثابت ہوتا ہے اور اس سے مروجہ مولود کے جواز پر جنت لائی جاتی ہے لہذا ان کا یہ جنت لانا درست ہے یا نہیں؟

جواب ..... فیوض الحرمین میں حاضری مولدا نبی میں کہ مکان ولادت آپ علیہ السلام کا ہے، لکھا ہے: وہاں ہر زمانے میں ہر روز زیارت کے واسطے لوگ جاتے ہیں۔ یوم ولادت میں بھی لوگ جمع تھے اور ذکر و درود کرتے تھے نہ وہاں تداعی واہتمام تھا نہ کوئی مجلس تھی بلکہ لوگ وہاں جمع ہو کر خود بخود کوئی درود پڑھتا تھا کوئی ذکر مججزات کرتا تھا نہ کوئی شیرینی نہ چراغ نہ کچھ اور نفس ذکر کو کوئی منع نہیں کرتا۔ (فتاویٰ رشیدیہ ص ۱۳۷)

**حضرور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کو ایصال ثواب بذریعہ طعام درایا مولود سوال..... شاہ ولی اللہ درثین میں لکھتے ہیں، کہ ”مجھے میرے والد بزرگوار نے خبر دی کہ میں ایام مولود میں کھانا پکوата تھا حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کو ثواب پہنچانے کی نیت سے تو ایسا ہوا کہ ایک سال میرے پاس کچھ نہ تھا کہ میں کھانا پکواتا بجز بھونے ہوئے چنوں کے تو میں نے اسی کو لوگوں میں تقسیم کر دیا، پھر میں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو لوگوں میں ہشاش دیکھا اور پھر آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے سامنے رکھے تھے۔“**

اس سے معلوم ہوتا ہے کہ یوم ولادت کے تعین کے ساتھ ایصال ثواب یا ولادت کی خوشی میں کھانا کھانا جائز ہے اور آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی خوشنودی کا باعث ہے اور علامہ سیوطی بھی یوم ولادت میں صلحاء کے اجتماع کو اور کھانا کھلانے کو مستحسن لکھتے ہیں، اس کے جواب سے سرفراز فرمائیں۔

**جواب..... ایصال ثواب ہر روز درست اور موجب ثواب ہے۔ کوئی تاریخ وقت شرعاً معین نہیں، روز ولادت اور روز وفات میں بھی درست ہے۔ پس اگر کسی دن کو ضروری نہ جانے بلکہ مثل دیگر ایام کے جانے اور عوام کو بھی اس سے ضرر نہ ہو تو کچھ حرج نہیں سب کے نزدیک درست ہے۔ پس شاہ عبدالرحیم کا یہ فعل ایسا ہی تھا تو اس سے اپنے زمانے کی بدعت پر کوئی جحت نہیں لاسکتا اور پھر وہ طعام ایصال ثواب کا تھا۔ صلة بالنبی کا لفظ موجود ہے اس میں نہ کوئی سرور ولادت کا کلمہ ہے نہ ذکر ولادت کے واسطے اجتماع ہے۔ پس اس میں مولود کے جواز کی کوئی جحت نہیں۔ اور سیوطی کے وقت میں بھی ہمارے زمانے جیسی بدعت نہ ہوئی تھی۔ برائیں قاطعہ کو دیکھو اس میں سیوطی کا مقصد مفصل لکھا ہے۔ (فتاویٰ رشید یہص ۱۳۷)**

## مولود کے جواز پر ایک استدلال کا جواب

سوال..... ایک مولوی صاحب نے عید میلاد کے متعلق یہ استدلال کیا ہے کہ جس لوڈی نے ابوالہب جیسے معاندر رسول صلی اللہ علیہ وسلم کو آپ کی ولادت با سعادت کا مرشدہ سنایا تھا اسے ابوالہب نے فرط مسرت سے آزاد کر دیا۔ اس کے صلے میں ہر پیر کو اس پر عذاب میں تخفیف کر دی جاتی ہے۔ جب ایسے سرکش و باغی کو اس مسرت کا یہ صدمہ لاتو ہم گنہگار ان ملت کو بھی اس دن خوشی منانے میں ضرور اجر عظیم ملے گا۔ یہ روایت درست ہے یا نہیں؟ اور اس استدلال کا کیا جواب ہے؟

**جواب..... جواب ظاہر ہے اول تو وہ ذمی مفاجاتی خوشی تھی اس پر قصدی، اکتسابی و اہتمامی**

خوشی کا قیاس کیسا؟ ہم کو تو اس خوشی کا موقعہ ہی نہیں مل سکتا۔ ہاں قطع نظر اس قیاس کے ہماری یہ خوشی بھی جائز ہوتی اگر دلائل شرعیہ منکرات کو منع نہ کرتے اور ظاہر ہے کہ مباح و غیر مباح کا مجموعہ غیر مباح ہوتا ہے۔ (امداد الفتاوى ج ۵ ص ۲۵۳)

## مجلس مولود اور فعل مشائخ

سوال..... بلا مقرر کئے دن کے میلاد مبارک پڑھوانا یا پڑھنا اور بلا راگ یا راگنی کے نظم پڑھنا جس میں بھی تعریف کے سوا کچھ نہ ہو اور تعظیم وقت ولادت میں کھڑا ہونا، اس خیال سے کہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم کے پیدا ہونے کے وقت ملائکہ مقریبین کھڑے تھے اور ستارے جھک گئے تھے اور ایام شیرخوارگی میں چاند آپ سے با تیس کرتا تھا اور پیدا ہوتے وقت بعض دریا خشک اور بعض جاری ہو گئے تھے اور تو شیر والا بادشاہ کے دیوان کے دہشت سے کنگرے گر گئے تھے اور شیاطین خوف سے پہاڑوں میں جا چھپے تھے اور طرح طرح کی کرامتیں ظاہر ہوئی تھیں جس کی روایتیں معتبر موجود ہیں۔ اگر کھڑا ہوا جائے تو کیسا ہے؟ اور بایس خیال کہ ذرا سے حاکم کو دیکھ کر سب آدمی کھڑے ہو جاتے ہیں اور ہفتے میں دو مرتبہ حضرت کو خبر پہنچتی ہے کہ فلاں امتی نے ایسا کیا۔ آپ کی حیات جان کر کھڑا ہونا جائز ہے یا نہیں؟ اور سناء کہ آپ کے پیر صاحب بھی مولود سننتے ہیں؟

جواب..... مجلس مولود کا مفصل ذکر براہین قاطعہ میں دیکھو اور جدت مشائخ کے قول فعل نہیں ہوتی ہے۔ حضرت نصیر الدین چراغ دہلوی قدس سرہ فرماتے ہیں جب ان کے پیر سلطان نظام الدین قدس سرہ کے فعل کی کوئی جدت لاتا کہ وہ بھی ایسا کرتے ہیں تم کیوں نہیں کرتے؟ تو فرماتے فعل مشائخ جدت نباشد۔ مشائخ کا فعل جدت نہیں ہے اور اس جواب کو حضرت سلطان الاولیاء بھی پسند فرماتے تھے۔ لہذا جناب حاجی صاحب سلمہ کا ذکر کرنا سوالات شرعیہ میں بے جا ہے۔ (فتاویٰ رشیدیہ ص ۷۱)

## مروجہ مجلس مولود اور فاتحہ کا حکم

سوال..... مروجہ مجلس میلاد بدعت ہے یا نہیں؟

جواب..... مجلس مولود مروجہ بدعت ہے اور امور مکروہ کے ساتھ خلط ہونے کے سبب مکروہ تحریکہ ہے اور قیام بھی بوجہ خصوصیت کے بدعت ہے اور امر مذکور کوں کا پڑھنا راگ میں یہ جان فتنہ کے اندر یہی کے سبب مکروہ ہے اور فاتحہ مروجہ بھی بدعت ہے اور اسی کے ساتھ فعل ہنود کے بھی مشابہ ہے اور کہہ غیر قوم کے ساتھ منع ہے ایصال ثواب بدون اس بیت کے درست ہے اور جس ضیافت میں امور غیر مشرع ہوں

والجواب ناجائز ہے اور جس کا مال حرام ہو خواہ فاحشہ یا مرد مسلم اس کے باتحجی کرنا اس مال حرام کے عوض حرام ہے کہ کل کو حرام کر دیتا ہے۔ اگر اچھے مال خرید کر لے درست ہے۔ (فتاویٰ رشیدیہ ص ۱۱۵)

### محلس مولود میں ذکر رسولؐ کے وقت قیام کا حکم

سوال..... سیرت پاک کے جلسوں میں سب کھڑے ہو کر سلام پڑھتے ہیں اس کا کیا حکم ہے؟

جواب..... آنحضرتؐ اپنے لئے قیام کو پسند نہ کرتے تھے، صحابہ کرام باوجود محبت کے آپ کے ناپسند کرنے کی وجہ سے آپ کی آمد پر کھڑے نہ ہوتے تھے، یہی حکم آپ کے ذکر کا ہونا چاہئے۔ (خیر الفتاویٰ ج ۱ ص ۵۵۰)

### مولود و فاتحہ خوانی کو ذریعہ معاش بنانا

سوال..... اس اطراف کے مولویان ماہ رمضان میں دوسرے ملکوں میں روپیہ کمانے کی غرض سے نکلتے ہیں اور دعوت میں مولود خوانی و وعظ گوئی و ختم خوانی کرتے ہیں اور اس میں روپیہ لیتے ہیں اور فطرہ بھی لیتے ہیں۔ پس اس طرح سے روپیہ کمانا جائز ہے یا ناجائز؟

جواب..... حرام ہے۔ (امداد الاحکام ج ۱ ص ۱۲۰)

### فرائض کے بعد درود شریف پر اکتفا کرنا

سوال..... فرائض ادا کرنے کے بعد آدمی کوئی اور عبادت نہ کرے صرف درود شریف کثرت سے پڑھے یہ جائز اور موجب ثواب ہے یا نہیں۔

جواب..... اگر فرائض ادا کرنے کے بعد واجبات اور سنن ترک کر کے صرف درود شریف میں کوئی مشغول ہو تو یہ جائز نہیں۔ تاہم درود شریف کا ثواب اس کو ملے گا۔ اگرچہ ترک واجب کا گناہ اور ترک سنن کی برائی اس سے زیادہ ہے البتہ اگر کوئی شخص فرائض واجبات سنن نیز حقوق العباد ادا کرنے کے بعد صرف درود شریف میں مشغول ہو تو یہ فضیلت کی بات ہے حق تعالیٰ ہر مومن کو یہ دولت نصیب فرمائے۔ (امداد المفقودین ص ۲۱۱)

### بعد نماز کے اجتماعی ہیئت سے التزااماً درود شریف پڑھنا بدعت ہے

سوال..... بعد نماز کے اجتماعی ہیئت سے التزااماً درود شریف پڑھنا حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم کے زمانے میں یا صحابہ کرام یا ائمہ مجتہدین کے زمانے میں مروج تھا یا نہیں؟

جواب..... ثابت نہیں۔ (خیر الفتاویٰ ج ۱ ص ۵۵۲)

## فرض نمازوں کے بعد با آواز بلند کلمہ طیبہ کا اور دکرنا

سوال ..... کیا فرماتے ہیں علماء کرام و مفتیان عظام اس مسئلہ کے بارے میں کہ بعض مساجد میں فرض نمازوں کے بعد امام صاحب بمعنی مقتدیوں کے تین مرتبہ بلند آواز سے کلمہ طیبہ پڑھ کر درود شریف اور اللهم انت السلام اخون کو بھی با آواز بلند پڑھتے ہیں حالانکہ نمازوں میں مسیو قین بھی موجود ہوتے ہیں تو کیا یہ جائز ہے یا نہیں؟ خاص کر جب اس کے تارک پرعن طعن کی جاتی ہو۔

جواب ..... کلمہ طیبہ اور درود شریف کا جھر سے پڑھنا اجتماعاً و انفراداً دونوں طرح جائز ہے بشرطیکہ نمازوں کو تکلیف نہ ہو، اگر ایسا کرنے سے نمازوں کی نمازوں میں خلل پڑتا ہو تو پھر یہ عمل درست نہیں۔ (فتاویٰ حقانیہ ج ۲ ص ۷۰)

## دعایں جھر اور درود شریف پڑھنا

سوال ..... نماز کے بعد درود شریف پڑھنا اور آیت ان الله و ملکته الخ کو لازم جانا اور درود شریف پڑھنے کو ضروری سمجھنا کیسا ہے؟

جواب ..... نماز کے بعد درود شریف یا آیت ان الله و ملکته الخ کو ضروری سمجھنا گناہ ہے۔ درود شریف پڑھنے میں اگرچہ بلاشبہ بہت بڑا ثواب ہے مگر اسے ضروری سمجھنا جائز ہے۔ کسی مباح یا مستحب کام کو ضروری اور واجب قرار دینا گناہ ہے۔ (حسن الفتاوى ج ۱ ص ۱۰۲)

## نیند بھگانے کے لئے درود پڑھوانا

سوال ..... دستور ہے کہ وعظ کے شروع میں آیت کریمہ ان الله و ملکته الخ تاکیداً تلاوت کرتے ہیں، پھر سامعین بلند آواز سے درود پڑھتے ہیں نیز جمعہ اور تراویح کے بعد بھی اسی طرح با آواز بلند درود پڑھتے ہیں۔ چونکہ وعظ اکثر رات کو ہوتا ہے اس لئے اس کا سبب نیند بھگانا اور گرمی ہنگامہ بتاتے ہیں۔ آیا یہ ثابت ہے یا نہیں؟

جواب ..... یہ صورت بدعت سینہ ہے کیونکہ درود شریف کو ایک غرض دینیوی کا آله بنایا گیا ہے اور ذکر اللہ کو غرض دینیوی کا آله بنانا جائز نہیں۔ كما قال الفقهاء لا يجوز للحارس النداء بلا الله الا الله و نحوه اور نمازوں کے بعد بھی فقہاء نے جھر بالذکر کو بدعت فرمایا ہے۔ الا ماورد به الجھر كتكبير التشريق و سبحان الملك القدوس بعد الوتر۔ (امداد الاحکام ج ۱ ص ۱۰۲)

## درود پاک میں انور عرشہ کا حکم

سوال..... درود شریف صلی اللہ تعالیٰ علی خیر خلقہ محمد و آلہ و اصحابہ و اہل بیتہ و ازواجہ و ذریاتہ و نور عرشہ اجمعین کیا یہ درود شریف صحیح ہے؟

جواب..... اگر نور عرشہ سے مراد آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی ذات مقدس ہے تو یہ لفظ آپ کے نام کے ساتھ آنا چاہئے اور اگر کوئی اور چیز مراد ہے تو اس پر درود کا کیا مطلب؟ (خبر الفتاوی ص ۳۲۸ ج ۱) ”اور درود میں وہ الفاظ استعمال کئے جائیں جو منقول ہیں اپنی طرف سے اضافہ یا تقدیم و تاخیر نہ کی جائے۔“ (مع)

## ایک مخصوص من گھڑت درود

سوال..... ہمارے علاقے میں لوگ ایک درود پڑھتے ہیں: صل علی نبینا صل علی محمد دم پڑھو درود حضرت بھی ہیں یہاں موجود پڑھو صل علی محمد ان یہ درود کسی حدیث سے ثابت ہے یا من گھڑت ہے؟

جواب..... اس طرح کسی حدیث سے ثابت نہیں۔ یہ عقیدہ کہ حضرت بھی یہاں موجود ہیں صحیح نہیں اس سے توبہ لازم ہے۔ (فتاویٰ محمودیہ ج ۱ ص ۲۱۸) ”جو لوگ برائی کو اچھائی یقین کر بیٹھتے ہیں انہیں توفیق توبہ کی نہیں ہوتی“ (مع)

## درود شریف کے بارے میں چند مسائل

سوال..... ۱۔ صلوٰۃ وسلام خارج نماز پڑھنا جائز ہے یا نہیں؟ ۲۔ آہستہ پڑھنے یا زور سے ۳۔ مخصوص طرز میں پڑھنے یا جیسے چاہے؟ ۴۔ قعود میں پڑھنے یا قیام میں؟

جواب..... خارج نماز میں جتنا پڑھا جائے نعمت سمجھے۔

۱۔ دعا و عبادات میں اصل خفاء ہے اگر کسی وقت طبیعت کا تقاضہ ہو تو چند شرائط کے ساتھ کنجائش ہے۔ زیادہ زور سے نہ ہو۔ ۲۔ کسی سونے والے یا یہاں کو اذیت نہ ہو۔ ۳۔ ریا مقصود نہ ہو۔

۴۔ اکثر مخصوص طرز سے مراد فہم اور لے ہے تو یہ شریعت میں کوئی مطلوب نہیں۔ از خود پیدا ہو تو ممنوع نہیں۔ ۵۔ مستحسن طریقہ یہ ہے کہ احترام کے ساتھ قبلہ رو بینہ کر دل جمعی کے ساتھ ”درود“ پڑھا جائے۔ (خبر الفتاوی ج ۱ ص ۳۲۲)

## موئے مبارک کی زیارت وغیرہ کا حکم

سوال..... بعض اشخاص نے ”موئے مبارک“ یا ”قدم شریف“ وغیرہ کے نام سے زیارت گاہیں قائم کر کھی ہیں جن کی زیارت کے لئے دن اور وقت مقرر ہے۔ وقت مقرر پر مردوں عورتوں کا جووم ہونا ہے اور بخوبی و شیرینی وغیرہ نقدی ملبوسات لوگ بطور نذر و بدیہی پیش کرتے ہیں اور منیں مانی جاتی ہیں۔

قطع نظر اس کے کہ موئے مبارک وغیرہ کسی صحیح سند سے ثابت ہو یا نہ ہو؟ سوال یہ ہے کہ شرعاً ایسی زیارت گاہیں قائم کرنا، یا اس کے ذریعے سے نفع حاصل کرنا، یا تبرکات کے نگران کا اس کام کو ذریعہ معاش بنانا جائز ہے یا نہیں؟ اور عورتوں کے اس جووم کو فتنہ کہا جاسکتا ہے یا نہیں؟ اور ایسی جگہوں پر جانا درست ہے یا نہیں؟

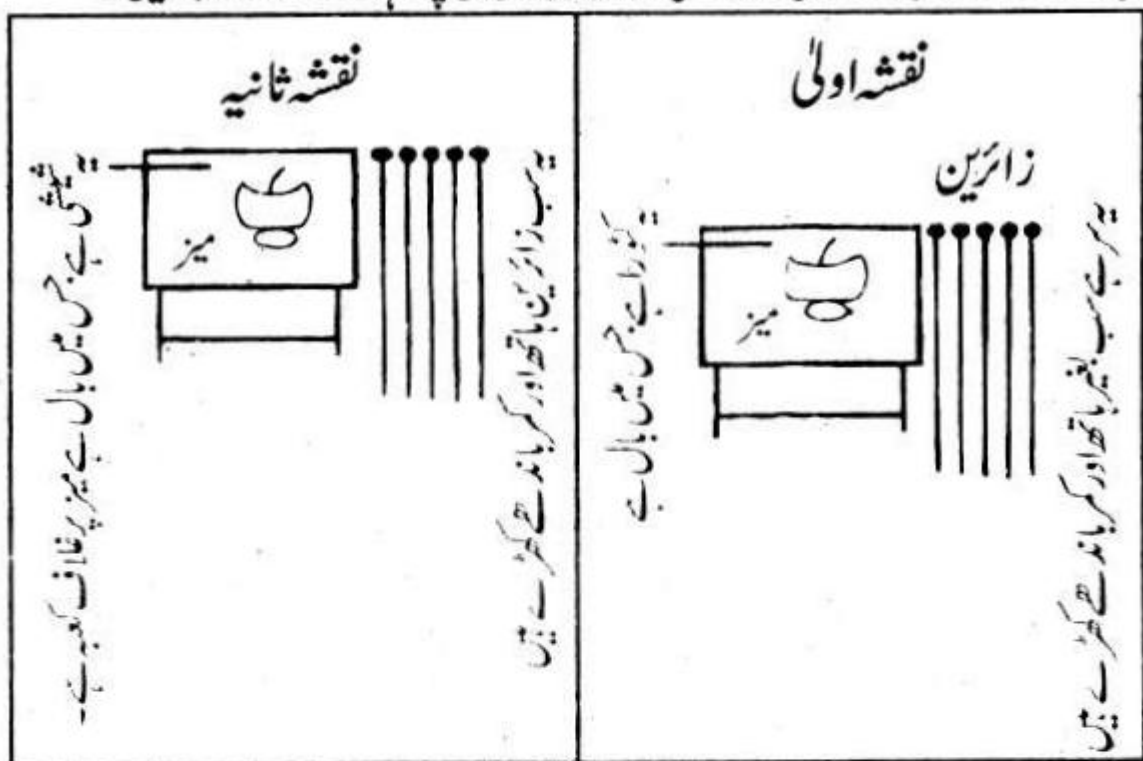
جواب..... موئے مبارک کی زیارت کے لئے زیارت گاہیں قائم کرنا اور زیارت کے لئے خاص ایام میں مردوں عورتوں کا جمع ہونا اور اس کے واسطے منت و نذر ماننا جائز نہیں یہ سب امور بدعت ہیں اور اگر زیارت کے بعد بدیہی دیا جائے تو یہ جائز ہے مگر زیارت خاص ایام جووم میں نہیں کرنا چاہئے بلکہ ان ایام کے علاوہ کسی اور دن کی جائے تاکہ تائید بدعت نہ ہو۔ (امداد الفتاویٰ ج ۱ ص ۱۲۰) ”قیام نظم کی غرض سے تعیین اوقات و ایام میں مضافات نہیں“ (مذع)

## موئے مبارک کی زیارت کا جائز طریقہ

سوال..... اکثر موئے مبارک کی زیارت اس طرح کی جاتی ہے جو نقشہ اول سے ظاہر ہے اور بعض جگہ یوں کی جاتی ہے جو نقشہ ثانی سے ظاہر ہے۔ زید کو (جو نقشہ اولیٰ کا قائل ہے) خالد (جو نقشہ ثانیہ کا قائل ہے) کہتا ہے کہ یہ کام دہایوں کا ہے، بے ادبی ہے اور عدم عشق رسول صلی اللہ علیہ وسلم کی دلیل ہے۔ زید کہتا ہے کہ فرمان نبوی ہے۔ ”اللَّهُمَّ لَا تَجْعَلْ قَبْرِي وَثَابَعَدْ“ اور امت کو تهدید فرمائی لاتجعلوا قبری عیداً اور کتب فقه میں بھی غیر خدا کو مطلاقاً سجدہ کرنے کی طرح ہے۔

خالد کہتا ہے کہ مشکوٰۃ کتاب الرؤیا میں ابن خزیمہ سے روایت ہے کہ انہوں نے خواب میں آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی پیشانی پر اپنے کو سجدہ کرتے دیکھا۔ آپ نے فرمایا تیراخواب سچا ہے اور آپ فوراً لیٹ گئے اور ابن خزیمہ کو اپنی پیشانی پر سجدہ کرنے کی اجازت دی اور انہوں نے کر لیا نیز تحفہ الناظرین میں ہے کہ سجدہ پانچ جگہ جائز ہے۔ القوم للنبي صلی الله علیہ وسلم والمرید لشیخ والرعیة للملک والولد للوالد و العبد للمولی نیز کافی میں ہے من سجد لغير الله

و یرید بہ التحیۃ دون الصلوۃ لا یکفر دونوں میں کون حق پر ہے۔ نقشہ ملاحظہ فرمائیں۔



یہ سب زائرین ہیں۔ پہلا زائر میز غلاف پر ٹیک کر آنکھوں کوں رہا ہے ہاتھ اور کمر باندھتے ہوئے ہے۔ سرانجام کردیکھتا ہوا اپنے پاؤں بہت آتا ہے دو درودا ز اول تا آخر جاری رہتا ہے۔

یہ سب زائرین ہیں۔ پہلا زائر میز پر جو غلاف ہے اس کے نزدیک جا کر آنکھوں سے دیکھ کر درود شریف پڑھتا ہوا اپنے پاؤں بہت آتا ہے دو دو چار چار مل کر بھی دیکھ سکتے ہیں۔

زید جب کہتا ہے کہ غلاف کعبہ الگ آؤیں اس کے اس کو بوسہ وغیرہ دینا بہتر ہے نہ کہ اس پر سرگزٹا اور پرستش کا نمونہ بنانا۔ تو خالد حج کے مناسک اور رکن یمانی وغیرہ کے بوسہ اور منہ رگڑنے کا حوالہ دیتا ہے، ہر دو میں کون حق پر ہے؟

جواب..... موئے مبارک نبوی صلی اللہ علیہ وسلم کی زیارت کا مشرع طریقہ وہی مشرع ہے جو نقشہ اولیٰ سے معلوم ہوتا ہے کہ آنکھوں سے دیکھ کر زیارت کر لی۔ نقشہ ثانیہ کا طریقہ غیر مشرع ہے کہ ایہام عبادت کو مستلزم ہے۔ رہایہ کہ خانہ کعبہ کی زیارت کے وقت غلاف کو چوتے اور حجر اسود کو بوسہ دیتے ہیں اس کا جواب یہ ہے کہ کعبہ یا حجر اسود سے منہ رگڑنا اس کے ساتھ مخصوص ہے۔ دوسری چیزوں کو اس پر قیاس کرنا غلط ہے اور غلاف کعبہ کو آنکھوں اور منہ سے لگانا جائز ہے جب کہ اس کے لئے بھکنانہ پڑے اور کسی شے کی عبادت کا وہم نہ ہو۔ سجدہ تھیہ سے کفر لازم نہ آتا جواز کو مقتضی نہیں بلکہ سجدہ تھیہ کی ممانعت متفق علیہ ہے اور ابو خزیمہ کو حضور نے اپنی پیشانی پر سجدہ

کی اجازت دی تو اس سے سجدہ تھیہ کا جواز کسی طرح ثابت نہیں ہوتا کیونکہ یہ طریقہ تعظیم بجالانے کا ہرگز نہیں کر سکا کہ اس کی پیشائی پر سجدہ کیا جائے بلکہ یہ تو حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے محض ابو خزیمہ کا دل خوش کرنے کے لئے ان کے خواب کو سچا کر دیا تھا ابو خزیمہ کی نیت آپ کو سجدہ کرنے کی تھی نہ آپ کی نیت معاذ اللہ مبہود بنے کی تھی کیونکہ آپ اس صورت میں مبہود نہ تھے بلکہ مسجد تھے کما قال الفقهاء یجوز السجدة على ظهر المصلى عند الزحام۔ اور تحفة الناظرين میں جو سجدہ تعظیم پر پانچ جگہ جائز کہا ہے غلط ہے وہ کتاب معتبر نہیں۔ (امداد الاحکام ج اص ۱۰۲)

### رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے موئے مبارک کی شرعی حیثیت

سوال..... جناب مفتی صاحب افغانستان اور مقبوضہ کشمیر میں کچھ لوگوں کا کہنا ہے کہ ان کے پاس رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے موئے مبارک (بال) موجود ہیں، لوگ ان کی زیارت کے لئے ثواب کی نیت سے جاتے ہیں اور وہاں نذرانے وغیرہ پیش کرتے ہیں دریافت طلب امر یہ ہے کہ کیا واقعی کسی جگہ تک رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے موئے مبارک موجود ہیں اور ان کی زیارت کی شرعی حیثیت کیا ہے؟

جواب..... روایات سے یہ بات ثابت ہے کہ بعض صحابہ کرامؐ کے پاس آخرین حضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے موئے مبارک (بال) موجود تھے خود رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے جنة الوداع کے موقع پر احرام سے نکلنے کے لئے حلق فرمایا تو ان موئے مبارک کو حضرت ابو طلحہ رضی اللہ عنہ کے ذریعے صحابہ کرامؐ میں تقسیم فرمایا جن کو آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے جان شار صحابہ کرامؐ نے اپنی جانوں سے پیارا سمجھ کر ان کی حفاظت فرمائی۔

لما رواه الإمام أبو عيسى الترمذى رحمة الله عن أنس بن مالك قال:

لما رمى رسول الله صلی اللہ علیہ وسلم الجمرة نحر نسكه ثم ناول

الحالق شقة اليمين فحلقه فأعطاه ابا طلحة ثم ناوله شقة الايسر فحلقه

فقال: أقسمه بين الناس (الجامع الترمذى على صدر معارف السنن ج

۶ ص ۲۷۵ باب ما جاء بأى جانب الرأس يبدأ في الحلق، كتاب الحج)

حضرت خالد بن ولید رضی اللہ عنہ کے پاس بھی حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے موئے مبارک تھے جن کو وہ اپنے خود (حفاظتی ٹوپی) میں رکھا کرتے تھے۔ خصوصاً جنگ کے موقع پر انہیں اپنے خود میں ضرور رکھتے جن کی برکت سے اللہ تعالیٰ آپ کو فتح عطا فرماتا۔

قال العلامة العینی رحمة الله: وذكر غير واحد ان خالد ابن الولید کان فی قلنسرہ شعرات من شعره صلی الله علیہ وسلم فلذلک کان لا یقدم علی وجہ الا فتح له، و یؤیدہ ما ذکرہ الملا فی السیرة ان خالد سنال اباظحة حين فرق شعره صلی الله علیہ وسلم بین الناس ان یعطيه شعرة ناصیته فاعطاہ ایاہ فکان مقدم ناصیته مناسباً لفتح کل ما یقدم علیہ عمدة القاری ج ۱۰ ص ۲۳ کتاب الحج باب الحلق والقصیر عند الاحلال)

آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے موئے مبارک حضرات صحابہ کرام رضی اللہ عنہم اور ان کے اہل و عیال کی وساطت سے دوسروں تک بھی پہنچ جوان کے ہاں دنیا و مافیہا سے زیادہ محبوب تھے۔ چونکہ صحابہ کرام آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے دنیا سے پردہ فرمانے کے بعد پوری دنیا میں پھیل گئے تھے اس لئے ممکن ہے کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے موئے مبارک صحابہ کرام کے واسطہ سے کشمیر اور افغانستان کے علاقوں میں کسی کے پاس ہوں۔

علامہ سید محمد یوسف بنوری نے صحیح بخاری کے حوالہ سے لکھا ہے۔

عن ابن سیرین قال: قلت لعبيدة! عندنا من شعر النبي صلی الله علیہ وسلم اصبهناه من قبل انس او من اهل انس فقال لأن تكون عندی شعرة منه احب الى من الدنيا و مافيها (معارف السنن ج ۶ ص ۲۷۸، ۲۷۹ کتاب الحج)

تو ان روایات اور اس قسم کی دوسری روایات سے واضح طور پر یہ ثابت ہوتا ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے موئے مبارک لوگوں کے ہاں محفوظ چلے آرہے ہیں، اس لئے یہ کوئی تعجب کی بات نہیں کہ دنیا کے کسی مقام پر حضور نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے موئے مبارک موجود ہوں اور لوگ ان کی زیارت کے لئے سفر کریں تاہم اگر اس بارے میں کہیں شک پیدا ہو جائے تو خاموشی اختیار کرنے میں ہی بہتری ہے خواہ مخواہ نزاع کی صورت اختیار کرنے سے اجتناب کیا جائے۔ فتاویٰ حقائیق ج ۲ ص ۶۸۔

### روضہ مقدسہ کی تصویر بنانا

سوال..... اس زمانے میں آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے روضہ مقدسہ کی شبیہ اور تصویر بنانا حصول ثواب کے لئے کیسا ہے؟

جواب..... حصول ثواب کے لئے روضہ مقدسہ کی شبیہ و تصویر بنانا بدععت ہے اور شرعاً ناجائز۔

پہلی وجہ یہ ہے کہ باوجود شدید ضرورت کے صحابہ کرام تابعین، تبع تابعین اور ائمہ مجتہدین کے زمانے میں یہ صورت نہیں پائی گئی ہزاروں علماء قبر نبوی صلی اللہ علیہ وسلم کی زیارت کے مشائق رہتے تھے اور صحابہ کرام مثلاً عبد اللہ بن عمر وغیرہ بارہا قبر شریف کے پاس حاضر ہو کر زیارت کا ثواب حاصل کرتے تھے۔ مگر اس کے باوجود یہ منقول نہیں کہ ان حضرات میں سے کسی نے اپنے شہر یا مکان میں آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی قبر شریف یا حجرہ شریف کی صورت ثواب زیارت وغیرہ حاصل کرنے کے ارادے سے بنائی ہو یا اس کے جواز کا فتویٰ دیا ہوا اور جو چیز باوجود اشد ضرورت کے تینوں قرون متبرکہ میں قولاً و فعلانہ کی گئی ہو وہ بدعت سیئہ ہو گی اور اس کا حکم یہ ہے

کل بدعة ضلالة و كل ضلالة في النار.

دوسری وجہ یہ ہے کہ کسی متبرک شے کی شبیہ اور صورت کو حاصل شے کا حکم دے کر حصول ثواب کا ارادہ کرنا باطل ہے اور اصل شے کی طرح اس کی شبیہ سے حصول ثواب کا اعتقاد کرنا گمراہی ہے۔ (فتاویٰ عبدالجعیض ص ۹۹)

### خاک مدینہ کے شفا ہونے کا ثبوت

سوال..... خاک شفا کے بارے میں جو بات مشہور ہے کہ ایک جنگ میں مسلمانوں میں کسی قسم کی یہماری پھیل گئی تھی تو آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا تھا کہ فلاں جگہ کی مٹی لے کر اپنے جسموں پر مل او بفضلہ تعالیٰ شفا ہو جائے گی کیا یہ بات صحیح ہے؟ اور اس خاک شفا کے استعمال کا کیا طریقہ ہے؟

جواب..... آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم ایک دفعہ قبلیہ بھوارث کے پاس گئے وہ لوگ یہمارتھے آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کیا حال ہے؟ کہنے لگے ہم بخار میں بتلا ہیں۔ حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا تمہارے پاس تو صعیب موجود ہے انہوں نے عرض کیا حضور صعیب کو کیا کریں؟ حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ اس کی مٹی لے کر پانی میں ڈال کر اس پر یہ پڑھ کر تب ڈالو بسم الله تراب ارضنا بريق بعضنا شفاء لمريضنا باذن ربنا چنانچہ انہوں نے ایسا ہی کیا تو اللہ نے ان کو شفا دیدی۔ نیز مدینہ طیبہ کی عام مٹی میں بھی شفا کا ہونا منقول ہے۔ طریقہ استعمال مٹی پانی میں ڈال کر پھر اس پر مذکورہ رقیہ پڑھا جائے اور نہایا بھی لیا جائے۔ (خیر الفتاوی ج ۱ ص ۵۳۱)

### آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے ذکر خیر کیلئے نشر الطیب پڑھنا

سوال..... یہاں کے لوگ جو میلاد شریف پڑھواتے ہیں وہ ایسے ہی پڑھواتے ہیں جیسے عرف ہوتا

ہے غزل خواں اور امراء بعض پڑھنے والے خلاف شریعت روشنی بھی ضرورت سے زائد اگر ان کو روکا جاتا ہے تو بعض یہ جواب دیتے ہیں کہ اچھا مولا نے جو نشر الطیب تحریر فرمائی ہے اس میں تو کچھ حرج نہیں ہے وہ پڑھوادیں اور سوم غیر م Shrōud سے بھی بازرگ ہیں گے لیکن تداعی ضرور ہو گئی یا لوگ بہ نسبت دوسروں کے خوش عقیدہ بھی ہیں لیکن مجھ سے پڑھوانا چاہتے ہیں میری عادت میلاد پڑھنے کی نہیں ہے بلکہ میں وعظ کہا کرتا ہوں۔ اکثر جمعہ کو تو میں ان کے کہنے سے نشر الطیب ان کے جلسے میں ناؤں یا نہیں؟

جواب ..... تداعی غیر اشعار کے لئے مکروہ ہے اس لئے اگر یہ صورت ہو کہ تداعی وعظ کے عنوان سے ہو مولد شریف کے نام سے نہ ہو پھر بعد اجتماع نشر الطیب بھی سنا دی جائے اور کچھ نصائح بھی کئے جائیں اس کا مضاف تھا نہیں۔ (امداد الفتاوى ج ۲۵ ص ۲۵)

## بڑے لوگوں کے دن منانہ بڑی بدعت ہے

سوال ..... یوم رضا، یوم شیخ الہند، رضا کانفرنس، میلاد کانفرنس، سیرت کانفرنس، جشن صد سالہ دیوبند قم کی مجالس منعقد کرنا جائز ہے یا نہ؟

جواب ..... ”کیوں کہ یہ رسم آج کل عام ہو گئی ہے اس لئے مفصل لکھا جاتا ہے جب آیت کریمہ الیوم اکملت لكم نازل ہوئی تو چند علماء یہود حضرت عمر رضی اللہ تعالیٰ عنہ کی خدمت میں حاضر ہوئے اور عرض کیا کہ تمہارے قرآن میں ایک ایسی آیت ہے جو اگر یہود پر نازل ہوتی تو وہ اس کے نزول پر جشن عید مناتے، فاروق اعظم نے سوال کیا وہ کون ہی آیت ہے تو انہوں نے یہی آیت پڑھ دی، فاروق اعظم نے جواب دیا کہ ہم جانتے ہیں کہ یہ آیت کس جگہ اور کس دن نازل ہوئی، اشارہ اس بات کی طرف تھا کہ وہ دن ہمارے لئے دو ہری عید کا دن تھا ایک عرفہ دوسرے جمعہ۔

اسلام میں کسی بڑے سے بڑے آدمی کی موت و حیات یا شخصی حالات کا کوئی دن منانے کے بجائے ان اعمال کے دن منانے گئے جو کسی خاص عبادت سے متعلق ہیں جیسے شب برأت رمضان المبارک، شب قدر یوم عرفہ یوم عاشورہ۔ حضرت عمر فاروقؓ کے اس جواب نے بتا دیا کہ یہود و نصاریٰ کی طرح ہماری عیدین تاریخی حالات کے تابع نہیں جیسا کہ جاہلیت اولیٰ کی رسم تھی بلکہ اسلام میں عید کے دن کو منانے کے لئے کتاب اللہ و سنت رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے اس کا ثبوت پیش کرنا ضروری ہے۔ آج کل کی جاہلیت جدیدہ نے تو اس کو بہت پھیلا دیا ہے یہاں تک کہ دوسری قوموں کی نقل کر کے مسلمان بھی اس میں بتا ہونے لگے، میساٹوں نے حضرت عیسیٰ علیہ السلام کے یوم پیدائش کے عید منانی ای ان کو دیکھ کر کچھ مسلمانوں نے رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کے یوم پیدائش

کے نام سے ایک "میلاد النبی" کے نام سے عید بنا دی۔ اسی روز بازاروں میں جلوس نکالے اور اس میں طرح طرح کی خرافات کو اور رات کو چراغاں کرنے کو عبادت سمجھنے لگے جس کی اصل صحابہ و تابعین اور اسلاف امت کے عمل میں نہیں ملتی۔

الغرض جو بھی جلسہ یوم اور جشن اسی نظریہ جاہلیت کے تحت منایا جائے وہ دوسری اقوام کی نقلی ہو گی، اسلام کی کوئی خدمت نہیں واضح رہے کہ دیوبند کسی آدمی کا نام نہیں جس میں ولادت کا جشن منایا گیا ہو بلکہ یہ ایک مدرسہ کا صد سالہ جلسہ تھا، تاریخوں کا تعین حاضرین کی سہولت کے لئے تھا اسے صد سال جشن کا نام مدرسہ والوں نے نہیں دیا اور نہ ان کے ذہن میں جشن منانے کے جذبات تھے اور نہ ہی جشن کے لوازمات میں کسی عمل کا ارتکاب کیا گیا۔ (خبر الفتاوى ج ۱ ص ۲۴۳)

### بڑے لوگوں کی برسیاں منانا

سوال..... آج کل عوام میں یہ ایک عام رواج بن چکا ہے کہ ہر سال قوم کے مقتداء اور بڑے لوگوں کی برسیاں منائی جاتی ہیں جیسے کہ یوم صدیق اکبر یوم فاروق عظیم یوم اقبال اور یوم قائد عظیم وغیرہ شرعاً ان برسیوں کا کیا حکم ہے؟

جواب..... اسلام ایک کامل اور مکمل دین اور ضابطہ حیات ہے جو کہ خدا پرستی کا داعی ہے اور شخصیت پرستی سے منع کرتا ہے یہی وجہ ہے کہ خیر القروں میں اس قسم کے اعمال (برسی وغیرہ) کا کوئی ثبوت نہیں ملتا، رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم جیسی عظیم شخصیت کے دنیا سے جانے کے بعد خلفاء راشدین اور دیگر صحابہ کرام رضوان اللہ تعالیٰ علیہم اجمعین اور بعد میں آنے والے تابعین و تبع تابعین حتیٰ کہ کسی امام یا محدث نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی برسی نہیں منائی اور نہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی یاد میں کوئی چھٹی کی، اس لئے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم خود فرماتے ہیں۔ لا يحل لامرأة تؤمن بالله واليوم الآخر ان تحد على ميت فوق ثلاثة أيام الاعلى زوجها اربعه أشهر و عشرأ . (الهدایۃ ج ۲ ص ۷۰ باب العدة فصل فی الحداد)

البتہ اگر اس کو ایصال ثواب کے لئے منایا جاتا ہو اور اس دن اموات کے ایصال ثواب کے لئے حتمات القرآن وغیرہ ہوتے ہوں تو اس تخصیص ایام کی وجہ سے بھی یہ خلاف شرع ہے اس لئے کہ شریعت مقدسہ نے ایصال ثواب کے لئے کوئی خاص دن مقرر نہیں کیا بلکہ ہر وقت اور ہر جگہ اس کی گنجائش ہے اپنی طرف سے کوئی خاص دن مقرر کرنا دین میں زیادتی ہے جو اسلام کے کامل اور مکمل ہونے کی صفت کے خلاف ہے۔ اس لئے مسلمانوں کو چاہئے کہ وہ ان خرافات اور یہودہ رسمات سے پرہیز کریں اور یہود و ہندو کا طریقہ ترک کر دیں۔ (فتاویٰ حقانیہ ج ۲ ص ۷۳)

## رجب میں ہونے والے جلسے کا حکم

**سوال** ..... ۲۸۲ رجب شب کو حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی معراج کا حال پڑھا جاتا ہے اور بڑا مجمع ہوتا ہے اور کثرت سے روشنی کا سامان فراہم ہوتا ہے۔ بعض جگہ بیان کے بعد اسی مجلس میں قواں ہوتی ہے اور حال آتا ہے۔ اس جلسے کا کیا حکم ہے؟ اس کے شریک ہونے والوں اور مدد دینے والوں کا کیا حکم ہے؟

**جواب** ..... جلسہ رجبی بہیت متعارفہ زمانہ ہذا میں جو منکرات جمع ہیں وہ ظاہر ہیں التزام مالا ملزم جس کی کراہت فقہا کے کلام میں منصوص ہے اور بہت فروع فہریہ کو اس پر متفرع کیا ہے۔ کثرت روشنی میں اسراف کا ہونا جس کی ممانعت منصوص قرآنی ہے اس میں تداعی کا اہتمام جو طقوعات کے لئے مکروہ ہے اسی بنا پر جماعت نافلہ کو مکروہ کہا اور بھی جس قدر منکرات کو محققین نے مجالس متعارفہ میلاد میں ذکر کیا ہے اکثر بلکہ کچھ زائد ہی اس میں جمع ہیں۔ بالخصوص اگر اس کے ساتھ قوالی بھی ہو تو منکرات بڑھ جائیں گے کیونکہ مجالس متعارفہ سماع میں شرائط اباحت محض مفقود ہیں اور عوارض مانعہ بکثرت موجود ہیں۔ چنانچہ حضرت امام غزالی رحمہ اللہ کی تحقیق سماع متعارف پرمنطبق کرنے سے اس کی تصدیق ہو سکتی ہے۔ ان مذکورہ وجہ کی بنا پر اس کے جلسے کی دعوت دینے والے کوشش کرنے والے منعقد کرنے والے اور معین و شریک سب کے سب شرعاً قابل ملامت ہیں۔ طالب حق کے لئے یہ مختصر کافی ہے اور مناصم کے لئے دفتر کے دفتر غیر وافی ہیں۔ (امداد الفتاوی ج ۵ ص ۲۸۶)

## اذان کے ساتھ صلوٰۃ وسلام کب سے شروع ہوا؟

**سوال** ..... اذان سے پہلے صلوٰۃ وسلام پڑھنا شریعت کے لحاظ سے کیا ہے؟ اس کی ابتداء کیسے ہوئی؟

**جواب** ..... اذان میں سب سے پہلے اہل تشیع نے تحریف کی اس کے بعد محتسب قاهرہ صلاح الدین نے بیزور حکومت اذان کے بعد صلوٰۃ وسلام کو ضروری قرار دیا اب کچھ لوگوں نے اذان سے پہلے بھی ضروری سمجھ لیا ہے، مگر یہ سب جہالت ہے آٹھویں صدی ہجری میں اس کی ابتداء ہوئی۔ (خیر الفتاوی ج ۹ ص ۵۷۹)

## آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی ولادت ۸ ربیع الاول کو ہوئی

**سوال** ..... ایک تاریخ کے اسکالرنے لکھا ہے کہ جدید و قدیم محققین اس بات پر متفق ہیں کہ آپ کی تاریخ پیدائش ۹ ربیع الاول کو ہوئی اور وفات ۱۲ ربیع الاول کو ہوئی، کیا یہ بات درست ہے؟

**جواب** ..... جمہور محدثین اور مورخین کے نزدیک مختار قول یہ ہے کہ وفات بالاتفاق ۱۲ ربیع الاول کو

ہوئی اور پیدائش ۸ ربیع الاول کو ہے عاصمہ قطب الدین قسطلاني نے اسی کو اختیار کیا ہے۔ (زرقانی ج ۱ ص ۲۲۰)

مگر فلکیات کے مشہور مصری عالم محمود پاشا کی تحقیق یہ ہے کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی ولادت شریفہ ۹ ربیع الاول کو واقع فیصل کے پہلے سال ہوئی جو کہ ۱۴۰ پریل ۱۷۵۵ء کے مطابق ہے تاریخ دول العرب والاسلام میں محمد طاعت عرب نے بھی نوکورست لکھا ہے۔ جدید محقق فرید و جدی نے بھی اسی کو تھیک لکھا ہے۔ (خیر الفتاوى ج ۱ ص ۵۳۰)

## بزرگان دین اور ان کے مزارات

### قدم بوی کا حکم

سوال..... عند الاحناف کون ساقول راجح ہے آیا تقبیل کامسنون ہونایا مسنون نہ ہونا؟

جواب..... احناف کے نزدیک قدم بوی علماء اور اہل ورثہ کی جو عظیم علم یا زہد و ورع یا عدل کے کی جائے مباح ہے۔ اور سچی طور پر جو قدم بوی فساق و فجار کی کی جائے وہ ناجائز۔ اور وہ روایت جو درمختار وغیرہ میں مذکور ہے ”طلب من عالم او زاهد ان يدفع اليه قدمه و يمكنه من قدمه ليقبله اجابه و قيل لا“ اس کے اندر اختلاف تھیں اور اجابت میں ہو رہا ہے کہ جائز ہے یا ناجائز؟ فی حد ذات جواز تقبیل میں اختلاف نہیں اور نیز علامہ شامی نے جواز اجابت کو حدیث صحیح سے موید کر کے ترجیح دی ہے۔ پس میری رائے یہ ہے کہ مطلق تقبیل قدم میں گفتگونہ کی جائے ہاں یا امر کہ تقبیل مسنون ہے یا غیر مسنون روایات سے واضح ہے کہ تقبیل مسنون نہیں۔ اگر ہے تو صرف بعض مواقع میں اباحت کے درجہ میں ہے (فتاویٰ مظاہر علوم ج ۱ ص ۲۶۰)

### قدم بوی اور والدین کی قبر کو چونے کا حکم

سوال..... قدم بوی حضرت صلی اللہ علیہ وسلم سے ثابت ہے یا نہیں؟ مولوی عبدالولی کہتے ہیں کہ قدم بوی نبیؐ سے ثابت نہیں ہے۔ دوسرے مولوی کہتے ہیں بعض صحابہ نے نبی علیہ السلام کے قدم چوئے ہیں۔ بعض کہتے ہیں کہ مرتبی ایسی بلند جگہ پر بیٹھے کہ چونے والا بغیر بھکے بغیر ہاتھ لگائے منہ سے قدم چوئے تو جائز ہے یہ تو محال بات ہے ہم لوگوں میں دستور ہے کہ مرتبی بیٹھے یا کھڑا ہو چونے والا بیٹھ کر قدم پر ہاتھ لگا کر چوتا ہے۔ یہ طریقہ جائز ہے کہ نہیں؟ غرض یہ کہ ماں باپ استاد وغیرہ کے قدم پر ہاتھ لگا کر ہاتھ کو چومنا گناہ کی بات ہے یا اچھا ہے؟ قدم بوی نہ کرے تو بعض مرتبی ناخوش ہوتے ہیں۔

جواب..... فی الدر المختار طلب من عالم او زاهد الی قوله لامرن المرأة ان

سجد لزوجها (ج ۵ ص ۳۷۸)

اس سے دو امر معلوم ہوئے ایک یہ کہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم نے اپنی قدم بوسی کی صحابہ کو اجازت دی ہے دوسرا یہ کہ فقہاء کا اس کے جواز میں اختلاف ہے۔ پس ایسے امر میں بہتر یہ ہے کہ خود احتیاط رہے۔ اور اگر کوئی کرتا ہو تو اس پر اعتراض نہ کرے۔ اور جس قول میں قدم بوسی جائز ہے اس میں یہ قید نہیں لگائی گئی کہ قدم کو اوپر اٹھائے۔ یامن کو نیچے جھکائے۔ تو ظاہر اداؤں صورتیں جائز ہیں۔ باقی قدم کو ہاتھ لگا کر پھر اپنا ہاتھ چومنا یہ ناجائز ہے۔ (امداد الفتاوی ج ۵ ص ۳۲۳)

### بوستان میں قدم بوسی کے جواز کے معنی

سوال..... بوستان کے ایک مصرع سے الجھن ہو رہی ہے۔ وہ یہ ہے۔

اگر بوسہ بر خاک مرداں زنی بمردی کہ پیش آیدت روشنی کسانے کے پوشید چشم دل اندر ہما ناکریں تو تبااغافل اندر حضور والا نے تعلیم الدین میں بوسے قبور کو بدعت تحریر کیا ہے اس لئے مجھے اس مصرع سے الجھن ہو رہی ہے کہ حضرت سعدیؑ نے کیون اور کیا خیالات تصور کر کے تحریر کیا ہے جس سے اہل بدعت کو اور سند ملتی ہے کہ بوسہ قبور جائز ہے۔

جواب۔ اس کی کیا دلیل ہے کہ یہاں حقیقی معنی مراد ہیں، خطوط میں جو لکھتے ہیں "بعد قدم بوسی" کیا یہاں بھی حقیقی مراد ہوتے ہیں؟ (امداد الفتاوی ج ۵ ص ۳۱۳)

### قدم بوسی کے جواز پر شبہ کا جواب

سوال..... آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے نشر الطیب میں جواز توسل کے مقام پر روایت نقل فرمائی ہے کہ قبر شریف بھی متصل ہونے کی وجہ سے مور درحمت ہے اس سے معلوم ہوا کہ ملا بست بھی رحمت کے وارد ہونے کا سبب ہے جس طرح ملبوسات یعنی کپڑا اور غیرہ اولیاء اللہ کا بوجہ ملا بست قابل تقبیل ہے اور اس کا چومنا آنکھوں سے لگانا جائز ہے۔ اسی طرح مزارات اولیاء اللہ کو بھی بوجہ ملا بست چومنا اور آنکھوں سے لگانا جائز ہونا چاہئے حالانکہ ہمارے فقہاء علیهم الرحمۃ قبور کے بوسے وغیرہ کو حرام فرماتے ہیں خواہ قبر کسی بزرگ کی ہو یا والدین کی اور بظاہر بوجہ ملا بست جائز ہونا چاہئے۔ جیسا کہ کپڑے کا بوسہ تحقیق اس میں کیا ہے؟

جواب..... یہ ضروری نہیں کہ تمام ملا بستات سب احکام میں برابر ہوں۔ کپڑے کے بوسہ

دینے میں کوئی دلیل نہیں کی نہیں اس لئے اباحت اصلیہ پر ہے۔ بخلاف قبور کے کہ اس کی تقبیل پر دلیل نہیں موجود ہے ففترقا اور وہ دلیل نہیں ہم مقلدوں کے لئے تو فقہاء کا فتویٰ ہے اور فقہاء میں دلیل تفییش کرنے کا ہم کو حق حاصل نہیں، مگر تبرعاً کہا جاتا ہے کہ وہ دلیل مشابہت ہے نصاریٰ کی کماقا۔ الغزالی اور احتمال ہے عبادت تک پہنچا دینے کا۔ چنانچہ قبور کو بجدہ وغیرہ کیا جاتا ہے حتیٰ کہ اُمر کپڑے میں کہیں یہ احتمال ہو تو وہاں بھی یہی حکم ہو گا۔ چنانچہ حضرت عمرؓ کا شجرہ حدیبیہ و قلعہ سر دینا اس کی دلیل ہے۔ (امداد الفتاویٰ ج ۵ ص ۳۱۳)

### غلاف کعبہ کے بو سے میں غلوکرنا

سوال..... شہر کی جامع مسجد میں غلاف کعبہ کا نکڑا لٹکا ہوا ہے۔ لوگ ہر نماز سے فارغ ہونے کے بعد اس کو بوسہ دیتے ہیں اور نماز جمعہ کے بعد تو بوسہ دینے میں بہت ہی بحوم کرتے ہیں اور اس امر کو بہت معظم سمجھ کر کمال کوشش کرتے ہیں۔ کسی قدر رجائے والے لوگ تعظیم کا بوسہ دیتے ہیں اور عوام کا حال معلوم نہیں۔ لیکن ایک دوسرے کی دیکھادیکھی اس میں بہت مبالغہ کرتے ہیں آیا یہ امر شرعاً موجب ثواب ہے یا نہیں۔

جواب..... غلاف کعبہ زادہ اللہ تنویریٰ کے تبرک ہونے اور تبرک اس کو بوسہ دینے کے جواز میں تو کلام نہیں اگر بوسہ دینے میں اسی قدر اعتقاد ہو اور کسی کو ایذا بھی نہ ہو تو کچھ مضافات نہیں موجب ثواب و برکت ہے اور غلوکرنا علماً یا عملاً مذموم اور باعث عذاب ہے مثلاً اس کی تقبیل کو فرض واجب کے برابر جھنا یا مسلمانوں کو اثر دہام سے ایذا دینا۔ اعتقاد کے اس غلوکر کرنے کے لئے حضرت عمرؓ نے جھرا سود کو خطاب کر کے فرمایا تھا۔ اعلم انک حجر لانتفع ولا تضر (الحدیث) اور عمل کے غلوکر نفع کرنے کے لئے آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے حضرت عمرؓ کو ارشاد فرمایا تھا کہ جھرا سود کو بوسہ دے اور قدرت ہو اور کسی مسلمان کو تکلیف نہ ہو اس لئے کہ بوسہ دینا سنت ہے اور ایذا مسلم سے پھنا واجب ہے جب جھرا سود کی تقبیل میں یہ غلومنع ہے جو جزو کعبہ ہے سو غلاف کعبہ کی تقبیل میں بدرجہ اولیٰ منوع ہو گا کہ محض ایک منفصل شے ہے اگرچہ اقتضان (ملنے) سے مبتک ہو گیا۔ (امداد الفتاویٰ ج ۵ ص ۳۱۳)

### مخلوق سے استمداد کے جواز کی شرائط

سوال..... بعض عملیات میں فرشتوں یا موکلین کو منادیٰ بنایا گیا ہے۔ مولوی احمد علی محدث سہارنپوری نے بھی سورہ کوثر کا ایک عمل تفریق اعداء کے لئے لکھا ہے۔ اس کے آخر میں اجب

یا اسرافیل کا لفظ ہے اس میں شبہ یہ ہے کہ یہ استعانت بالغیر ہے۔ جائز ہے یا نہیں؟ اگر نہیں تو استعانت بالغیر کی جامع مانع حد کیا ہے؟ بعض شوقيہ اشعار میں بھی اس قسم کی استعانت اولیاء اللہ وغیرہ سے کی جاتی ہے۔ احیاء سے بھی، اموات سے بھی۔

**جواب** .... قال الله تعالى ان تدعوهם لا يسمعوا دعاءكم ولو سمعوا ما استجابوا لكم و يوم القيمة يكفرون بشركم ولا ينبئك مثل خبير اس آیت مبارکہ میں چار جملے ہیں۔ جونداء مخلوق واستعانت بالخلوق کی شرائط جواز کا فیصلہ کر ہے ہیں۔ جملہ اولیٰ سے شرائط علم اور ثانیہ سے اشتراط قدرت اور ثالثہ سے اعتقاد تصرف مستقل کا (کہ فرد ہے شرک کی) انتفاء اور رابع سے خرج صحیح معتبر عند اہل البصرۃ سے علم و قدرت کا ثبوت اور یہی شرائط عقلیٰ بھی ہیں جہاں ان میں سے ایک شرط بھی موجود نہ ہوگی ندا و استعانت ناجائز ہوگا۔

پھر عدم جواز کے مراتب حسب اختلاف اولہ مختلف ہوں گے کہیں شرک ہوگا کہیں معصیت، پھر کہیں خود خفیف ہوگا مگر عوام کے لئے مفسدہ بننے کے سبب شدید ہو جائے گا۔ اور یہ سب تفصیل اس نداء حقیقی میں ہے جس میں منادیٰ کو متوجہ کرنے کا قصد ہوا اور ندائے مجازی بمعنی محض تذکریا تحریر وغیرہما میں اگر کوئی مفسدہ نہ ہو جائز ہے ورنہ ناجائز پس اگر اکابر میں سے کسی کے کلام میں ایسی نداء ہو تو اس کو یا مجاز پر محمول کیا جائے گا یا ان کی طرف نسبت کرنے کو غیر صحیح کہا جائے گا یا کوئی مناسب توجیہ کی جائے گی یہ تو ان کو بری کرنے کے لئے ہے باقی عوام کو خرابی کے یقینی ہونے کی وجہ سے جزا و حتماً روکا جائے گا۔ (امداد الفتاوى ج ۵ ص ۳۲۲)

## درگاہ اجمیر میں کھانے کی لوث کے متعلق چند سوال

**سوال** ..... خواجہ اجمیری کی درگاہ میں دیگ پک کرتی ہے جس میں مندرجہ ذیل امور ہیں:-  
۱۔ لھانا پیروں میں روندا جاتا ہے اور تقریباً ایک لمحہ یا زائد کھانا فرش زمین پر پڑا رہتا ہے جس سے آنے جانے والے کے پیر ملوث ہوتے ہیں اور تکلیف ہوتی ہے۔

۲۔ لونٹے والے گندے چیتھرے اور مٹکوک کپڑے باندھ کر اپنے پیر دیگ میں ڈال کر اس کو لونٹے ہیں اور بعض اوقات اس میں کوڈ بھی پڑتے ہیں اور جب لونٹے لونٹے ان کا دم گھٹ جاتا ہے تو صحن درگاہ میں اونٹیاں لینے لگتے ہیں اور پھر جا کر لونٹے لکتے ہیں جس سے کھانے کے بخس ہونے کا قوی احتمال ہے۔

۳۔ جلتی اور دکتی ہوئی نہایت گرم دیگ کے لونٹے میں خصوصاً گرمی میں جان تلف ہونے کا احتمال ہے اور سنایا ہے کہ جب سے یہ رسم قائم ہوئی ہے بہت سے لوگ مر چکے ہیں اور زخمی تو ہوتے رہتے ہیں۔

۴۔ اس لوٹ میں باہم لڑائیاں بھی اکثر ہوتی رہتی ہیں اور ہاتھا پائی تک تو نوبت ہمیشہ پہنچتی ہے۔  
 ۵۔ کہا جاتا ہے کہ اولاد یہ بڑی دیگ اکبر نے چڑھائی تھی اور چھوٹی اس کے بیٹے جہانگیر نے۔ ان دونوں کے زمانے کا دستور یہ تھا کہ کھانا پکوا کر ماسکین کو تقسیم کرایا جاتا تھا۔ لیکن رفتہ رفتہ اس نے یہ لٹنے کی صورت اختیار کر لی اور لوٹا ہوا کھانا تبرکا فروخت ہوتا ہے، ماسکین کو کچھ بھی نہیں ملتا۔ مذکورہ فعل اور کھانے کے ساتھ اس برداشت کا کیا حکم ہے؟

جواب..... آیات و احادیث سے چند امور معلوم ہوتے ہیں۔

۱۔ رزق اللہ تعالیٰ کی بڑی نعمت ہے اس کی بے قدری کرنا اور حدود ادب سے گزرنما حق تعالیٰ کے غضب کا سبب ہے اور تکبر کی علامت ہے جو کہ مستقل معصیت بھی ہے۔ ۲۔ روٹی اور جو چیز روٹی کے حکم میں ہواں کا اکرام واجب ہے۔ ۳۔ جس امر میں جل جانے اور مر جانے کا اندیشه ہوا اور شرعاً وہ امر واجب نہ ہواں کا ارتکاب ناجائز ہے۔ ۴۔ شور و شغب کرنا بلا ضرورت جائز نہیں۔ ۵۔ غیر معزول کو سوال کرنا جائز نہیں۔ خصوصی غنی کو جو کہ بد و سوال بھی مصرف صدقہ نہیں۔ خصوصاً جب کہ مالک کی نیت میں فقراء کی تخصیص بھی ہو۔ ۶۔ مال کا ضائع کرنا جائز نہیں۔ ۷۔ کسی کو قول ایسا یا فعل ایسا پہنچانا یا بلا ضرورت شرعیہ ایسا کام کرنا جو بندگان خدا کی اذیت کا سبب ہو جائز نہیں۔ ۸۔ لوٹ مچانا جائز نہیں خصوص جب کہ وہ سبب ہو جائے کسی کی اذیت کا بھی۔ خصوص جبکہ لوٹنے والے اس شے کے مستحق بھی نہ ہوں جیسے اغنية اور جو لوگ کمانے پر قادر ہوں اور سوال سے تو لوٹ زیادہ بدتر ہے جب وہ منوع ہے تو یہ زیادہ منوع ہے۔ ۹۔ کھانے کی اتنی بے ادبی بھی جائز نہیں کہ روٹی پر نمک دان یا رکابی رکھدے بھلاپاؤں میں اس کا روندنا کہاں جائز ہوگا۔ اسی طرح روٹی سے ہاتھ پوچھتا یا چاقو سے کوئی گوشت وغیرہ کاٹ کر روٹی سے اس کو صاف کرنا جائز نہیں تو پیروں میں اس کا گرانا کہاں جائز ہوگا؟

۱۰۔ جو لقہ ہاتھ سے گرجائے اس کا چھوڑ دینا درست نہیں تو اس کا پیروں اور بتوں میں پڑا رہنا کیسے درست ہوگا؟ ۱۱۔ کھانے کی چیز نجاست سے ملوٹ کرنا گناہ ہے پس ناپاک چیزوں سے کھانے میں کوڈ پڑنا کہ کھانے کے ناپاک ہونے کے علاوہ کھانے کو پیروں میں روندنا اور اس کی بھاپ سے بعض اوقات صحت پر اثر پہنچنا بھی لازم آتا ہے کیسے درست ہوگا؟ ۱۲۔ محترم و متقوم چیز کا ضائع کرنا اگرچہ چھوٹا سا کپڑا ہی ہو جائز نہیں تو اس قدر زیادہ کھانا بر باد کیسے جائز ہوگا؟ اور سوال میں جو خرابیاں مذکور ہیں اور پر کے نمبروں میں سب کا عدم جواز جدا جد اثابت ہوا ہے۔ تو جہاں بہت سارے مفاسد جمع ہوں اور فعل کیسے جائز ہوگا؟ یہ خرابیاں تو ان میں ظاہر ہیں۔ باقی عقیدے کی

خرابی جوان سب سے بڑھ کر ہے وہ یہ ہے کہ شخص ایصال ثواب مقصود ان دیگر پکوانے والوں کا نہیں ہوتا بلکہ بڑا مقصود یہ ہوتا ہے کہ حضرت خواجہ قدس سرہ اس فعل سے خوش ہو کر ہماری حاجت روائی اپنے تصرف سے فرمائیں گے۔ (امداد الفتاوی ج ۵ ص ۳۲۱)

## حاکم کی ایک روایت سے سجدہ لغير اللہ کے جواز کا شبهہ اور اس کا جواب

سوال..... حدثنا ابوالعباس محمد بن یعقوب ثنا العباس بن محمد بن حاتم الادری ثنا ابو عامر عبدالملک بن عمر العقدی ثنا کثیر بن زید عن داؤد بن صالح قال اقبل مروان یوماً فوجدر جلاً واضعاً وجهه علی القبر فاخذ برقبته وقال اتدری ماتصنع قال نعم فاقبل علیه فاذا هو ابوایوب الانصاری فقال جئت رسول الله صلی الله علیه وسلم ولم آت الحجر سمعت رسول الله صلی الله علیه وسلم يقول لا تبکو على الدين اذا ولیه اهله ولكن ابکو عليه اذا ولیه غير اهله هذا حديث صحيح الاسناد ولم یخرجاه فی تلخیص المستدرک (المستدرک) کتاب الفتنه ج ۲ ص ۵۱۵) مہربانی فرمائی کہ اس حدیث کی صحیت و سقم واضح فرمائیں۔ اس حدیث کی توجیہ کیا ہے؟

جواب..... سائل کی غرض غالباً یہ ہے کہ اس حدیث سے بظاہر وجود قبر یا بحود لغير اللہ کا جواز ظاہر ہوتا ہے اس کا جواب مانعین بحود کیا دیں گے؟

پس واضح ہے کہ حدیث میں واضح اوجہہ علی القبر ہے۔ واضح اجہہ نہیں۔ اور وضع المجبہ مطلقاً سجدے کو لازم نہیں کرتا۔ پھر اگر تسلیم کر لیا جائے کہ یہاں وجہہ سے مراد وجہہ ہے تو علی القبر کا لفظ بتلارہا ہے کہ قبر مسجد علیہ تھی جس کا اس سے مسجد نہ ہونا ثابت ہوتا ہے اس کے علاوہ اگر فرض کر لیا جائے حضرت ابوایوبؓ اپنے کسی حال میں قبر کو سجدہ کر رہے تھے (معاذ اللہ) تو یہ ایک اثر موقوف ان مرفوع احادیث کا مقابلہ نہیں کر سکتا جن میں بعض صحابہؓ نے آپ کو سجدہ کرنے کا اذن طلب کیا تھا۔ اور آپ نے اجازت نہ دی اور یہ فرمایا کہ اگر میں غیر اللہ کو سجدہ کرنے کی اجازت دیتا تو عورت کو حکم دیتا کہ شوہر کو سجدہ کرے۔ پس جب حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے حالت حیات میں اجازت سجدے کی نہ دی تھی تو بعد وفات اپنی قبر کو سجدہ کرنے کو کیسے جائز کہہ سکتے ہیں؟

اب اس اثر کا حال سن لیجئے حاکم سے تو تعجب نہیں کہ انہوں نے صحیح الاسناد کہہ دیا کیونکہ ان کا تسائل اس بارے میں ضرب المثل ہو چکا ہے۔ ہاں تعجب حافظ ذہبی سے ہے کہ انہوں نے شخص میں کیسے اس کی تصحیح کر دی؟ حالانکہ اس لئے ایک راوی کثیر ابن زید کی نسبت علامہ مناوی شرح

جامع صغیر میں لکھتے ہیں و کثیر بن زید اور ده الذهبی فی الضعفاء و قال ضعفہ  
النسانی یعنی خود ذہبی اس کو ضعیف کہہ رہے ہیں اس میں شبہ نہیں کہ اس کی توثیق و تضعیف میں  
اختلاف ہے، مگر تسعیں سے ایسا معلوم ہوتا ہے کہ توثیق کرنے والے بھی اکثر بصیرۃ المحتلين و تعریض  
لاباس وغیرہ کا حکم لگا رہے ہیں چنانچہ ابو حاتم اپنی عبارت میں دونوں مضمون جمع کر رہے ہیں۔

صافح ليس بقوى يكتب حدیثه الخ

خلاصہ یہ کہ اگر تضعیف بھی نہ کی جائے تو ایسا قوی بھی نہیں کہ جس کی حدیث احکام میں  
قابلِ لحاظ ہوں۔ اعتبار و استشهاد کے طور پر استعمال ہو سکتی ہیں۔ حافظ ابو جعفر طبری کہتے ہیں۔ و  
کثیر بن زید عند هم کمن لا يحسب بنقله كذافي التهذيب.

غور کیجئے کہ بحول غیر اللہ کے اثبات میں ایسی نقل مکروہ سے استناد کرنا کہاں تک جائز ہو سکتا ہے۔  
آگے چلنے کثیر بن زید یہاں داؤد بن صالح سے روایت کرتے ہیں۔ داؤد کی نسبت ابن حجر خود ذہبی کا  
قول نقل کرتے ہیں۔ قرأت بخط الذهبی لا يعرف الخ یعنی اس کا کوئی حال معلوم نہیں۔ چنانچہ  
میزان میں ذہبی نے صرف اتنا ہی کہنے پر اتفاق کیا ہے کہ اس سے کثیر بن زید کے سوا کوئی روایت نہیں  
کرتا۔ یعنی مجہول العین ہوا۔ حافظ ابن حجر بھی تہذیب اور سان میں اس سے زیادہ کچھ نہ بتلا سکے۔ نہ  
توثیق و تضعیف کا کچھ حکم لگایا جس سے یہی مترشح ہوتا ہے کہ یہ راوی مجہول العین بھی ہے اور مجہول  
بوصف بھی۔ اور علامہ مناوی نے فیض القدری میں ابن حبان کا یہ قول نقل کیا ہے کہ کان من الموضوعات  
الخ یعنی موضوع احادیث روایت کرتا تھا تمام موابا پر نظر کھتے ہوئے حیرت ہوتی ہے کہ تخلیص متدرک  
میں ذہبی نے ایسی اسناد پر صحیح کا حکم کیسے لگادیا بظاہر غفلت ہوئی۔ (امداد المحتلين ص ۲۷۶)

## توسل پر ایک اشکال کا جواب

سوال..... مندرجہ ذیل اشکال کا جواب درکار ہے۔ اگر کوئی دنیوی بادشاہ بڑا حرم دل ہو اور  
اپنی رعایا کو بہت چاہتا ہو۔ حتیٰ کہ انہیں کی سہولت کے لئے اس نے دربان بھی نہ رکھے ہوں ہر  
 شخص کی نہایت غور سے سنتا ہو اور اس کی ضرورتوں کو برابر پوری کرتا ہو۔ اب اگر کوئی بے وقوف  
 اس خیال سے کہ اپنے مصاحبین کے مقابلے بھلا بادشاہ میری کیا سنبھالے گا۔ مصاحب کو سفارشی ہنا کر  
 دربار میں لے جائے تو یقیناً وہ بادشاہ ناراض ہو گا۔ جب دنیوی بادشاہوں کی یہ حالت ہے تو پھر  
 اللہ میاں کا رحم و محبت اپنے بندوں پر کہیں زیادہ ہے ایسی حالت میں جبکہ اس تک خود رسانی ہے اس  
 کے مقریبین سے کیوں دعا کرائی جائے؟

جواب..... اور اگر وہ بادشاہ کسی مصلحت سے وہ قانون بھی مقرر کر دے کہ باوجود ان سب امور کے  
ذمہ غرض معرض کرنے کے ساتھ ہمارے مقرب خلماں سے بھی درخواست کرے کہ وہ صاحب حاجت  
کے لئے ہم سے درخواست کریں۔ بلکہ ان مقرب خلماں کو بھی حکم ہو کہ وہ ہماری عام رعایا سے بھی ایسی  
بھی درخواست لے لیا کریں۔ بعض موقع پر تو دونوں جانب سے ایسا ہو اور بعض موقع پر ایک ہی جماعت  
کو ایسا حکم ہو دوسری جماعت کو نہ ہو اور وہ مصلحت مقام اول میں تعلیم تواضع و انسداد ناز مکالمت سلطانی ہو  
اور دوسرے موقع پر اظہار شرف خلامان خاص ہو۔ چنانچہ دنیا میں اول مصلحت کی رعایت کی گئی ہے حتیٰ کہ  
جناب رسول صلی اللہ علیہ وسلم حضرت عمر رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے ارشاد فرماتے ہیں۔ یا انھی اشرک کا  
فی الدعا ولا تنسنا اور آخرت میں دوسری مصلحت کی رعایت کی گئی۔ تو کیا یہ سوال پھر بھی ہوگا؟ غور فرم  
کر شفاقت احصل کریں یا جواب دیں۔ (امداد الفتاوى ج ۵ ص ۳۳۹)

### سماج مروج کے نزدیک بھی جائز ہیں

سوال..... مزامیر کے ساتھ سماج شارع علیہ السلام و سلف صالحین نے سنائے یا نہیں؟

جواب..... روی الامام احمد قال صلی اللہ علیہ وسلم ان الله بعثني بمحق  
المعاف والمزاہير الحدیث باختصار۔ کلام اس مسئلے میں طویل ہے۔ خلاصہ یہ ہے کہ اس وقت  
جو سماج متعارف ہے وہ کسی کے نزدیک جائز ہیں۔ (امداد الفتاوى ج ۵ ص ۲۸۹)

### خواجہ حضرت کے دلیے کا حکم

سوال..... کونڈا کرنا حضرت کا اور صحنک حضرت فاطمه رضی اللہ تعالیٰ عنہا کی اور کچھرا حضرت  
امام حسین رضی اللہ عنہ کا اور تو شہزادہ عبد الحق رحمہ اللہ کا اور دلیا خوجہ خضر کا کرنا اور ان میں کھانوں کی  
خصوصیت کرنی کیسی ہے؟

جواب..... کھانے اور دنوں کی قید کے بغیر ایصال ثواب مندوب ہے اور کھانے اور دن کی  
خصوصیت بدعت ہے اگر تخصیص کے ساتھ ایصال ثواب ہو تو طعام حرام نہیں ہوتا گو اس تخصیص کی  
وجہ سے معصیت ہوتی ہے۔ (فتاویٰ رشید یہ ص ۱۳۸)

### غوث پاک کی محفل میں انبیاء کی تشریف آوری

سوال..... ”الفتح الربانی“ سیدنا عبدالقدار جیلانی کے مواعظ حسن ہیں لیکن دیباپے میں  
حضرت مولانا عاشق الہی میرٹھی لکھتے ہیں ان کی مجلس وعظ میں صلحاء و ملائکہ کے علاوہ انبیاء، علیہم

السلام کی ارواح طیبات کی روحانی شرکت ہوئی ہے اور کبھی کبھی روح پر فتوح آدم کا نزول اجلال بھی ترتیب و تائید کی غرض سے ہوا کرتا تھا۔

ایسا ہی مضمون بریلوی علماء کی کتاب حدائق بخشش ص ۷ پر یہ شعر تحریر ہے۔

ولی کیا رسول آئیں خود حضور آئیں

وہ تیری وعظ کی محفل ہے یا غوث؟

ان دونوں عبارتوں میں کیا فرق ہے؟

**جواب**..... فرق بالکل ظاہر ہے حضرت مولانا کے ارشاد کا حاصل یہ ہے کہ یہ تشریف آوری تائید و تربیت کے لئے ہے حدائق بخشش کا حاصل یہ ہے کہ تشریف آوری استفادے کے لئے ہے۔ حضرت رحمت للعالمین کے علوم عالیہ و حی الہی سے حاصل ہیں اور اولین و آخرین سب کے علوم بھی ذات مقدسہ کے برابر نہیں تو پھر استفادے کے لئے حضرت جیلانیؒ کی مجلس میں آنے کا مطلب یہ ہو گا کہ جو علوم اس مجلس میں حاصل ہوتے ہیں وہ حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کو حاصل نہیں تھے۔ یہ تنقیص ہے ذات اقدس کی اور فوقيت ہے حضرت جیلانیؒ کی۔ اس کو کب حضرت جیلانیؒ نور اللہ مرقدہ برداشت کر سکتے ہیں نہ حضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا کوئی ادنیٰ خادم برداشت کر سکتا ہے۔ (فتاویٰ محمودیہ ج ۱۵ ص ۲۲۱)

### سید عبدال قادر جیلانیؒ کی بعض کرامات کا حکم

**سوال**..... مشہور ہے کہ حضرت جیلانیؒ نے اپنے وقت میں ایک بارات کو جس کو دریا میں ڈوبے ہوئے بارہ سال گزر چکے تھے۔ ایک بڑھیاروزانہ آکر روتی تھی عبدال قادر جیلانیؒ کو ترس آ گیا اور انہوں نے بارہ برس پر اپنی ڈوبی ہوئی بارات دریا سے زندہ نکال دی تھی اور سب زندہ ہو کر گھر چلے گئے۔

**جواب**..... یہ روایت غلط ہے اور حضرت سید عبدال قادر جیلانیؒ پر بہتان ہے۔

**سوال**..... عبدال قادرؒ نے قبر میں منکرنکیر کے بال پکڑ لئے اور منکرنکیر نے معافی مانگی۔

**جواب**..... یہ روایت بھی بہتان ہے اور اللہ تعالیٰ کے فرشتوں کی تو ہیں ہے۔ ان کی قبر کا واقعہ کس نے دیکھا؟ اور بیان کیا؟

**سوال**..... عبدال قادر جیلانیؒ ایک مرتبہ دوڑتے ہوئے قبرستان سے گزر رہے تھے تو مردوں کو حکم دیا وہ بھی ان کے ساتھ دوڑنے لگئے یہ کرامات بتلاتے ہیں۔

**جواب**..... یہ بھی غلط اور مہمل افسانہ ہے۔ حضرت عبدال قادر جیلانیؒ قدس سرہ اللہ کے مقبول بندے ہیں اور سنت کے انتہائی تبع اور پابند تھے۔ ان کا سب سے بڑا کمال یہ ہے کہ انہوں نے

نفس کی خواہش کو حدود شرع میں رکھا اور ساری زندگی اس کی کوشش کی کہ کوئی کام خلاف سنت نہ ہونے پائے۔ ان کو بدعات سے سخت نفرت تھی۔ اللہ پاک ان کی قبر کو نور سے بھر دے اور اس پر رحمت کی بارش کرے اور ان کے درجات کو زیادہ بلند فرمائے اور ان کے طریقے پر چلنے کی توفیق عطا فرمائے۔ لغو اور بیہودہ حکایات گھڑ کران کی طرف منسوب کرنے سے ان کے کمال میں ترقی نہیں ہوگی۔ نہ اسلام نے یہ طریقہ سکھایا ہے بلکہ اس کی ممانعت ہے۔ یہ طریقہ تو غیروں کا ہے کہ وہ اپنے بڑوں کی طرف ایسی باتیں گھڑ کر منسوب کرتے ہیں۔ (فتاویٰ محمود یونیج ۵ ص ۱۳۹)

### غوث اعظم کے نام کا چبوترہ بنانا

سوال..... بعض لوگ پختہ احاطہ تیار کر کے اس پر ایک چبوترہ تیار کر کے شیخ عبدال قادر کے نام سے منسوب کرتے ہیں اور چبوترے پر غلاف چڑھاتے ہیں، چراغ روشن کیا جاتا ہے، ریوڑیاں چڑھاتے ہیں اور فاتحہ کرتے ہیں ان سب کاموں کا کیا حکم ہے؟

جواب..... ایسے امور کا مرکب مبتدع ہے اور ایسے افعال کو ایجاد کرنا بدعت اور گمراہی ہے (فتاویٰ عبدالحی ص ۹۹)

### غوث اعظم کا ہر مقام سے نداستنا

سوال..... اگر کوئی شخص یہ عقیدہ رکھے کہ حضرت غوث اعظم رحمۃ اللہ علیہ ہر مقام سے ندادینے والے کی آواز کوں لیتے اور اس کی طرف متوجہ ہو جاتے ہیں۔ ایسے شخص کے بارے میں کیا حکم ہے؟

جواب..... یہ عقیدہ اہل اسلام کے مخالف بلکہ شرک کے برابر ہے۔ ہر شخص کی ندا کو ہرجگدے اور ہر وقت سننا یہ صرف پروردگار عالم کے ساتھ خاص ہے اور کسی مخلوق میں یہ صفت نہیں۔

### پیران پیر کی گیارہویں ناجائز ہے

سوال..... ۱۔ گیارہویں پیر کی جو بعض لوگ دن مقرر کر کے کرتے ہیں وہ جائز ہے یا نہیں؟

۲۔ اور جو لوگ گیارہویں کھلاویں لیکن دن مقرر نہ کریں اور جب موقع دیکھتے ہیں کھلا دیتے

ہیں مگر نام گیارہویں رکھتے ہیں یہ جائز ہے یا ناجائز؟

۳۔ اگر یہ بھی ناجائز ہے تو وہ سوال کرتے ہیں کہ ہم ثواب پیران پیر کی روح کو پہنچائے کھانے کا ہو یا نفقہ کا، کپڑے یا عبادات بدنسی سے تو فرمائیے پہنچا میں یا نہیں؟ اور کوئی طریق ایسا ہو کہ خدا اور رسول کے نزدیک برانہ ہو فرمائیے۔

جواب..... ۱، ۲، ۳ دن مقرر کرنے یا گیارہویں نام رکھنے سے عوام کو اس لئے روکا جاتا ہے کہ ان کے عقائد فاسد ہوتے ہیں اور خواص کو اس لئے روکا جاتا ہے کہ ان کی وجہ سے عوام کے

عقائد فاسد ہوتے ہیں ورنہ مباحث اصلیہ کو غیر مباح کون کہہ سکتا ہے؟ پس ایصال ثواب اگر اس طور سے کرے جس میں فساد عقیدہ کا احتمال نہ ہو تو مضاائقہ نہیں۔ اس کا طریقہ یہ ہے کہ نہ دن اور تاریخ کی تخصیص کرے نہ کسی خاص چیز کی اور اغذیاء اور گھروالوں کو نہ دے اور اعلان کر کے نہ دے اور کھانا وغیرہ سامنے رکھ کر کچھ نہ پڑھے اور یہ عقیدہ نہ کرے کہ حضرت ہماری مدد فرمائیں گے اور یہ نیت نہ رکھے کہ اس عمل کی برکت سے ہمارے مال اور اولاد میں برکت و ترقی ہو گی۔ محض یوں سمجھئے کہ انہوں نے ہم پر دین کا احسان کیا ہے کہ سیدھا راستہ کتابوں میں بتلا گئے۔ ہم ان کو نفع پہنچاتے ہیں کہ ثواب سے ان کے درجات بلند ہوں گے۔ بس اس طرح کرنے میں کوئی حرج نہیں۔ (امداد الفتاویٰ ج ۵ ص ۳۰)

### حضرت خواجہ اجمیریؒ کا تالاب خشک کرا دینا

سوال..... ایک دفعہ حضرت خواجہ صاحبؒ نے اپنے مریدوں کے ساتھ ایک تالاب ”انساگر“ کے کنارے تشریف فرماتھے وہاں کے مسلمان ضروریات میں اس تالاب کا پانی استعمال کرتے تھے جس کو مشرکان اجمیر ناپسند کرتے تھے۔ انہوں نے مسلمانوں کو اس سے روکا اور ان پر سختی کی۔ حضرت خواجہ صاحب نے اپنے ایک مرید کو لوٹا دیا اور حکم دیا کہ جاؤ اور انہیں میں سے بسم اللہ پڑھ کر اس لوٹے میں پانی بھرلو! مرید نے پانی بھرا تو تالاب کا تمام پانی لوٹے میں آ گیا اور تالاب خشک ہو گیا۔ جواب..... میں نے کسی کتاب میں یہ واقعہ نہیں پڑھا۔ (فتاویٰ محمودیہ ج ۱۶ ص ۹۳)

”بلّا تحقیق نہ تصدیق نہ تکذیب“، مَعْ

### حضرت خواجہ اجمیریؒ کا چور کو قطب بنادینا

سوال..... حضرت غوث پاک کے دربار میں ایک چور چوری کے ارادے سے داخل ہوا مگر گرفتار ہو گیا جب اسے حضرت غوث پاکؒ کے سامنے پیش کیا گیا تو آپؒ نے فرمایا کہ میرے دربار سے کوئی خالی نہیں گیا۔ اس لئے جاتھے شہر قطب کی جگہ مقرر کیا جاتا ہے، یہ واقعہ صحیح ہے یا نہیں؟

جواب..... بزرگ حضرات اکثر اپنے ستانے والوں پر احسان کیا کرتے ہیں کسی عاصی چور کا دم کے دم میں توبہ کر کے اصلاح پذیر ہو جانا بعید نہیں۔ حق تعالیٰ مقلب القلوب ہیں جب چاہیں کسی ذلیل کو عزت کا تاج پہنادیں اس کے برعکس بھی ہو سکتا ہے اس قسم کے واقعات دنیا میں یہ کثرت پیش آئے ہیں ممکن ہے کہ واقعہ مسولہ بھی پیش آیا ہو۔ (فتاویٰ محمودیہ ج ۱۶ ص ۹۲)

## بزرگوں کے مزارات پر جانا

**سوال** ..... اپنے گھر سے مدینہ منورہ کو یا بغداد یا گنگوہ کو یا اجmir کو کلیر کو خاص زیارت کے واسطے جانا جائز ہے یا نہیں؟

**جواب** ..... زیارت بزرگان کے واسطے سفر کرنا علماء اہل سنت میں مختلف فیہ ہے، بعض درست کہتے ہیں اور بعض ناجائز، دونوں اہل سنت کے علماء ہیں اور فیصلہ ہم مقلدوں سے محال ہے (فتاویٰ رشید یص ۵۵۵) ”سکوت اسلم ہے، جانے والوں پر تنقید نہ ہو اور نہ جانے والوں پر جرنہ ہو“، ممع۔

## پختہ مزارات کیوں بنے؟

**سوال** ..... حدیث شریف میں ہے کہ بہترین قبروں ہے جس کا نشان نہ ہو اور کچی ہو، پھر ہندوستان اور پاکستان میں اتنے سارے مزارات کیوں ہیں جن کو لوگ پوجا کی حد تک چونتے ہیں اور منتیں مانتے ہیں؟

**جواب** ..... بزرگوں کی قبروں کو یا تو عقیدت مند بادشاہوں نے پختہ کیا ہے یا دکان دار مجاوروں نے اور ان لوگوں کا فعل کوئی شرعی جحت نہیں۔

## مزارات پر جانا جائز ہے، لیکن وہاں شرک و بدعت نہ کرے

**سوال** ..... کیا مزاروں پر جانا جائز ہے؟ جو لوگ جاتے ہیں یہ شرک تو نہیں کر رہے؟

**جواب** ..... قبروں کی زیارت کو جانا مستحب ہے، اس لئے مزارات اولیاء پر جانا تو شرک نہیں ہاں! وہاں جا کر شرک و بدعت کرنا بڑا اخت و بال ہے۔

## بزرگوں کے مزارات پر منت مانا حرام ہے

**سوال** ..... کئی جگہ پر کچھ بزرگوں کے مزار بنائے جاتے ہیں (آن کل تو بعض نقیٰ بھی بن رہے ہیں) اور ان پر ہر سال عرس ہوتے ہیں، چادریں چڑھائی جاتی ہیں، ان سے منتیں مانگی جاتی ہیں، یہ کہاں تک صحیح ہے؟

**جواب** ..... یہ تمام باتیں بالکل ناجائز اور حرام ہیں، ان کی ضروری تفصیل میرے رسائل ”اختلاف امت اور صراطِ مستقیم“، میں دیکھ لی جائے۔

## مزارات پر پیسے دینا کب جائز ہے اور کب حرام ہے؟

**سوال** ..... میں جس روٹ پر گاڑی چلاتا ہوں اس راستے میں ایک مزار آتا ہے لوگ مجھے پیسے دیتے ہیں کہ مزار پر دو مزار پر پیسے دینا کیسا ہے؟

جواب..... مزار پر جو پمیے دے جاتے ہیں اگر مقصود وہاں کے فقراء و مسکین پر صدقہ کرنا ہے تو جائز ہے اور اگر مزار کا نذرانہ مقصود ہے تو یہ ناجائز اور حرام ہے۔

**مزارات کی جمع کردہ رقم کو کہاں خرچ کرنا چاہئے؟**

سوال..... مزاروں یا قبروں پر جو پمیے جمع کئے جاتے ہیں یہ کیسے ہیں؟ (جمع کرنے کیے ہیں؟) اگرنا جائز ہیں تو پہلے جو جمع ہیں ان کو کہاں خرچ کیا جائے؟

جواب..... اولیاء اللہ کے مزارات پر جو چڑھاوے چڑھائے جاتے ہیں وہ "ما اهل به لغير الله" میں داخل ہونے کی وجہ سے حرام ہیں اور ان کا مصرف مال حرام کا مصرف ہے، یعنی بغیر نیت ثواب کے یہ مال کسی مستحق زکوٰۃ کو دے دیں۔

**اولیاء اللہ کی قبروں پر بکرے وغیرہ دینا حرام ہے**

سوال..... جو لوگ اولیاء اللہ کی قبروں پر بکرے وغیرہ دیتے ہیں کیا یہ جائز ہیں؟ حالانکہ اگر ان کی نیت خیرات کی ہو تو ان کے قرب و جوار میں مسکین بھی موجود ہیں۔

جواب..... اولیاء اللہ کے مزارات پر جو بکرے بطور نذر و نیاز کے چڑھائے جاتے ہیں وہ قطعاً ناجائز و حرام ہیں ان کا کھانا کسی کے لئے بھی جائز نہیں، الایہ کہ مالک اپنے فعل سے توبہ کر کے بکرے کو واپس لے لے اور جو بکرے وہاں کے غریب غرباً کو کھلانے کے لئے بھیجے جاتے ہیں وہ ان غریب غرباً کے لئے حلال ہیں۔ آپ کے مسائل ج ۳ ص ۲۰۷ ۲۰۸

**اپنی تالیف کو مزار پر پیش کرنا**

سوال..... مؤلف کتاب نے لکھا ہے کہ میری یہ تصنیف جس کے یہ چند نسخے ارسال ہیں فلاں بزرگ کے مزار پر لے جاؤ اور دعا کرو تو عمر و نے اس کی تعمیل کی۔ صاحب مزار کے سجادہ نشین اور دوسرے اس خاندان کے لوگوں کو جمع کیا ان کو مزار میں لے گئے۔ نسخے ہاتھ میں تھے۔ نسخوں کو مزار کے پاس رکھا، اپنی اور مؤلف کی طرف سے فاتحہ پڑھی اور عرض کیا حضرت یا آپ کے نواسے نے لکھی ہے۔ وہ اور میں دعا چاہتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ مؤلف کو زیور علم سے مزین فرمائے اور قابل بنائے۔ اس کے بعد وہ نسخے ان حضرات کو تقسیم کر دئے، عمل کیسا ہے؟

جواب..... عمل تمام تربدعت پر مشتمل ہے۔ میت کو جا کر خطاب کرنا اور اس سے دعا کی درخواست کرنا استعانت بالاموات پر مشتمل ہے جو شایبہ شرک سے خالی نہیں اور عوام میں جو مشہور

ہے اذات حیرتم فی الامور فاستعینوا باهل القبور یہ حدیث موضوع ہے۔ صرح بہ ابن تیمیہ فی الصراط المستقیم ص ۱۶۲

باقی نسخوں کے لینے میں کچھ حرج نہیں ہوا کیونکہ ان میں فعل کا کچھ اثر نہیں ہوا۔ ان نسخوں میں اور چڑھاوے کی مٹھائی و چادر میں فرق ہے اس لئے ان کو اس پر قیاس نہیں کیا جاسکتا۔

### بن بیوی، خدا برکت، پانچ پیر مزار پر نذرانے چڑھانا

سوال..... بعض لوگوں نے بن بیوی، خدا برکت اور پانچ پیر وغیرہ کے نام سے درگاہ بنو کر وہاں دودھ وغیرہ کا نذرانہ دیتے ہیں اور ان سے اپنی حاجت مانگتے ہیں۔ سوال یہ ہے کہ کوئی مسلمان اگر یہ سب فعل کرے تو شرعاً جائز ہے یا نہیں؟ اور ایسے لوگوں کے ساتھ اہل سنت کو کیا برداشت کرنا چاہئے؟ کوئی مسلمان اگر بر اجان کر درگاہ کو توڑڈا لے تو گناہ تو نہیں؟

جواب..... یہ طریقہ اسلامی تعلیمات کے خلاف ہے۔ شرعاً ہرگز اس کی اجازت نہیں یہ مشرکین کا طریقہ ہے۔ جو لوگ ایسا کرتے ہیں ان کو نرمی سے فہماش کی جائے کہ ایسا کرنے سے ایمان کا سلامت رہنا دشوار ہے وہ اگر بازنہ آئیں تو ان سے قطع تعلق کرنے میں اہل سنت حق بجانب ہوں گے۔ کوئی مسلمان اگر ایسی جگہ کو توڑدے جہاں مشرکانہ رسوم کے جاتے ہیں تو وہ شرعاً مجرم نہیں۔ اس پر اگر قتنہ برپا ہو یا قانونی گرفت ہو تو اس کو انتظام پہلے لازم ہے۔ نیز اگر واقعتاً وہاں کسی بزرگ کا مزار (قب) ہو تو اس کی توہین نہ کی جائے۔ (فتاویٰ محمودیہ ج ۵ ص ۳۱۵)

### ثواب کے لئے مزارات پر کھانا بھیجننا

سوال..... بزرگوں کی ارواح کو ثواب پہنچانے کے لئے کھانا مزاروں پر بھیجا جاتا ہے۔ جائز ہے یا نہیں؟ اگر مکان میں فاتحہ دلا کر ایصال ثواب کر دیا جائے تو کیا ثواب کم ہوتا ہے؟ جیسے اکثر لوگوں کا مقولہ ہے کہ نیاز قبول نہیں ہو سکتی جب تک کہ مزاروں پر نہ بھیجی جائے۔

جواب..... مزاروں پر بھیجنا فضول اور لا یعنی حرکت ہے۔ ہر جگہ سے ایصال ثواب ہو سکتا ہے اور یہ عقیدہ کہ اس کے بغیر ثواب ہی نہ پہنچے گا عقیدہ فاسدہ ہے۔ شریعت میں اس کی کوئی اصل نہیں۔ (فتاویٰ محمودیہ ج ۵ ص ۳۱۵)

### رسوم قبور اولیاء پر ایک اشکال کا جواب

سوال..... قبور اولیاء پر جو عمارتیں بنائی جاتی ہیں اور چراغ وغیرہ روشن کئے جاتے ہیں پہ

سب حرام ہیں یا مکروہ؟ تحریر المحتار میں ہے۔

قال الشیخ عبدالغنی النابلسی خلاصۃ ان البدعة الحسنة الموافقة لمقصود الشرع تسمی سنة فبناء القباب على قبور العلماء والاولیاء وضع الستور و العمائم والثياب على قبورهم امر جائز اذا كان القصد بذلك التعظیم في اعين العامة حتى لا يحتقر صاحب هذا القبر و كذا يقاد القناديل والشمع عند قبور الاولیاء والصلحاء من باب التعظیم والاجلال ايضاً للاولیاء فالقصد فيها حسن و نذر الزیت والشمع للاولیاء يوقد عند قبورهم تعظیماً لهم؛ محبتہ فیہم جائز ایضاً لاینبغی النہی عنہ. الخ ثم رأیت المحسن ذکر فی الكراہیة عند قوله ولا تکرہ الریتمة نحوه عن النابلسی الخ. ان دونوں عبارتوں میں تطیق کیا ہے؟

جواب..... فتوی اول حدیث و مذهب کے مطابق ہے پس وہی درست ہے۔ اور فتوی ثانی مخالفت حدیث کی وجہ سے ناقابل عمل ہے۔ اگر کسی غیر مقبول کلام ہوتا تو واجب الرد تھا، مگر چونکہ کلام بزرگوں کا مقبول ہے اس لئے واجب التاویل ہے اور اس کی دو تاویلیں ممکن ہیں ایک یہ کہ یہ حکم محبت مغلوب الحال کا ہے۔ دوسرے یہ کہ یہ مقید ہے عدم لزوم مفاسد کی قید کے ساتھ۔ اور اس وقت لزوم مفاسد ظاہر ہے۔ پس قید کے نہ ہونے سے مقید بھی نہ ہوگا۔ (امداد الفتاوی ج ۵ ص ۳۳۰)

### بزرگوں کی قبر سے مٹی کھانا

سوال..... ایک مولوی صاحب فرماتے ہیں کہ بزرگوں کی قبر کی مٹی یا پختہ قبر سے قلیل چونا چاہ لینا درست ہے کہ اس میں فائدہ مرتب ہوتا ہے۔ جیسا کہ مولانا عبدالحق صاحبؒ نے پان میں چونا کھانے کو مفید تحریر فرمایا ہے یا مطلقاً قدر قلیل مٹی کھالیتا بلا کراہت درست لکھا ہے کیا یہ درست ہے؟

جواب..... مکہ وغیرہ مکہ دونوں کی مٹی مکروہ ہے اور کراہت دونوں میں متحد ہے۔ کراہت حدیث شریف سے ثابت ہے۔ اکل الطین مکروہ الی قوله و کراہیہ اکله لالحرمه بل لتهیج الداء۔ مٹی کے کھانے کی ممانعت حرمت کی وجہ سے نہیں بلکہ اس وجہ سے ہے کہ یہ یہماری پیدا کرتی ہے۔ نیز یہ فعل عقلاء کا نہیں اگر مٹی کھانا مورث امراض نہ ہو نیز اس میں منفعت ہو اور ایسی منفعت کے اور چیز سے حاصل نہ ہو تو بقدر ضرورت کھانا درست ہوگا۔

اب معلوم ہونا چاہئے کہ بزرگوں کے مزارات کی مٹی کھانے میں کیا منفعت ہے؟ اگر کوئی

ایسی منفعت ہے جو خصوصیت مزارات پر مرتب ہوتی ہے تو اس سے عوام کے عقائد خراب ہوتے ہیں کہ وہ ان بزرگوں کی روح کو متصرف سمجھتے ہیں۔ ان سے مراد یہ مانگتے ہیں۔ ان کی نذر مانتے ہیں۔ حتیٰ کہ قبر کو سجدہ کرتے ہیں وغیرہ وغیرہ۔ اس لئے یہ ہرگز جائز نہیں۔ اگر کوئی اور منفعت ہے جو نفس قبر کی مٹی سے حاصل ہو جاتی ہے اور خصوصیت مزار سے متعلق نہیں تو بزرگوں کی قبر کی تخصیص کیوں ہے؟ ہر ایک قبر کی مٹی چائے پر وہ فائدہ مرتب ہونا چاہئے تو اس میں قبر وغیرہ قبر سب برابر ہیں۔ قبر کی مٹی میں مذکورہ بالامفارسہ ہیں اس لئے غیر قبر کی مٹی سے وہ فائدہ حاصل کر لیا جائے۔

### بت پرستی کو اہل قبور سے حاجت روائی پر قیاس کرنا

سوال..... کوئی بت پرست بت سے مدد چاہتا تھا۔ کسی عالم نے اس کو منع کیا کہ شرک مت کر۔ کافرنے کہا اگر میرا عقیدہ ہو کہ بت خدا کا شریک ہے اور اس وجہ سے اس کی پوجا کروں تو یہ شرک ہے اور اگر میرا عقیدہ یہ ہے کہ بت مخلوق ہے اور اس کی پرستش کروں تو یہ کیوں شرک ہو گا؟ عالم نے کہا کہ کلام مجید میں متواتر آیا ہے کہ غیر خدا سے مدد نہ چاہو تو بت پرست نے کہا کہ آدمی ایک دوسرے سے کیوں سوال کرتے ہیں؟ تو عالم نے کہا کہ آدمی زندہ ہیں ان سے سوال منع نہیں اور بت مثلاً کہنہ یا اور کالا وغیرہ مردہ ہیں یہ کسی چیز پر قادر نہیں۔ بت پرست نے کہا کہ تم لوگ اہل قبور سے مدد چاہتے ہو تو اس سے لازم آتا ہے کہ تم لوگ بھی شرک کرتے ہو۔ حاصل کلام تم لوگ اہل قبور کو جیسا جانتے ہو۔ ویسا ہی، ہم لوگ کہنہ یا وغیرہ کی تصویر کو سمجھتے ہیں۔ ظاہر آنہ اہل قبور میں کچھ قوت ہے نہ بت میں ہے۔ اور اگر تم یہ کہو کہ اہل قبور میں باطنی قوت ہے اس وجہ سے ان سے حاجت روائی ہوتی ہے تو بتوں سے بھی اکثر حاجت روائی ہو جاتی ہے اور اگر تم لوگ یہ کہو کہ ہم اہل قبور سے صرف یہ کہتے ہیں کہ خدا سے ہمارے واسطے شفاعت کرو تو میں بھی بتوں سے یہی چاہتا ہوں۔ جب ثابت ہوا کہ اہل قبور سے ”مدد چاہنا“ جائز ہے تو بعض عقیدے والے مسلمان ستیلا اور مسانی وغیرہ کی پرستش سے کیوں بازاں میں گے؟

جواب..... سوال کے چند مقامات میں شبہ واقع ہو گیا ہے اول یہ کہ مدد چاہنا دوسری چیز ہے اور پرستش دوسری چیز ہے۔ عوام مسلمان میں یہ نقصان ہے کہ وہ لوگ بے طریق خلاف شرع اہل قبور سے مدد چاہتے ہیں۔ مگر وہ بھی پرستش نہیں کرتے اور کافر بت سے مدد بھی چاہتے ہیں اور پرستش بھی کرتے ہیں۔ پرستش سے مراد یہ کہ کسی کو سجدہ کرے یا عبادت کی نیت سے کسی چیز کا طواف کرے یا بطريق تقرب کسی کے نام کا وظیفہ کرے اور جو اہل مسلمان اہل قبور کے ساتھ ایسا کوئی امر کرے مثلاً اہل قبور کو سجدہ کرے تو وہ کافر اور اسلام سے خارج ہو جائے گا۔

دوسرے امر اس سوال میں قابل لحاظ یہ ہے کہ مدد چاہنا دو طور پر ہوتا ہے: ایک یہ کہ کوئی مخلوق دوسری مخلوق سے مدد چاہے جیسے امیر اور بادشاہ سے نوکر اور فقیر اپنی حاجتوں میں مدد چاہتے ہیں اور عوام الناس ایسا ہی اولیاء اللہ سے یہ چاہتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ کی بارگاہ میں آپ دعا کریں کہ ہمارا فلاں مطلب حاصل ہو جائے اس طور سے مدد چاہنا شرعاً زندہ اور مردہ سب سے جائز ہے۔

اور دوسرا طریق مدد چاہنے کا یہ ہے کہ جو چیزیں خاص اللہ تعالیٰ کی قدرت میں ہیں مثلاً اُن کا دینا پانی برسانا، بیماریوں کو دفع کرنا یا عمر زیادہ کرنا وغیرہ ایسی چیزوں کے لئے کسی مخلوق سے کوئی شخص التجاکرے اور اس شخص کی نیت یہ نہ ہو کہ وہ مخلوق اللہ تعالیٰ کی بارگاہ میں دعا کرے تو یہ حرام مطلق بلکہ کفر ہے۔ اگر کوئی مسلمان اولیاء اللہ سے اس ناجائز طور سے مدد چاہے یعنی ان کو قادر مطلق سمجھنے خواہ وہ اولیاء زندہ ہوں یا مردہ تو وہ مسلمان اسلام سے خارج ہو جائے گا۔ بت پرست بھی اسی ناجائز طور پر سے اپنے معبود ان باطلہ سے مدد چاہتے ہیں اور اس امر ناجائز کو وہ لوگ جائز کہتے ہیں۔

اور بت پرست نے جو یہ کہا کہ میں بھی اپنے بتوں سے صرف شفاعت چاہتا ہوں جیسے تم لوگ پیغمبروں اور اولیاء اللہ سے چاہتے ہو تو یہ بھی مکر ہے اس واسطے کہ بت پرست لوگ ہرگز شفاعت نہیں چاہتے بلکہ وہ شفاعت کے معنی جانتے ہی نہیں اور نہ ان لوگوں کو شفاعت کا خیال ہوتا ہے۔ شفاعت سے مراد سفارش ہے جس کا مقصود یہ ہے کہ کوئی شخص کسی دوسرے شخص کے مطلب کے لئے کسی تیرے شخص سے کہے اور بت پرست ایسا نہیں سمجھتے اور نہ وہ بت سے یہ کہتے ہیں کہ تم ہماری سفارش اللہ تعالیٰ کی درگاہ میں کرو۔ بلکہ وہ لوگ خاص بتوں سے اپنا مطلب چاہتے ہیں اور یہ جو اس نے کہا کہ اہل قبور کو جیسا ای قولہ سمجھتے ہیں تو یہ بھی غلط ہے۔ اس واسطے کہ یہ ثابت ہے کہ اگرچہ بعد موت بدن قبر میں دفن کر دیا جاتا ہے مگر اس بدن کے ساتھ روح کا تعلق ضرور رہتا ہے کیونکہ ایک مدت تک روح اس بدن میں رہ چکی ہے اور بت پرست لوگ اپنے معبودوں کی قبر کی تعظیم نہیں کرتے۔ بلکہ خود تصویروں، پتھروں، درختوں اور دریاؤں کو معبود قرار دیتے ہیں کہ یہ فلاں کی تصویر ہے حالانکہ اس کی روح کو اس چیز سے کچھ تعلق نہیں رہتا اور ایسا بھی نہیں کہ وہ چیز وہاں جلائی گئی ہو تو ایسے محض فرضی قرار داد کا کچھ اعتبار نہیں البتہ اللہ تعالیٰ اپنی رحمت سے لوگوں کی مراد پوری کر دیتا ہے تو بت پرستوں کو خیال ہوتا ہے کہ بتوں سے یہ فائدہ حاصل ہوا ہے۔

اور اس نے جو یہ کہا کہ جب یہ ثابت ہوا کہ اہل قبور سے الی قولہ کیوں کر بازاً میں گے تو جاننا چاہئے کہ اہل قبور سے مدد چاہنے اور ستیلا وغیرہ کی پرستش کرنے میں چند وجوہ سے فرق ہے اول یہ کہ جن اہل قبور سے استمداد کی جاتی ہے اور ان کا حال معلوم ہے وہ اہل قبور صالح ہو گئے اور ستیلا اور

• حانی موبہوم مغض بے ان کا وجود معلوم نہیں۔ بت پرستوں نے ان کا صرف فرضی خیال کر لیا ہے دوسری وجہ فرق یہ ہے کہ اگر بالفرض ستیلا کا بھی وجود تھا تو یہ ارواح خبیث شیاطین سے ہوں گے کہ خلق کو ایذ ارسانی پر کمر باندھی ہے ان کو ارواح پاک انبیاء علیہ السلام اور اولیاء سے کیا مناسبت ہے؟ تیسرا وجہ فرق یہ ہے کہ اہل قبور سے استمد او بطور دعا کے ہوتا ہے کہ وہ اللہ تعالیٰ کی درگاہ میں دعا کریں: ما را مطلب حاصل ہوئے اور ستیلا وغیرہ کی پرستش جو لوگ کرتے ہیں ان کا اعتقاد ہوتا ہے کہ ان مستغل طور پر حاجت روائی کا اختیار ہے اور یہ قادر مطلق ہیں اور یہ خالص کفر ہے۔  
نَعُوذُ بِاللّٰهِ مِنْ ذَاكَ۔ (فتاویٰ عزیزی ص ۸۳ ج ۱)

### قبر پر تخفیف عذاب کے لئے پھول ڈالنے کا حکم

سوال..... قبروں اور جنازوں پر پھول کی چادر ڈالنا جائز ہے یا نہیں؟ پھولوں کی تسبیح سے میت کو ثواب ملنے کا عقیدہ رکھنا صحیح ہے یا نہیں؟ رسول اللہ سے قبر پر کھجور کی ڈالی رکھنا جو ثابت ہے اس پر قبر اور جنازے پر پھول ڈالنے کو قیاس کرتے ہوئے اس کو مستحب و سنت قرار دینا اور تمام فقهاء اس کے مستحب ہونے کے قائل ہیں کہنا اور اس پر فتویٰ دینا صحیح ہے یا نہیں؟ اور جس شہر میں اس کی عادت نہ ہو وہاں اس کو جاری کرنا جائز ہے یا نہیں؟

جواب..... جنازے پر پھولوں کی چادر ڈالنا قرون تلثیہ میں کہیں ثابت نہیں یہ صریح بدعت ہے اور تشبیہ بالہندو کی وجہ سے بھی حرام ہے اور قبر پر پھول ڈالنا بھی صحابہ و تابعین کے زمانے میں ثابت نہیں۔ ہاں! حدیث سے صرف اتنا ثابت ہے کہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے دو شخصوں کی قبر پر کھجور کی شاخ دو حصے کر کے ایک اس پر ایک اس پر لگادی تھی اور یہ فرمایا کہ امید ہے کہ جب تک یہ شاخیں نہ سوکھیں اس وقت تک ان دونوں سے عذاب خفیف ہو جائے۔

اب اس میں علماء کا اختلاف ہے کہ یہ امر حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ مخصوص تھا اور یہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے دست مبارک کی تخصیص تھی یا اب بھی حضور کے اس فعل پر قیاس کر کے شاخ ترکانی جائے تو عذاب میں تخفیف ہوگی۔ بعض مالکیہ قول اول کی طرف گئے ہیں اور ایک جماعت شافعیہ قول ثانی کی طرف گئی ہے۔

رہایہ کہ ایسا کرنا جائز ہے یا نہیں؟ تو چونکہ اوپر معلوم ہو چکا ہے کہ قبر پر شاخ یا پھول ڈالنے سے تخفیف عذاب کا اعتقاد بالجزم کرنا جائز نہیں تو جہاں اس فعل میں عوام کا یہ اعتقاد بالجزم ہوگا وہاں اس سے منع کیا جائے گا اور سوال سے معلوم ہوتا ہے کہ موقعہ والیں عوام کی حالت یہی ہے

اس لئے ان کے لئے یہ فعل جائز نہیں۔

اس کے علاوہ یہ علت تو مشترک ہے۔ پھول شاخ اور برگ سب میں بلکہ ترکی زیادہ درجے تک رہے گی بمقابلہ پھول کے۔ اس سے معلوم ہوا کہ تسبیح کا محض بہانا ہے اصل مقصود تہذیب میت کا تقرب حاصل کرنا ہے جو یقیناً بدعت و معصیت ہے۔

نیز اگر اس حکمت کی نیت ہوئی تو جن بزرگوں میں عوام کو عذاب کا اختصار بھی نہیں ان کی قبور پر پھول چڑھانے کا اہتمام عصاة و فساق کی قبور سے زیادہ نہ ہوتا اس لئے بھی پڑھنا ہے اسی نیت ترکیں واعتقاد تقرب کا۔ اور جن کتب فقہ میں ورد و ریحان کے ذالنے کی اجازت دی ہے وہ مشروط ہے مفاسد سے خالی ہونے کے ساتھ اور اپر اس خلوکا اتفاقاً محقق ہو چکا۔ (امداد الاحکام ج ۱ ص ۹۲)

### اپنے لئے پہلے سے قبر تیار کرنا بدعت نہیں

سوال..... ہمارے گاؤں میں ایک آدمی نے اپنے لئے پہلے سے قبر تیار کر رکھی ہے جس میں کبھی کبھی وہ سو جاتا ہے۔ بعض حضرات اس کو بدعت کہتے ہیں اور بعض کہتے ہیں کہ نہیں بھائی یا تو بہت بڑی دعوت ہے اس بارے میں شریعت کا کیا حکم ہے؟

جواب..... موت کو یاد رکھنا آخرت کے مناظر کا تصور و یقین دل میں بخانا اور ہر وقت سامنے رکھنا کثیر آیات قرآنیہ احادیث اور حضرات صحابہ و مشائخ عظام کے مسلسل واقعات سے قطعی طور پر ثابت ہے جس کی بناء پر اعمال صالحہ میں انہاک نہایت ہی ضروری ہے تاہم حصی طور پر قبر کے لئے جگہ خرید کر مخصوص کرنا بھی ایک اعتبار سے موت کے لئے تیاری ہے اور موت کو یاد رکھنے کی مذکورہ صورت اور طریقہ دعوت حضرات مبلغین کے ہاں راجح ہے اور نہ تھا البتہ اگر کوئی انفرادی طور پر موت کو یاد رکھنے کی نیت سے پہلے سے قبر تیار کرائے تو یہ خلاف شرع نہیں بلکہ ایسا کرنے والا اجر کا مستحق ہے۔

لما قال العلامة ابن عابدين: تحت قوله (و يحفر قبراً لنفسه) اى ولا بأس به. والتارخانية لا بأس به و يؤجر عليه هكذا عمل عمر بن عبد العزيز والربيع بن حييم وغيرهما (رد المحتار ج ۱ ص ۲۰۶ كتاب الجنائز، قبل الصفحة الواحدة من باب الشهيد) (فتاویٰ حقانیہ ج ۲ ص ۵۳)

### بارش کے لئے قبروں پر گائے ذبح کرنا

سوال..... عام لوگ طلب باراں یا کسی دوسری حاجت کے لئے شہر سے دور نکل کر اولیاء کرام کی

قبر کے پاس گائے وغیرہ ذبح کرتے ہیں یہ فعل جائز ہے یا نہیں؟ اور نہ بودھ حلال ہے یا نہیں؟  
 جواب..... جائز نہیں بلکہ ایسا کرنا اور زیادہ غصب اللہ کو بھڑکانے والا ہے۔ چند وجہ سے:  
 اول تو بارش نہ ہونے کے لئے شریعت نے نماز اور دعا کی تعلیم فرمائی ہے قربانی کی نہیں تو اس کام  
 کے لئے قربانی اگر کوئی کرے خالص اللہ ہی کے نام کی کرے اور کسی پیر فقیر کا دخل نہ ہوتب بھی  
 بدعت اور ناجائز ہوگی۔

۲۔ دوسری وجہ عدم جواز کی یہ ہوگی کہ مزارات اولیاء کے پاس جا کر کرنے سے معلوم ہوتا ہے  
 کہ یہ لوگ ان مزارات پر یہ گوشت چڑھاتے ہیں یا ان کے نام پر ذبح کریں گے اور دونوں صورتیں  
 حرام ہیں اور اگر کوئی شخص ان رسم کے متعلق یہ عقیدہ بھی نہ رکھے جب بھی دوسروں کا عقیدہ خراب  
 ہونے کا خطرہ ضرور ہے اس لئے اس حرکت کو ترک کرنا ضروری ہے۔ ان واهیات کاموں کو چھوڑ کر  
 سید ہے مسلمانوں کی طرح نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کا اتباع کیوں نہ کیا جائے۔ آپ صلی اللہ علیہ  
 وسلم نے کئی دفعہ دعا پر اکتفا فرمایا اور ایک مرتبہ نماز استقا پڑھی۔ (امداد المغتیین ص ۱۹۷)

### قبروں پر چراغاں کرنے کے متعلق ایک سوال کا جواب

سوال..... زید کہتا ہے کہ عرس کی رات چراغاں کرنا جائز ہے بوجب حدیث شریف لعن  
 النبی علیہ السلام زائرات القبور والمتخذین عليها المساجد والسراج.  
 عمر و کہتا ہے کہ اس حدیث سے قبر پر چراغاں کرنے کی ممانعت نکلتی ہے قبر کے گرد چراغاں کی  
 ممانعت نہیں نکلتی لہذا اگر قبور کے گرد یا مزار پر چراغ روشن کئے جائیں تو اس حدیث میں نہیں آتا۔  
 عمر و تائید میں یہ بھی کہتا ہے کہ مدینہ منورہ میں قبر نبوی پر چراغ جلائے جاتے ہیں اس کا جواب کیا  
 ہے۔ نیز چراغاں کی ممانعت کی علت کیا ہے؟ کیا صرف اسراف کی وجہ سے؟

جواب..... خود حدیث میں حدیث کی شرح موجود ہے۔ متخذین عليها کے دو معمول  
 ہیں۔ مساجد اور سراج۔ اور ظاہر ہے کہ مساجد خاص قبر کے اوپر نہیں ہوتی بلکہ اس کے حول ہی میں  
 ہوتی ہیں۔ پس یہی حال سراج کا ہے۔ یہی ترکیب قرآن مجید میں بھی وارد ہے۔ اصحاب کہف کے  
 قصے میں ہے۔ لتخذن عليهم مسجد ا تو کیا مسجد کا سنگ بنیاد خاص ان کے سینے پر رکھا گیا تھا؟  
 اور مدینہ طیبہ کی رسم سے اگر احتیاج مقصود ہے تو متدل سے سوال کیا جائے کہ یہ نجح اربع میں سے  
 کون سی جنت ہے؟ اگر تائید مقصود ہے تو محبت اس کے علاوہ ہونا چاہئے اور یہ نہیں سکتا اور حکمت منع کی  
 اسراف بھی ہے اور مردوں کا تقرب حاصل کرنے کا اعتقاد بھی۔ اس کے علاوہ علت کی تفتیش منصوص میں

بلا ضرورت جائز بھی نہیں اور ضرورت کوئی ہے نہیں صرف مجتہد کو حکم کے متعدد کرنے کے لئے علت کی ضرورت پڑتی ہے جو یہاں اور خصوص ہمارے لئے مفقود ہے۔ (امداد الفتاوی ج ۵ ص ۳۲۰)

### قبور پر غله اور نقد پسیے کی تقسیم

سوال..... جنازہ کے ساتھ قبور پر غله یا نقد پسیے تقسیم کرنے کے لئے جانا جائز ہے یا نہیں؟

جواب..... اس کا بھی قرون ثلاثہ میں ثبوت نہیں بلکہ جاہلیت کی رسم ہے لہذا درست نہیں۔

(فتاویٰ احیاء العلوم ج ۱ ص ۲۷۱)

### قبور پر چڑاغ جلانا، چادر چڑھانا

سوال..... قبر کو لیپٹا، اس پر مووم ہتی جلانا، اگر بتی کی خوبصوری، مل جل کر جماعت کے ساتھ چادر چڑھانا، چندہ کر کے یہاں دعوت کرنا کیسا ہے؟

جواب..... یہ امور بدعت اور مکروہ ہیں اور اس سلسلے میں دعوت کرنا بھی درست نہیں۔

(فتاویٰ احیاء العلوم ج ۱ ص ۱۸۵) کارغیر ضروری سے اگر اندر یشہ فساد عقیدہ کا ہو

سوال..... قاعدة شرعیہ ہے کہ کارغیر ضروری سے اگر علمی یا عملی مفاسد کا اندر یشہ ہو تو خواص کو اس کا ترک کرنا ضروری ہے تو اس قاعدة کے مطابق اولیاء اللہ کے مقابر اور عامہ مؤمنین کے مقابر کی زیارت بھی خواص کو ترک کر دینا چاہئے کہ مقابر پر عوام سجدہ بوسہ استمد اور غیر شرعی اور دیگر بدعتات میں بتلا ہوتے ہیں؟

جواب..... یہ قاعدة تو بالکل اُنل ہے اور قرآن و حدیث سے موئید ہے باقی اعتراض کا جواب یہ ہے کہ یہ قاعدة اس مقام میں ہے جہاں عوام و خواص کے عمل کی بیان و صورت متحدد ہو، فرق صرف نیت و عقیدت میں ہو اور محل اشکال میں اعمال کی صورت بھی متباہز ہے۔ (امداد الفتاوی ج ۲ ص ۳۹۷)

### قوالی کی مضراتیں

سوال..... فتویٰ ب ۹۳۲ موصول ہوا، اس میں تحریر ہے کہ جس پیز کو قرآن کریم میں حرام قرار دیا گیا ہے اس کی حرمت لعینہ ہے اور شدید ہے بعض دفعہ ایک حرام کا ارتکاب متعدد ہوتا ہے اس کے بعد تحریر ہے کہ جس جگہ جس قسم کی حرمت ہوگی اس پر اسی حیثیت سے نکیر کی جائے گی۔ لہذا قوالی مع معاف مزامیر اور گانے کی حرمت قرآن کریم میں و من الناس من یشتري لھو الحدیث الخ اور واستفسر ز من استطعت منهم بصوتک الخ سے لعینہ ثابت ہوئی لہذا یہ حرمت اشد ہوئی اور اس حرام کا ارتکاب متعدد بھی ہے اس لئے باعث شدت ہوا۔ چونکہ

اس کی حرمت قرآن کریم سے ثابت ہے بایس وجہ اس پر شدید تکیر ہوئی چاہئے اس میں تعدی ہے خزری شراب، زنا وغیرہ میں تعدی نہیں اس لئے قوالی بمقابلہ خزری شراب اور زنا کے زیادہ سخت ہوئی اور اس کا گناہ بھی زیادہ ہوا۔ اس کا مرتكب بنت اُن کے زیادہ لعن کا مستحق ہوا۔

جواب..... قوالی کی مضرتیں تو قال کے اعتبار سے آپ نے تحریر فرمادیں، مگر ان کے مقابلے میں خزری شراب اور زنا کی خرابی کو غیر متعدد قرار دیکر بہت ہلاکا کر دیا حالانکہ حرام غذا سے جو خون پیدا ہو کر دل و دماغ اور جوارح میں پہنچتا ہے پھر اس سے جیسے نظریات اور اعمال ظہور پذیر ہوتے ہیں ان کی طرف نظر نہیں گئی۔ نیز شراب پی کر عقل کھو کر جو خرابیاں رونما ہوتی ہیں ان کی جانب دھیان نہیں گیا اور زنا کی حالت میں ایمان کا جدا ہونا بھی حدیث شریف میں موجود ہے اور اس سے اگر استقرار حمل ہو جائے تو یہ زنا کا اثر کس قدر متعدد ہے۔ کیسے کیسے بے حیائی کے اخلاق کا مبدأ ہے۔ ان سب پر بھی غور کیجئے تو اندازہ ہو گا پھر توازن قائم کرنے میں سہولت ہو گی۔ (فتاویٰ محمودیہ ج ۱ ص ۲۵۳)

## ارواح بزرگان کی تشریف آوری

سوال..... ایک پیر صاحب نے اپنے مرید سے کہا کہ حضرت خضر کو ڈھونڈ کر لاو! وہ مرید پہلے شانتی باغ گئے اس کے بعد بیت المقدس گئے پھر مدینہ منورہ گئے۔ وہاں حضرت خضر سے ملاقات ہوئی کہا نماز میں حاضر نہ ہوں گا۔ دعا میں ضرور شامل ہوں گا۔ کچھ جگہ چھوڑ دو کیونکہ حضور پاک صلی اللہ علیہ وسلم اور بڑے پیر صاحب کی روح حاضر ہو گی۔ یہ صحیح ہے یا نہیں؟

جواب..... حضرت خضر کے متعلق عامۃ محمد میں تو کہتے ہیں کہ ان کا انتقال ہو چکا ہے مگر صوفیاں ان کی حیات کے قال ہیں ممکن ہے کہ حضرت خضر کو کوئی شخص اپنے مکاشتے سے دیکھ لے اور ان سے بات کر لے اور ان کو دعوت دے کر بلا لے اور وہ تشریف بھی لے آئیں اور یہ بھی ممکن ہے کہ سرکار دو عالم صلی اللہ علیہ وسلم کی روح مبارک کسی نیک نصیب کے مکان پر رونق افروز ہو جائے۔ ممکن ہے کہ جدا اطہر کے ساتھ تشریف لائیں اور یہ بھی ممکن ہے کہ پیر صاحب کی روح آجائے۔ مگر ان ارواح مبارک کے لئے جگہ چھوڑنا بیکار ہے جس طرح ان کی تشریف آوری اور لمبی مسافت کا قطع کرنا بغیر سواری کے ہے اور محسوس طریقے پر نہیں ہے اسی طرح مجلس میں بیٹھنے کے لئے محسوس جگہ چھوڑنے کی ضرورت نہیں۔ بعض آدمیوں کو قوت خیالیہ کے غلبے سے بھی ایسا محسوس ہوتا ہے کہ فلاں شخص آئے اور ان کے لئے جگہ چھوڑتے ہیں میرے جانے والے بھی ایک صاحب دماغی مرتیض تھے وہ تو ایسی ارواح کے لئے کھانا پکوانے کی تاکید کرتے تھے۔ (فتاویٰ محمودیہ ج ۷ ص ۲۲۶)

## حصول مقصد کے لئے ختم خواجگان پر دوام کرنا

سوال..... ایک مسجد سے متعلق چند کوٹھریاں اور مدرسہ ہے اس مدرسے اور کوٹھریوں کے متعلق عرصے سے ایک مقدمہ چل رہا ہے اس مقدمے کی کامیابی کے لئے روزانہ ختم خواجگان پڑھایا جا رہا ہے۔ کچھ لوگوں کا اعتراض ہے کہ اس اہتمام کے ساتھ بلا ناغہ پڑھنا درست نہیں بھی بھی ناغہ بھی کر دینا چاہئے۔ کیا واقعی اس میں کوئی قباحت ہے؟

جواب..... ختم خواجگان اور اس کے بعد دعا ایسا ہے جیسے کہ بیمار کے لئے دوا۔ جب تک بیماری ہے اس کے دفعیے کے لئے استعمال کی جاتی ہے لیکن بیماری طویل ہونے سے دوا بھی بہت دیر تک چلتی ہے پس جس مقصد کے لئے ختم کیا جاتا ہے اس مقصد کے حاصل ہونے، یا اس مقصد کو ترک کر دینے یا اس سے مایوس ہو جانے پر اس کو ترک کر دیا جائے، نیز اس پر جبرنا کیا جائے کہ لوگ اس کو تعبدی اور دائی امر سمجھنے لگیں۔ (فتاویٰ محمودیہ ج ۱۲ ص ۱۹۱)

## اجماعیت کے لئے معاصی کو گوارہ کرنا

سوال..... کوئی ایسا امر جو بظاہر بہت اچھا ہے مگر وہ سنت نبوی صلی اللہ علیہ وسلم یا صحابہ و تابعین سے ثابت نہیں مگر عوام میں برہما برس سے چل رہا ہے اور اس کے ذریعے لوگوں میں ایک طرح کی اجماعیت پائی جاتی ہے تو اس کو بدعت ہونے کے باوجود مثنا چاہئے یا نہیں؟ جیسے میلان فاتحہ وغیرہ۔

عوام جاہل حلال و حرام کی تمیز نہیں کرتے وہ سنت و بدعت کا فرق بھی نہیں جانتے بلکہ ان بدعتات کو حصول خیر کا ذریعہ سمجھتے ہیں اور ان کو بدعت، خلاف شرع کہنے پر تعجب کرتے ہیں بلکہ ان گزرتے ہیں اور ان کے خلاف جدوجہد سے دو پاریاں بن جاتی ہیں۔ نماز میں ترک کر دیتے ہیں علماء کے خلاف تبلیغ کرتے ہیں اس صورت میں کیا کیا جائے؟

جواب..... محض اجتماع عند اللہ مطلوب و مقصود نہیں بلکہ خیر و سنت پر اجتماع مقصود ہے اس لئے حسن تدبیر، شفقت و دل سوزی سے ان کو راہ راست پر لانے کی ضرورت ہے ان کو سمجھایا جائے کہ جس کام سے خدا اور رسول راضی ہوں وہ کام مسلمان کو کرنا چاہئے وہی دین ہے وہی ذریعہ نجات ہے رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے جس کام کو دین نہ فرمایا ہوا اور اس پر ثواب نہ بتایا ہوا اور اس پر اپنی خوشنودی کا تحفہ نہ دیا ہونے صحابہ کرام اور ائمہ دین نے اس کو اختیار کیا ہو وہ دین نہیں اس سے نہ اللہ تعالیٰ خوش اور نہ اس کا رسول راضی ایسا کام ترک کر دینے کے قابل ہے ان کے لئے دعا بھی کی جائے۔

پھر بھی اگر بھوت پڑ جائے اور علماء کی مخالفت پیہا ہو جائے تو اس کو صبر و تحمل سے برداشت کیا جائے ورنہ عوام کی خواہش کے مطابق علماء بھی چلنے لگیں تو دین اور غیر دین میں فرق نہ رہے گا۔ دین آہستہ آہستہ ختم ہو کر اس کی جگہ غیر دین آجائے گا جو کہ دنیا میں بھی تباہی و بلاکت کا موجب ہے اور آخرت میں بھی۔ (فتاویٰ محمودیہ ج ۱۲ ص ۱۸۱)

### میت کو بعینہ صدقہ نہیں بلکہ ثواب پہنچتا ہے

سوال..... حضرت تھانویؒ اپنے وعظ (طريق التلender) میں فرماتے ہیں جو حضرات پھول مala چڑھاتے ہیں دو حال سے خالی نہیں میت کو پہنچتا ہے یا نہیں؟ اگر نہیں پہنچتا تو فعل بیث ہو گا اور اگر پہنچتا ہے تو ظاہر ہے کہ جنت کے پھول کے مقابلے میں جوشخ کو حاصل ہے تمہارے یہ دنیا کے پھول سورہ پے تولہ کے عطر کے مقابلے میں چار آنے تولہ کا مہکتا ہوا عطر ہے تو قبر پر پھول چڑھانا ایسا ہوا جیسا کہ سورہ پے عطر سونگھنے والے کی ناک میں چار آنے والا عطر لگا دینا تو پھول چڑھا کر حضرت کی روح کو تکلیف دی۔ اس کو نقل کرنے کا مقصد یہ ہے کہ اگر کوئی شخص بطور معاونہ صدقہ، طعام اور ابادس وغیرہ پر قیاس کرے جس کو ہم لوگ بھی کرتے ہیں تو کیا جواب ہو گا؟

جواب..... جواب ظاہر ہے کہ ہمارا عقیدہ یہ ہے ہی نہیں کہ یہ صدقہ بعینہ ان کے پاس پہنچتا ہے بلکہ عقیدہ یہ ہے کہ اس کا ثواب جنت کی نعمتوں کی شکل میں ان کے پاس پہنچتا ہے۔

ہاں جو وہاں جا کر بھی ارد کی پھیری دال، سوڈا اور اڑد وغیرہ طلب کریں اور اپنی طبعی مرغوب چیزوں پر فاتح کی وصیت کر جائیں ان پر ضرور یہ اشکال وارد ہے کہ شاید ان کے نزدیک یہ چیزیں ہی پہنچتی ہوں اور اس دنیا کی طبیعت و مزانج و خواہش کو لے کر دنیا سے گئے ہیں۔ اس لئے یہیں کی چیزوں کی طلب ہے۔ جیسے سافر اپنی طبیعت کے موافق ناشتہ ساتھ نے کر جاتا ہے اور اسی کا طلبگار رہتا ہے۔

شايد یاد ہو اے گاندھی جی جب ولایت گئے تھے تو بکری اور چھوارے ساتھ لے گئے تھے۔

چھوارے کھاتے تھے اور بکری کا دودھ پیتے تھے۔ غیر ملکی غذا ان کو ناپسند تھی تو بزرخ بھی دوسرا ملک ہے۔ شہدا وغیرہ منعم علیہم کو جنت سے غذا ملتی ہے بزرخ کا دوسرا رخ ان کے لئے جنت کی طرف ہے بولوگ اپنے کو جنتی تصور کرنے ہیں اور پھر بزرخ میں جا کر پھر دنیا ہی کے ناشتے کی طلب کرتے ہیں، وہ دو حال سے خالی نہیں۔ یا تو ان کو جنت کے ناشتوں کے مقابلے میں دنیا ہی کے ناشتے پسند ہیں یا پھر ان کو جنت کا ناشتہ نہیں ملتا بلکہ ان کی قبر کا رخ کسی اور طرف ہے۔ اعاذ نا اللہ منه۔ دونوں باتیں کس قدر خطرناک ہیں۔ (فتاویٰ محمودیہ ج ۱۱ ص ۳۳)